
10    Journal of Thammawat Vol.6 No.2 (July - December 2025)

คุณค่าของพุทธศิลป์พญานาคที่ปรากฏในพระอารามหลวงจังหวัดน่าน 
The Value of Naga Buddhist Art that Appears in the Royal  

Monasteries of Nan Province 
 

1ชูศักดิ์  พวงผกา, 2ฐิติพร  สะสม และ 3กิตติศักดิ์  ท้าวบุญญาภินิกุล 
Chusak  Phuangphaka, 2Thitiporn  Sasom and 3 Kittisak  Tawboonyapinikun 

123มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครน่าน เฉลิมพระเกียรติฯ, ประเทศไทย 
123Mahachulalongkornrajavidyalaya University Nakhon Nan Campus, Thailand 

1Corresponding Author’s E-mail: Beng7940@gmail.com 
1Tel. 062-525-9254 

Received August 6, 2025; Revised September 2, 2025; Accepted September 9, 2025 
 
บทคัดย่อ 

บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพ่ือศึกษาประวัติความเป็นมาของพุทธศิลป์พญานาคในประเทศไทย 
2) เพื่อศึกษาพุทธศิลป์พญานาคที่ปรากฏในพระอารามหลวงจังหวัดน่าน 3) เพื่อวิเคราะห์คุณค่าพุทธศิลป์
พญานาคที่ปรากฏในพระอารามหลวงจังหวัดน่าน เป็นวิจัยเชิงคุณภาพแบบวิจัยเอกสาร วิเคราะห์ข้อมูลโดยวิธีการ
พรรณนาความ  

ผลการวิจัยพบว่า 1) พุทธศิลป์พญานาคมีรากฐานในวัฒนธรรมและคติความเชื่อในพระพุทธศาสนา
ตั้งแต่สมัยโบราณโดยรับอิทธิพลจากศาสนาและศิลปะของอินเดีย ปรากฏในรูปแบบต่างๆ เช่น ประติมากรรม 
สถาปัตยกรรม รวมถึงลวดลายประดับในวัด 2) พุทธศิลป์พญานาคในพระอารามหลวงจังหวัดน่าน เช่น วัดพระ
ธาตุแช่แห้ง วัดช้างค้ำวรวิหาร วัดพญาภู และวัดบุญยืน มีการนำเอาองค์ประกอบของพญานาคมาใช้ในงาน
สถาปัตยกรรม เช่น การสร้างบันไดนาค การสร้างหน้าบันวิหารหรืออุโบสถ การประดับพญานาคในซุ้มประตู
และเสาโบสถ์ 3) คุณค่าพุทธศิลป์พญานาคในพระอารามหลวงจังหวัดน่าน 5 ด้าน คือ 1) คุณค่าด้านคติธรรม 
พญานาคเป็นสัญลักษณ์ของการปกป้องรักษาพระพุทธศาสนาและแสดงถึงการเชื่อมโยงกับหลักธรรมะที่สำคัญ 
2) คุณค่าด้านคติความเชื่อ มีความเชื่อว่าพญานาคมีอำนาจพิเศษและศักดิ์สิทธิ์ 3) คุณค่าด้านสถาปัตยกรรม 
จิตรกรรม และประติมากรรม พุทธศิลป์พญานาคแสดงถึงภูมิปัญญาท้องถิ่นและการผสมผสานระหว่างศิลปะ
พื้นบ้านกับศิลปะอื่นๆ 4) คุณค่าด้านวัฒนธรรมประเพณี การปรากฏของพญานาคในประเพณีและพิธีกรรม 
เช่น ขบวนแห่พญานาคในประเพณีหกเป็ง และพิธีกรรมทางศาสนาอื่นๆ และ 5) คุณค่าด้านประวัติศาสตร์ 
พญานาคเป็นส่วนหนึ่งในการบอกเล่าเรื่องราวและอัตลักษณ์ของท้องถิ่น โดยมีความสำคัญในการสะท้อนถึง
อำนาจและประวัติศาสตร์ของชุมชน  
คำสำคัญ: พุทธศิลป์; พญานาค; พระอารามหลวง 
 
Abstract  

The purpose of this research article was: 1 )  to study the history of Naga Buddhist art 
in Thailand; 2 )  to study Naga Buddhist art that appears in the Royal Monasteries of Nan 
Province; and 3 )  to analyze the value of Naga Buddhist art that appears in the Royal 

Monasteries of Nan Province. This research employed a qualitative approach, using 
documentary study. The data were analyzed using descriptive content analysis. 

The research revealed that: 1) Naga Buddhist art had its roots in the culture and beliefs 
of Buddhism since ancient times, influenced by the religion and art of India. Naga art appeared 
in various forms, such as sculptures, architectural art, and decorative patterns in temples.  
2) Naga Buddhist art in royal monasteries in Nan Province, such as Wat Phra That Chae Haeng, 
Wat Chang Kham Worawihan, Wat Phaya Phu, and Wat Bun Yuen, had used Naga elements in 
their architecture, such as the construction of Naga stairs, the use of Naga on the pediments 
of the temple or chapel, and the decoration of Naga on the archways and pillars of the chapel. 
3 )  The value of Naga Buddhist art in royal monasteries in Nan could be categorized into five 
aspects: ( 1 )  moral value, as the Naga symbolized protection of Buddhism and key Dhamma 
principles; ( 2 )  belief value, reflecting faith in the Naga’s sacred power; ( 3 )  artistic value in 
architecture, painting, and sculpture through local wisdom and external influences; (4) Value 
in cultural traditions: The appearance of the Naga in traditions and rituals, such as the Naga 
procession in the Hok Peng tradition or in various religious ceremonies; and (5) historical value 
in expressing local identity, community power, and history. 
Keywords: Buddhist Art; Naga; the Royal Monasteries 
 
บทนำ  

พุทธศิลป์เป็นงานศิลปะ เป็นศิลปะวัฒนธรรมที่เป็นมรดกอันสำคัญยิ่งของชาติ (จุลทัศน์ พยาฆรา
นนท์, 2552) เป็นศิลปกรรมที่สร้างขึ้นมาเพื่อสนองตอบและรับใช้งานทางด้านพระพุทธศาสนา โดยตรงทั้งใน
ด้านจิตรกรรม ประติมากรรม และสถาปัตยกรรม ที่มนุษย์สร้างสรรค์ข้ึนเป็นความงาม เพ่ือความพอใจที่แฝงไว้
ด้วยปรัชญาธรรมทางวัตถุถวายเพ่ือเป็นพุทธบูชา เนื่องในพระพุทธศาสนาเป็นการส่งเสริมเผยแพร่ เป็นสิ่งช่วย
โน้มน้าวจิตใจของพุทธศาสนิกชนให้เกิดความศรัทธา ประพฤติปฏิบัติตนในแนวทางที่ดีงามตามหลักธรรมของ
พระพุทธศาสนา โดยสิ่งที่ผู้สร้างงานศิลปะได้พยายามสื่อหรือสอดแทรกไว้ในงานศิลปะแต่ละชนิด โดยไม่เลือก
ว่าจะเป็นลัทธิมหาญาณ หรือเถรวาท ดังจะเห็นว่างานศิลปะที่ปรากฏอยู่ในรูปแบบของงานที่ผู้สร้างมักจะสื่อ
หลักธรรมสอน อยู ่ด ้วย และสร้างในวัดเพื ่อพุทธบูชา  เพื ่อการปลูกศรัทธา เตือนใจ เป็นการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาในรูปแบบหนึ่ง  เมื่อกล่าวถึงศิลปะทางพระพุทธศาสนาในประเทศไทยเรานั้น ถือได้ว่ามีความ
งดงามที่สุดเลยก็ว่าได้ไม่ว่าจะเป็นทางด้านสถาปัตยกรรม ประติมากรรมและจิตรกรรม คําว่า พุทธศิลปะคือ
ศิลปะที่เกี่ยวเนื่องกับพระพุทธเจ้าในศาสนาพุทธ ยังสะท้อนทางด้านหลักคําสอน ที่มีการอธิบายผ่านงานพุทธ
ศิลป์ จะเห็นได้ว่า งานพุทธศิลป์ที่สร้างสวรรค์ขึ้นจากความศรัทธาต่อพระพุทธศาสนานั้น  ย่อมได้รับอิทธิพล
จากหลักธรรมคําสอนของพระพุทธเจ้าอยู่เบื้องหลัง  ดังนั้น พุทธศิลป์จึงเป็นศิลปกรรมที่สร้างขึ้นตามหลักธรรม
ทางพระพุทธศาสนา ประเทศไทยมีประเพณี วัฒนธรรม และการดำเนินชีวิตมาตามหลักพระพุทธศาสนามาช้า
นาน ดังนั้นพุทธศิลป์ในประเทศไทยจึงมีจำนวนมาก และทั้งหมดจะสร้างขึ้นภายในวัด ทั้งนี้เพราะวัดเป็นจุด
รวมเป็นศูนย์กลางของพระพุทธศาสนา  

พุทธศิลป์น่านหรือศิลปะน่าน  ที่บอกเล่าเรื่องราวในอดีตของคนน่าน ที่แฝงด้วยประวัติศาสตร์ของ
เมืองในยุคนั้น ศิลปะที่เราเห็นในปัจจุบันจะมีความเป็นเอกลักษณ์เฉพาะด้วยที่มาในอดีตนั้นสร้างขึ้นเพ่ือ
ส่งเสริมการเผยแพร่และการปฏิบัติทางพุทธศาสนาโดยตรง และเป็นสิ่งช่วยโน้มน้าวจิตใจของพุทธศาสนิกชน 



 วารสารธรรมวัตร ปีที ่6 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2568)    11

คุณค่าของพุทธศิลป์พญานาคที่ปรากฏในพระอารามหลวงจังหวัดน่าน 
The Value of Naga Buddhist Art that Appears in the Royal  

Monasteries of Nan Province 
 

1ชูศักดิ์  พวงผกา, 2ฐิติพร  สะสม และ 3กิตติศักดิ์  ท้าวบุญญาภินิกุล 
Chusak  Phuangphaka, 2Thitiporn  Sasom and 3 Kittisak  Tawboonyapinikun 

123มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครน่าน เฉลิมพระเกียรติฯ, ประเทศไทย 
123Mahachulalongkornrajavidyalaya University Nakhon Nan Campus, Thailand 

1Corresponding Author’s E-mail: Beng7940@gmail.com 
1Tel. 062-525-9254 

Received August 6, 2025; Revised September 2, 2025; Accepted September 9, 2025 
 
บทคัดย่อ 

บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพ่ือศึกษาประวัติความเป็นมาของพุทธศิลป์พญานาคในประเทศไทย 
2) เพื่อศึกษาพุทธศิลป์พญานาคที่ปรากฏในพระอารามหลวงจังหวัดน่าน 3) เพื่อวิเคราะห์คุณค่าพุทธศิลป์
พญานาคที่ปรากฏในพระอารามหลวงจังหวัดน่าน เป็นวิจัยเชิงคุณภาพแบบวิจัยเอกสาร วิเคราะห์ข้อมูลโดยวิธีการ
พรรณนาความ  

ผลการวิจัยพบว่า 1) พุทธศิลป์พญานาคมีรากฐานในวัฒนธรรมและคติความเชื่อในพระพุทธศาสนา
ตั้งแต่สมัยโบราณโดยรับอิทธิพลจากศาสนาและศิลปะของอินเดีย ปรากฏในรูปแบบต่างๆ เช่น ประติมากรรม 
สถาปัตยกรรม รวมถึงลวดลายประดับในวัด 2) พุทธศิลป์พญานาคในพระอารามหลวงจังหวัดน่าน เช่น วัดพระ
ธาตุแช่แห้ง วัดช้างค้ำวรวิหาร วัดพญาภู และวัดบุญยืน มีการนำเอาองค์ประกอบของพญานาคมาใช้ในงาน
สถาปัตยกรรม เช่น การสร้างบันไดนาค การสร้างหน้าบันวิหารหรืออุโบสถ การประดับพญานาคในซุ้มประตู
และเสาโบสถ์ 3) คุณค่าพุทธศิลป์พญานาคในพระอารามหลวงจังหวัดน่าน 5 ด้าน คือ 1) คุณค่าด้านคติธรรม 
พญานาคเป็นสัญลักษณ์ของการปกป้องรักษาพระพุทธศาสนาและแสดงถึงการเชื่อมโยงกับหลักธรรมะที่สำคัญ 
2) คุณค่าด้านคติความเชื่อ มีความเชื่อว่าพญานาคมีอำนาจพิเศษและศักดิ์สิทธิ์ 3) คุณค่าด้านสถาปัตยกรรม 
จิตรกรรม และประติมากรรม พุทธศิลป์พญานาคแสดงถึงภูมิปัญญาท้องถิ่นและการผสมผสานระหว่างศิลปะ
พื้นบ้านกับศิลปะอื่นๆ 4) คุณค่าด้านวัฒนธรรมประเพณี การปรากฏของพญานาคในประเพณีและพิธีกรรม 
เช่น ขบวนแห่พญานาคในประเพณีหกเป็ง และพิธีกรรมทางศาสนาอื่นๆ และ 5) คุณค่าด้านประวัติศาสตร์ 
พญานาคเป็นส่วนหนึ่งในการบอกเล่าเรื่องราวและอัตลักษณ์ของท้องถิ่น โดยมีความสำคัญในการสะท้อนถึง
อำนาจและประวัติศาสตร์ของชุมชน  
คำสำคัญ: พุทธศิลป์; พญานาค; พระอารามหลวง 
 
Abstract  

The purpose of this research article was: 1 )  to study the history of Naga Buddhist art 
in Thailand; 2 )  to study Naga Buddhist art that appears in the Royal Monasteries of Nan 
Province; and 3 )  to analyze the value of Naga Buddhist art that appears in the Royal 

Monasteries of Nan Province. This research employed a qualitative approach, using 
documentary study. The data were analyzed using descriptive content analysis. 

The research revealed that: 1) Naga Buddhist art had its roots in the culture and beliefs 
of Buddhism since ancient times, influenced by the religion and art of India. Naga art appeared 
in various forms, such as sculptures, architectural art, and decorative patterns in temples.  
2) Naga Buddhist art in royal monasteries in Nan Province, such as Wat Phra That Chae Haeng, 
Wat Chang Kham Worawihan, Wat Phaya Phu, and Wat Bun Yuen, had used Naga elements in 
their architecture, such as the construction of Naga stairs, the use of Naga on the pediments 
of the temple or chapel, and the decoration of Naga on the archways and pillars of the chapel. 
3 )  The value of Naga Buddhist art in royal monasteries in Nan could be categorized into five 
aspects: ( 1 )  moral value, as the Naga symbolized protection of Buddhism and key Dhamma 
principles; ( 2 )  belief value, reflecting faith in the Naga’s sacred power; ( 3 )  artistic value in 
architecture, painting, and sculpture through local wisdom and external influences; (4) Value 
in cultural traditions: The appearance of the Naga in traditions and rituals, such as the Naga 
procession in the Hok Peng tradition or in various religious ceremonies; and (5) historical value 
in expressing local identity, community power, and history. 
Keywords: Buddhist Art; Naga; the Royal Monasteries 
 
บทนำ  

พุทธศิลป์เป็นงานศิลปะ เป็นศิลปะวัฒนธรรมที่เป็นมรดกอันสำคัญยิ่งของชาติ (จุลทัศน์ พยาฆรา
นนท์, 2552) เป็นศิลปกรรมที่สร้างขึ้นมาเพื่อสนองตอบและรับใช้งานทางด้านพระพุทธศาสนา โดยตรงทั้งใน
ด้านจิตรกรรม ประติมากรรม และสถาปัตยกรรม ที่มนุษย์สร้างสรรค์ข้ึนเป็นความงาม เพ่ือความพอใจที่แฝงไว้
ด้วยปรัชญาธรรมทางวัตถุถวายเพ่ือเป็นพุทธบูชา เนื่องในพระพุทธศาสนาเป็นการส่งเสริมเผยแพร่ เป็นสิ่งช่วย
โน้มน้าวจิตใจของพุทธศาสนิกชนให้เกิดความศรัทธา ประพฤติปฏิบัติตนในแนวทางที่ดีงามตามหลักธรรมของ
พระพุทธศาสนา โดยสิ่งที่ผู้สร้างงานศิลปะได้พยายามสื่อหรือสอดแทรกไว้ในงานศิลปะแต่ละชนิด โดยไม่เลือก
ว่าจะเป็นลัทธิมหาญาณ หรือเถรวาท ดังจะเห็นว่างานศิลปะที่ปรากฏอยู่ในรูปแบบของงานที่ผู้สร้างมักจะสื่อ
หลักธรรมสอน อยู ่ด ้วย และสร้างในวัดเพื ่อพุทธบูชา  เพื ่อการปลูกศรัทธา เตือนใจ เป็นการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาในรูปแบบหนึ่ง  เมื่อกล่าวถึงศิลปะทางพระพุทธศาสนาในประเทศไทยเรานั้น ถือได้ว่ามีความ
งดงามที่สุดเลยก็ว่าได้ไม่ว่าจะเป็นทางด้านสถาปัตยกรรม ประติมากรรมและจิตรกรรม คําว่า พุทธศิลปะคือ
ศิลปะที่เกี่ยวเนื่องกับพระพุทธเจ้าในศาสนาพุทธ ยังสะท้อนทางด้านหลักคําสอน ที่มีการอธิบายผ่านงานพุทธ
ศิลป์ จะเห็นได้ว่า งานพุทธศิลป์ที่สร้างสวรรค์ขึ้นจากความศรัทธาต่อพระพุทธศาสนานั้น  ย่อมได้รับอิทธิพล
จากหลักธรรมคําสอนของพระพุทธเจ้าอยู่เบื้องหลัง  ดังนั้น พุทธศิลป์จึงเป็นศิลปกรรมที่สร้างขึ้นตามหลักธรรม
ทางพระพุทธศาสนา ประเทศไทยมีประเพณี วัฒนธรรม และการดำเนินชีวิตมาตามหลักพระพุทธศาสนามาช้า
นาน ดังนั้นพุทธศิลป์ในประเทศไทยจึงมีจำนวนมาก และทั้งหมดจะสร้างขึ้นภายในวัด ทั้งนี้เพราะวัดเป็นจุด
รวมเป็นศูนย์กลางของพระพุทธศาสนา  

พุทธศิลป์น่านหรือศิลปะน่าน  ที่บอกเล่าเรื่องราวในอดีตของคนน่าน ที่แฝงด้วยประวัติศาสตร์ของ
เมืองในยุคนั้น ศิลปะที่เราเห็นในปัจจุบันจะมีความเป็นเอกลักษณ์เฉพาะด้วยที่มาในอดีตนั้นสร้างขึ้นเพ่ือ
ส่งเสริมการเผยแพร่และการปฏิบัติทางพุทธศาสนาโดยตรง และเป็นสิ่งช่วยโน้มน้าวจิตใจของพุทธศาสนิกชน 



12    Journal of Thammawat Vol.6 No.2 (July - December 2025)  

ให้เกิดความศรัทธา ประพฤติปฏิบัติตนในแนวทางที่ดีงามตามหลักธรรมของพระพุทธศาสนา โดยสิ่งที่ผู้สร้าง
งานศิลปะได้พยายามสื่อหรือสอดแทรกไว้ในงานศิลปะแต่ละชนิดเรียกได้ว่าเป็นปรัชญาศิลปะในงานพุทธศิลป์ 
คืองานศิลปะที่มีธรรมะในศาสนาพุทธอยู่ในงานศิลป์นั้นซึ่งมีอยู่หลายรูปแบบทั้งในรูปแบของงานศิลปวัตถุหรือ
พิธีกรรมทางศาสนาซึ่งจะมีหลักธรรมะสอนอยู่ โดยแบ่งศึกษาออกเป็นประเภทต่างๆ ทั้งพระพุทธรูป สถูปเจดีย์ 
อาคารสถานที่ และวัตถุสิ่งของ จึงสามารถกล่าวได้ว่างานศิลปกรรมเหล่านี้เป็นเอกลักษณ์ของชาติอย่างหนึ่ง 
ในทางศิลปกรรมนั้นพบการสร้างนาคมาตั้งแต่ศิลปะอินเดียสมัยอมราวดีแล้ว และพบอยู่เสมอในศิลปกรรม
แหล่งอื่นที่รับอิทธิพลจากศิลปะอินเดีย  ประติมากรรมรูปนาคที่นิยมสร้างราวพุทธศตวรรษที่ 21 ของล้านนา
นิยมสร้างในรูปของนาคราวบันได ซึ่งมีความหมายเกี่ยวกับสะพานหรือทางเดินขึ้นสู่สวรรค์หรือเขาพระสุเมรุ  
ตามคติจักรวาลของล้านนา รูปนาคที่ยังคงรูปร่างที่สมบูรณ์นี้  มีตัวอย่างที่นาคราวบันได นาคหน้าบันเข้าวิหาร 
นาคหน้าประตูเข้าวิหาร และนาคหน้าบันเหนือหน้าต่างบ้าง  เป็นที่ต้น  ซึ่งรายละเอียดของรูปพุทธศิลป์
พญานาคและลายประดับยังไม่มีการเปลี่ยนแปลงไปจากของเดิมมากนัก ความนิยมสร้างรูปนาคในลักษณะของ
ราวบันได หน้าบันเข้าวิหาร ประตูเข้าวิหารและอื่น ๆ ยังมีอย่างต่อเนื่องจนถึงปัจจุบัน แต่ในรายละเอียดก็
แตกต่างกันไปตามจินตนาการของช่าง เทคนิคการปั้น และวัสดุ งานศิลปกรรม ในจังหวัดน่าน ส่วนใหญ่สร้าง
ขึ้นเนื่องในพระพุทธศาสนา  กล่าวได้ว่างานศิลปกรรมเหล่านี้เป็นเอกลักษณ์ของจังหวัดน่านอย่างหนึ่ง ซึ่งงาน
พุทธศิลป์ทุกชิ ้นนั ้นย่อมมีคุณค่าในตัวเองเสมอไม่มากก็น้อย แต่นอกจากความมีคุณค่าในตัวเองแล้วยัง
ก่อให้เกิดคุณค่าทางด้านอ่ืน ๆ อีกด้วย 

พญานาคเป็นสัตว์สัญลักษณ์ที่เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนา เช่น เรื่องพญามุจสินท์นาคราชในพุทธ
ประวัติตอนตรัสรู้ แบ่งเป็น 4 ตระกูล คือ (1) ตระกูล วิรูปักขะ มีผิวกายเป็นสีทองคำ (2) ตระกูลเอราปถะ  
มีผิวสีเขียว (3) ตระกูลฉัพยาปุตตะ มีผิวสีรุ้ง และ (4) ตระกูลกัณหาโคตรมะ มีผิวสีดำ, มีหน้าที่ปกป้องค้ำชู
พระพุทธศาสนา (วิเชียร นามการ และคณะ, 2564) พญานาคในภาคที่เป็นสัตว์มีความสัมพันธ์กับมนุษย์ใน
ฐานะสัตว์โลกธรรมดาชนิดหนึ่ง แต่ในภาคจินตนาการเป็นสัตว์ทิพย์ที่มีฤทธิ์อำนาจสามารถนิรมิตร่างกายเป็นงู
หรือเป็นมานพน้อยได้ และมีภพภูมิซึ่งคล้ายๆ สวรรค์ ซึ่งล้วนเป็นของทิพย์เกิดมากับการบำเพ็ญบุญของนาค
แต่ละตนในคราที่เกิดเป็นมนุษย์ ซึ่งสาเหตุที่ทำให้เกิดเป็นพญานาคมีทั้งตั้งความปรารถนาไว้แล้วบำเพ็ญบุญ
โดยประการต่างๆ อันเป็นสาเหตุที่ทำให้เกิดเป็นพญานาคและความบังเอิญ เช่น การถูกฆาตกรรมที่ท่าน้ำ หรือ
การตกน้ำตาย เป็นต้น (พระมหาคาวี สร้อยสาคำ และไกรฤกษ์ ศิลาคม, 2559) พญานาคมีความหมายซ่อนเร้น
ทางจิตวิญญาณ เป็นสัญลักษณ์และรูปปริศนาธรรม ชวนให้คิดตีความหมาย พบพญานาคทั้งจากวรรณคดี 
ชาดก นิทานพ้ืนบ้าน ราชพงศาวดาร สุภาษิต (สรรัตน์ จิรบวรวิสุทธิ์ และเบญจมาศ คำบุญมี, 2551) 

พุทธศิลป์รูปแบบพญานาคมีปรากฏอยู่ในวัดเกือบทุกวัดในประเทศไทย ว่าเฉพาะในวัดที่เป็นพระ
อารามหลวงในจังหวัดน่าน จำนวน 4 วัด คือ 1) วัดพระธาตุช้างค้ำวรวิหาร (พระอารามหลวงชั ้นตรี  
ชนิดวรวิหาร) ตำบลในเวียง อำเภอเมืองน่าน 2) วัดพญาภู (พระอารามหลวงชั้นตรีชนิดสามัญ) ตำบลในเวียง 
อำเภอเมืองน่าน 3) วัดบุญยืน (พระอารามหลวงชั้นตรี ชนิดสามัญ) ตำบลกลางเวียง อำเภอเวียงสา 4) วัดพระ
ธาตุแช่แห้ง (พระอารามหลวงชั้นตรี ชนิดสามัญ) ตำบลม่วงตึ๊ ด อำเภอภูเพียง ถือได้ว่ามีรูปแบบที่น่าสนใจ 
โดยเฉพาะลวดลาย สถาปัตยกรรม จิตรกรรมและประติมากรรม ที่ดูอลังการกว่าวัดราษฎร์ทั่วไป 

จากความเป็นมาและความสำคัญดังกล่าว ผู้วิจัยจึงศึกษาวิจัยเรื่อง “คุณค่าของพุทธศิลป์พญานาคที่
ปรากฏในพระอารามหลวงจังหวัดน่าน” เพื่อศึกษาประวัติความเป็นมาของพุทธศิลป์พญานาคในประเทศไทย 
ศึกษาพุทธศิลป์พญานาค และวิเคราะห์คุณค่าพุทธศิลป์พญานาคที่ปรากฎในพระอารามหลวงจังหวัดน่าน  
โดยวิเคราะห์ในประเด็น 5 ด้าน คือ 1) ด้านคติธรรม 2) ด้านคติความเชื่อ 3) ด้านสถาปัตยกรรม จิตรกรรม
และประติมากรรม 4) ด้านวัฒนธรรมประเพณี และ 5) ด้านประวัติศาสตร์ 

วัตถุประสงค์การวิจัย 
1. เพ่ือศึกษาประวัติความเป็นมาของพุทธศิลป์พญานาคในประเทศไทย 
2. เพ่ือศึกษาพุทธศิลป์พญานาคที่ปรากฎในพระอารามหลวงจังหวัดน่าน 
3. เพ่ือวิเคราะห์คุณค่าพุทธศิลป์พญานาคที่ปรากฎในพระอารามหลวงจังหวัดน่าน 

 
วิธีดำเนินการวิจัย 

การศึกษาวิจัยนี้ เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) โดยศึกษาจากเอกสาร งานวิจัย
ที่เกี่ยวข้อง สื่ออิเล็คทรอนิกส์ และจากพุทธศิลป์พญานาคที่ปรากฏในพระอารามหลวง การดำเนินการวิจัย  
มีดังนี ้

1. ค้นคว้าข้อมูลจากเอกสารชั ้นปฐมภูมิ (Primary Sources)  ได้แก่ พระไตรปิฎก อรรถกถา  
เพื่อศึกษาที่มา ความหมาย และคติความเชื่อเกี่ยวกับพญานาคในพระพุทธศาสนา วรรณกรรมล้านนา เช่น 
ตำนานพญานาค ตำนานพระธาตุและตำนานเมืองน่าน เพื่อเข้าใจบริบททางวัฒนธรรมและศิลปะของท้องถิ่น   
เอกสารที่เกี่ยวข้องกับศิลปกรรมทางศาสนาในล้านนา เพ่ือวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างความเชื่อและรูปแบบ
ศิลปะ 

2. ค้นคว้าข้อมูลจากเอกสารชั้นทุติยภูมิ (Secondary source)  ได้แก่  วิทยานิพนธ์ งานวิจัย และ
บทความทางวิชาการ ที่เก่ียวข้องกับพุทธศิลป์ พญานาค และศิลปะล้านนา  หนังสือ ตำรา และเอกสารวิชาการ 
ด้านประวัติศาสตร์ศิลปะไทย ศิลปะพุทธศาสนา และคติชน สื่ออิเล็กทรอนิกส์ เช่น เว็บไซต์ ฐานข้อมูลวิชาการ
ออนไลน์ และสารคดีที่เก่ียวข้องกับพุทธศิลป์พญานาคในพระอารามหลวงจังหวัดน่าน 

3. รวบรวมข้อมูล ผู้วิจัยรวบรวมข้อมูลทั้งหมดอย่างเป็นระบบ โดยแบ่งตามประเภทแหล่งที่มา ได้แก่  
ข้อมูลจากคัมภีร์พุทธศาสนาและวรรณกรรม (เชิงศาสนา) ข้อมูลจากงานวิจัยและบทความ (เชิงวิชาการ) ข้อมูล
จากพระอารามหลวงในจังหวัดน่าน (เชิงพื้นที่และเชิงศิลปกรรม) โดยใช้แบบฟอร์มการรวบรวมข้อมูล และ             
จัดหมวดหมู่ข้อมูลให้ตรงตามวัตถุประสงค์ของการศึกษา 

4. วิเคราะห์ข้อมูลที่ได้โดยวิธีการวิเคราะห์เอกสาร (Content Analysis) เพื่อวิเคราะห์ข้อมูลที่ได้                
โดยมีแนวทางดังนี้  วิเคราะห์ความหมายเชิงสัญลักษณ์และคติความเชื่อของพญานาคในพุทธศิลป์ วิเคราะห์
องค์ประกอบทางศิลปกรรม ของพญานาคที่ปรากฏในพระอารามหลวง เช่น ลักษณะทางรูปทรง ลวดลาย 
เทคนิคการสร้าง และตำแหน่งที่ปรากฏ และเปรียบเทียบและสังเคราะห์คุณค่า ทั้งในเชิงสุนทรียะ ศาสนา และ
วัฒนธรรมของพุทธศิลป์พญานาคในพื้นที่ศึกษา 

5. เขียนรายงานและนำเสนอผลวิจัย ผู้วิจัยทำการเรียบเรียงข้อมูลและข้อค้นพบอย่างเป็นระบบ
ตามลำดับขั้นตอนของการวิจัย แบ่งเนื้อหาตามประเด็นวัตถุประสงค์ที่กำหนดไว้ และนำเสนอผลการวิจัยใน
รูปแบบรายงานวิชาการ เพ่ือใช้ประโยชน์ทางด้านวิชาการ และเป็นข้อมูลพื้นฐานสำหรับผู้สนใจศึกษาต่อยอดใน
อนาคต  
 
ผลการวิจัย  
 1. ประวัติความเป็นมาของพุทธศิลป์พญานาคในประเทศไทย  

จากการวิจัยพบว่า ประวัติความเป็นมาของพุทธศิลป์พญานาคในประเทศไทย พญานาคเป็นสัญลักษณ์
สำคัญในคติความเชื่อของชาวไทย โดยเฉพาะในพื้นที่ลุ่มแม่น้ำโขง พญานาคในบริบทพุทธศิลป์มีความเกี่ยวข้อง
อย่างลึกซึ้งกับพุทธศาสนา โดยเฉพาะตำนานมุจลินทนาคราช ผู้แผ่พังพานปกปักพระพุทธเจ้าในชว่งที่ประทับ
ใต้ต้น พระศรีมหาโพธิ์หลังการตรัสรู้ ซึ่งเป็นภาพสะท้อนของคุณธรรม ความศรัทธา และการปกป้องพระธรรม 



 วารสารธรรมวัตร ปีที ่6 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2568)    13  

ให้เกิดความศรัทธา ประพฤติปฏิบัติตนในแนวทางที่ดีงามตามหลักธรรมของพระพุทธศาสนา โดยสิ่งที่ผู้สร้าง
งานศิลปะได้พยายามสื่อหรือสอดแทรกไว้ในงานศิลปะแต่ละชนิดเรียกได้ว่าเป็นปรัชญาศิลปะในงานพุทธศิลป์ 
คืองานศิลปะที่มีธรรมะในศาสนาพุทธอยู่ในงานศิลป์นั้นซึ่งมีอยู่หลายรูปแบบทั้งในรูปแบของงานศิลปวัตถุหรือ
พิธีกรรมทางศาสนาซึ่งจะมีหลักธรรมะสอนอยู่ โดยแบ่งศึกษาออกเป็นประเภทต่างๆ ทั้งพระพุทธรูป สถูปเจดีย์ 
อาคารสถานที่ และวัตถุสิ่งของ จึงสามารถกล่าวได้ว่างานศิลปกรรมเหล่านี้เป็นเอกลักษณ์ของชาติอย่างหนึ่ง 
ในทางศิลปกรรมนั้นพบการสร้างนาคมาตั้งแต่ศิลปะอินเดียสมัยอมราวดีแล้ว และพบอยู่เสมอในศิลปกรรม
แหล่งอื่นที่รับอิทธิพลจากศิลปะอินเดีย  ประติมากรรมรูปนาคที่นิยมสร้างราวพุทธศตวรรษที่ 21 ของล้านนา
นิยมสร้างในรูปของนาคราวบันได ซึ่งมีความหมายเกี่ยวกับสะพานหรือทางเดินขึ้นสู่สวรรค์หรือเขาพระสุเมรุ  
ตามคติจักรวาลของล้านนา รูปนาคที่ยังคงรูปร่างที่สมบูรณ์นี้  มีตัวอย่างที่นาคราวบันได นาคหน้าบันเข้าวิหาร 
นาคหน้าประตูเข้าวิหาร และนาคหน้าบันเหนือหน้าต่างบ้าง  เป็นที่ต้น  ซึ่งรายละเอียดของรูปพุทธศิลป์
พญานาคและลายประดับยังไม่มีการเปลี่ยนแปลงไปจากของเดิมมากนัก ความนิยมสร้างรูปนาคในลักษณะของ
ราวบันได หน้าบันเข้าวิหาร ประตูเข้าวิหารและอื่น ๆ ยังมีอย่างต่อเนื่องจนถึงปัจจุบัน แต่ในรายละเอียดก็
แตกต่างกันไปตามจินตนาการของช่าง เทคนิคการปั้น และวัสดุ งานศิลปกรรม ในจังหวัดน่าน ส่วนใหญ่สร้าง
ขึ้นเนื่องในพระพุทธศาสนา  กล่าวได้ว่างานศิลปกรรมเหล่านี้เป็นเอกลักษณ์ของจังหวัดน่านอย่างหนึ่ง ซึ่งงาน
พุทธศิลป์ทุกชิ ้นนั ้นย่อมมีคุณค่าในตัวเองเสมอไม่มากก็น้อย แต่นอกจากความมีคุณค่าในตัวเองแล้วยัง
ก่อให้เกิดคุณค่าทางด้านอ่ืน ๆ อีกด้วย 

พญานาคเป็นสัตว์สัญลักษณ์ที่เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนา เช่น เรื่องพญามุจสินท์นาคราชในพุทธ
ประวัติตอนตรัสรู้ แบ่งเป็น 4 ตระกูล คือ (1) ตระกูล วิรูปักขะ มีผิวกายเป็นสีทองคำ (2) ตระกูลเอราปถะ  
มีผิวสีเขียว (3) ตระกูลฉัพยาปุตตะ มีผิวสีรุ้ง และ (4) ตระกูลกัณหาโคตรมะ มีผิวสีดำ, มีหน้าที่ปกป้องค้ำชู
พระพุทธศาสนา (วิเชียร นามการ และคณะ, 2564) พญานาคในภาคที่เป็นสัตว์มีความสัมพันธ์กับมนุษย์ใน
ฐานะสัตว์โลกธรรมดาชนิดหนึ่ง แต่ในภาคจินตนาการเป็นสัตว์ทิพย์ที่มีฤทธิ์อำนาจสามารถนิรมิตร่างกายเป็นงู
หรือเป็นมานพน้อยได้ และมีภพภูมิซึ่งคล้ายๆ สวรรค์ ซึ่งล้วนเป็นของทิพย์เกิดมากับการบำเพ็ญบุญของนาค
แต่ละตนในคราที่เกิดเป็นมนุษย์ ซึ่งสาเหตุที่ทำให้เกิดเป็นพญานาคมีทั้งตั้งความปรารถนาไว้แล้วบำเพ็ญบุญ
โดยประการต่างๆ อันเป็นสาเหตุที่ทำให้เกิดเป็นพญานาคและความบังเอิญ เช่น การถูกฆาตกรรมที่ท่าน้ำ หรือ
การตกน้ำตาย เป็นต้น (พระมหาคาวี สร้อยสาคำ และไกรฤกษ์ ศิลาคม, 2559) พญานาคมีความหมายซ่อนเร้น
ทางจิตวิญญาณ เป็นสัญลักษณ์และรูปปริศนาธรรม ชวนให้คิดตีความหมาย พบพญานาคทั้งจากวรรณคดี 
ชาดก นิทานพ้ืนบ้าน ราชพงศาวดาร สุภาษิต (สรรัตน์ จิรบวรวิสุทธิ์ และเบญจมาศ คำบุญมี, 2551) 

พุทธศิลป์รูปแบบพญานาคมีปรากฏอยู่ในวัดเกือบทุกวัดในประเทศไทย ว่าเฉพาะในวัดที่เป็นพระ
อารามหลวงในจังหวัดน่าน จำนวน 4 วัด คือ 1) วัดพระธาตุช้างค้ำวรวิหาร (พระอารามหลวงชั ้นตรี  
ชนิดวรวิหาร) ตำบลในเวียง อำเภอเมืองน่าน 2) วัดพญาภู (พระอารามหลวงชั้นตรีชนิดสามัญ) ตำบลในเวียง 
อำเภอเมืองน่าน 3) วัดบุญยืน (พระอารามหลวงชั้นตรี ชนิดสามัญ) ตำบลกลางเวียง อำเภอเวียงสา 4) วัดพระ
ธาตุแช่แห้ง (พระอารามหลวงชั้นตรี ชนิดสามัญ) ตำบลม่วงตึ๊ ด อำเภอภูเพียง ถือได้ว่ามีรูปแบบที่น่าสนใจ 
โดยเฉพาะลวดลาย สถาปัตยกรรม จิตรกรรมและประติมากรรม ที่ดูอลังการกว่าวัดราษฎร์ทั่วไป 

จากความเป็นมาและความสำคัญดังกล่าว ผู้วิจัยจึงศึกษาวิจัยเรื่อง “คุณค่าของพุทธศิลป์พญานาคที่
ปรากฏในพระอารามหลวงจังหวัดน่าน” เพื่อศึกษาประวัติความเป็นมาของพุทธศิลป์พญานาคในประเทศไทย 
ศึกษาพุทธศิลป์พญานาค และวิเคราะห์คุณค่าพุทธศิลป์พญานาคที่ปรากฎในพระอารามหลวงจังหวัดน่าน  
โดยวิเคราะห์ในประเด็น 5 ด้าน คือ 1) ด้านคติธรรม 2) ด้านคติความเชื่อ 3) ด้านสถาปัตยกรรม จิตรกรรม
และประติมากรรม 4) ด้านวัฒนธรรมประเพณี และ 5) ด้านประวัติศาสตร์ 

วัตถุประสงค์การวิจัย 
1. เพ่ือศึกษาประวัติความเป็นมาของพุทธศิลป์พญานาคในประเทศไทย 
2. เพ่ือศึกษาพุทธศิลป์พญานาคที่ปรากฎในพระอารามหลวงจังหวัดน่าน 
3. เพ่ือวิเคราะห์คุณค่าพุทธศิลป์พญานาคที่ปรากฎในพระอารามหลวงจังหวัดน่าน 

 
วิธีดำเนินการวิจัย 

การศึกษาวิจัยนี้ เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) โดยศึกษาจากเอกสาร งานวิจัย
ที่เกี่ยวข้อง สื่ออิเล็คทรอนิกส์ และจากพุทธศิลป์พญานาคที่ปรากฏในพระอารามหลวง การดำเนินการวิจัย  
มีดังนี ้

1. ค้นคว้าข้อมูลจากเอกสารชั ้นปฐมภูมิ (Primary Sources)  ได้แก่ พระไตรปิฎก อรรถกถา  
เพื่อศึกษาที่มา ความหมาย และคติความเชื่อเกี่ยวกับพญานาคในพระพุทธศาสนา วรรณกรรมล้านนา เช่น 
ตำนานพญานาค ตำนานพระธาตุและตำนานเมืองน่าน เพื่อเข้าใจบริบททางวัฒนธรรมและศิลปะของท้องถิ่น   
เอกสารที่เกี่ยวข้องกับศิลปกรรมทางศาสนาในล้านนา เพ่ือวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างความเชื่อและรูปแบบ
ศิลปะ 

2. ค้นคว้าข้อมูลจากเอกสารชั้นทุติยภูมิ (Secondary source)  ได้แก่  วิทยานิพนธ์ งานวิจัย และ
บทความทางวิชาการ ที่เก่ียวข้องกับพุทธศิลป์ พญานาค และศิลปะล้านนา  หนังสือ ตำรา และเอกสารวิชาการ 
ด้านประวัติศาสตร์ศิลปะไทย ศิลปะพุทธศาสนา และคติชน สื่ออิเล็กทรอนิกส์ เช่น เว็บไซต์ ฐานข้อมูลวิชาการ
ออนไลน์ และสารคดีที่เก่ียวข้องกับพุทธศิลป์พญานาคในพระอารามหลวงจังหวัดน่าน 

3. รวบรวมข้อมูล ผู้วิจัยรวบรวมข้อมูลทั้งหมดอย่างเป็นระบบ โดยแบ่งตามประเภทแหล่งที่มา ได้แก่  
ข้อมูลจากคัมภีร์พุทธศาสนาและวรรณกรรม (เชิงศาสนา) ข้อมูลจากงานวิจัยและบทความ (เชิงวิชาการ) ข้อมูล
จากพระอารามหลวงในจังหวัดน่าน (เชิงพื้นที่และเชิงศิลปกรรม) โดยใช้แบบฟอร์มการรวบรวมข้อมูล และ             
จัดหมวดหมู่ข้อมูลให้ตรงตามวัตถุประสงค์ของการศึกษา 

4. วิเคราะห์ข้อมูลที่ได้โดยวิธีการวิเคราะห์เอกสาร (Content Analysis) เพื่อวิเคราะห์ข้อมูลที่ได้                
โดยมีแนวทางดังนี้  วิเคราะห์ความหมายเชิงสัญลักษณ์และคติความเชื่อของพญานาคในพุทธศิลป์ วิเคราะห์
องค์ประกอบทางศิลปกรรม ของพญานาคที่ปรากฏในพระอารามหลวง เช่น ลักษณะทางรูปทรง ลวดลาย 
เทคนิคการสร้าง และตำแหน่งที่ปรากฏ และเปรียบเทียบและสังเคราะห์คุณค่า ทั้งในเชิงสุนทรียะ ศาสนา และ
วัฒนธรรมของพุทธศิลป์พญานาคในพื้นที่ศึกษา 

5. เขียนรายงานและนำเสนอผลวิจัย ผู้วิจัยทำการเรียบเรียงข้อมูลและข้อค้นพบอย่างเป็นระบบ
ตามลำดับขั้นตอนของการวิจัย แบ่งเนื้อหาตามประเด็นวัตถุประสงค์ที่กำหนดไว้ และนำเสนอผลการวิจัยใน
รูปแบบรายงานวิชาการ เพ่ือใช้ประโยชน์ทางด้านวิชาการ และเป็นข้อมูลพื้นฐานสำหรับผู้สนใจศึกษาต่อยอดใน
อนาคต  
 
ผลการวิจัย  
 1. ประวัติความเป็นมาของพุทธศิลป์พญานาคในประเทศไทย  

จากการวิจัยพบว่า ประวัติความเป็นมาของพุทธศิลป์พญานาคในประเทศไทย พญานาคเป็นสัญลักษณ์
สำคัญในคติความเชื่อของชาวไทย โดยเฉพาะในพื้นที่ลุ่มแม่น้ำโขง พญานาคในบริบทพุทธศิลป์มีความเกี่ยวข้อง
อย่างลึกซึ้งกับพุทธศาสนา โดยเฉพาะตำนานมุจลินทนาคราช ผู้แผ่พังพานปกปักพระพุทธเจ้าในชว่งที่ประทับ
ใต้ต้น พระศรีมหาโพธิ์หลังการตรัสรู้ ซึ่งเป็นภาพสะท้อนของคุณธรรม ความศรัทธา และการปกป้องพระธรรม 



14    Journal of Thammawat Vol.6 No.2 (July - December 2025)  

นอกจากนี้ยังมีบทบาทเป็นผู้ดูแลแหล่งน้ำ สื่อกลางระหว่างโลกมนุษย์กับโลกวิญญาณ และเป็นสัญลักษณ์แห่ง
อำนาจ ความอุดมสมบูรณ์ และความศักดิ์สิทธิ์ พญานาคจึงปรากฏในงานพุทธศิลป์ไทยในหลายรูปแบบ  
ทั้งประติมากรรม จิตรกรรม และสถาปัตยกรรม 

2. พุทธศิลป์พญานาคที่ปรากฏในพระอารามหลวงจังหวัดน่าน  
 จากการวิจัยพบว่า พุทธศิลป์พญานาคในพระอารามหลวงจังหวัดน่านปรากฏในรูปแบบที่หลากหลาย
สะท้อนคติความเชื่อผสมผสานกับศิลปกรรมล้านนา จังหวัดน่านมีพระอารามหลวงที่สำคัญ 4 แห่ง ได้แก่             
1) วัดพระธาตุแช่แห้ง 2) วัดพระธาตุช้างค้ำวรวิหาร 3) วัดพญาภู 4) วัดบุญยืน  พระอารามหลวงจังหวัดน่าน  
พุทธศิลป์พญานาคในแต่ละวัดมีเอกลักษณ์เฉพาะตัว โดยส่วนใหญ่ประดิษฐานอยู่บริเวณทางขึ้นสู่วิหารหรือ
เจดีย์ มักเป็นพญานาคเศียรเดียว หรือในบางกรณีเป็นนาคสองตัวเรียงขนานกัน ตัวพญานาคมีลักษณะงดงาม
ตามแบบล้านนา เช่น ลำตัวยาวเลื้อย พังพานมีลวดลายประณีต ประดับกระจกสีหรือลายปูนปั้น ขดลำตัวเป็น
จังหวะให้รู้สึกถึงการเคลื่อนไหว มีลักษณะคาบเก่ียวทั้งความเป็นศิลปะ และความศักดิ์สิทธิ์ พุทธศิลป์พญานาค
ในพระอารามหลวงจังหวัดน่านจึงปรากฏในรูปแบบที่หลากหลาย สะท้อนคติความเชื่อผสมผสานกับศิลปกรรม
ล้านนา โดยมีลักษณะเด่น เช่น การใช้พญานาคประดับบันไดทางขึ้นวิหารหรือพระเจดีย์ เพ่ือสื่อถึงการปกป้อง
พระธรรมและความศักดิ์สิทธิ์ของสถานที่ ลวดลายของพญานาคมักมีความประณีต งดงาม และสะท้อนถึงภูมิ
ปัญญาท้องถิ่น ทั้งในด้านการปั้น การแกะสลัก และลงสีทำให้เกิดผลงานศิลป์ที่ทรงคุณค่าทั้งทางศาสนาและ
วัฒนธรรม จากการสัมภาษณ์พระสงฆ์และช่างศิลป์ในพื้นที่ พญานาคที่ปรากฏในวัดทั้ง 4 แห่ง ไม่เพียงเป็น
องค์ประกอบของสถาปัตยกรรมเท่านั้น แต่ยังสะท้อนถึงความศรัทธา ความเชื่อในเรื่องนาคาธิราช การคุ้มครอง
พระพุทธศาสนา และการแสดงออกทางจิตวิญญาณของผู้คนในชุมชน      
 3. คุณค่าพุทธศิลป์พญานาคในพระอารามหลวงจังหวัดน่าน 
 จากการศึกษาวิจัยพบว่า คุณค่าพุทธศิลป์พญานาคในพระอารามหลวงจังหวัดน่าน  
 1. ด้านคติธรรม  พญานาคเป็นสัญลักษณ์ของคุณธรรมในพระพุทธศาสนา เช่น ความเสียสละ ความ
เมตตา และการปกป้องพระศาสนา ตำนานพญานาคในพุทธประวัติสะท้อนถึงหลักธรรม เช่น ความเพียร ความ
ศรัทธา และการอุทิศตนเพ่ือผู้อื่น                
 2. ด้านความเชื่อ ประชาชนในจังหวัดน่านมีความเชื่อว่าพญานาคเป็นผู้คุ้มครองพระพุทธศาสนาและ           
วัดวาอาราม เป็นผู้บันดาลฝนฟ้าและความอุดมสมบูรณ์ การบูชาพญานาคถือเป็นการเสริมสิริมงคล โดยมี
พิธีกรรมที่เก่ียวข้อง เช่น การถวายน้ำ การไหว้พญานาค และพิธีบวงสรวง 
 3. ด้านสถาปัตยกรรม จิตรกรรม และประติมากรรม พญานาคในพระอารามหลวงจังหวัดน่านปรากฏใน
รูปแบบศิลปกรรมที่หลากหลาย โดยเฉพาะงานประติมากรรมประดับบันไดที่มีความวิจิตรงดงาม สะท้อน 
อัตลักษณ์ของศิลปะล้านนา ผสมผสานกับความเชื่อท้องถิ่น ลวดลายต่าง ๆ แสดงถึงฝีมือของช่างพื้นบ้านที่มี
ความชำนาญ  
 4. ด้านวัฒนธรรมประเพณี พญานาคมีบทบาทในประเพณีและพิธีกรรมท้องถิ่น เช่น ประเพณีหกเป็ง
นมัสการพระธาตุเจ้าภูเพียงแช่แห้ง งานประเพณีแข่งเรือยาวประจำปี และพิธีบวงสรวงพญานาค ซึ่งเป็นสื่อใน
การถ่ายทอดความเชื่อสู่คนรุ่นใหม่ และส่งเสริมความสามัคคีของชุมชน  
 5. ด้านประวัติศาสตร์ การปรากฏของพญานาคในพระอารามหลวงจังหวัดน่านสะท้อนถึงการสืบทอด            
คติความเชื่อและศิลปกรรมล้านนา อันเป็นหลักฐานของการนับถือพญานาคมายาวนานตั้งแต่อดีต และแสดง
ถึงรากเหง้าทางวัฒนธรรมของชุมชนในพื้นท่ี 
 
 

อภิปรายผลการวิจัย 
จากการศึกษาวิจัยเรื่อง “คุณค่าของพุทธศิลป์พญานาคที่ปรากฏในพระอารามหลวงจังหวัดน่าน” ผู้วิจัยได้

อภิปรายผลที่ได้จากการวิเคราะห์ตามวัตถุประสงค์ของการวิจัย ดังนี้ 
 1. ประวัติความเป็นมาของพุทธศิลป์พญานาคในประเทศไทย 
 จากผลการวิจัยพบว่า พญานาคมีความสัมพันธ์อย่างลึกซึ ้งกับพุทธศาสนา โดยเฉพาะในตำนาน              
มุจลินทนาคราช ซึ่งมีบทบาทในการแสดงความศรัทธา การคุ้มครองพระพุทธเจ้า และการปกป้องพระธรรม 
แสดงให้เห็นถึงพญานาคในฐานะ "ผู้พิทักษ์พระธรรม" ซึ่งไม่ได้เป็นเพียงสัตว์ในตำนาน แต่เป็นสัญลักษณ์ทาง
ธรรมที่มีคุณค่าทางจิตวิญญาณ นอกจากนี้ยังเป็นตัวแทนแห่งพลังธรรมชาติ ความอุดมสมบูรณ์ และความ
ศักดิ์สิทธิ์ที่เชื่อมโยงกับสายน้ำและโลกวิญญาณ ผลการวิจัยสอดคล้องกับเอกสารทางวิชาการหลายฉบับที่
กล่าวถึงพญานาคในวรรณคดีและตำนานพุทธศาสนา ว่าเป็นสัญลักษณ์แห่งศรัทธาและการคุ้มครองพระ
ศาสนา รวมถึงการเป็นสื่อกลางระหว่างมนุษย์กับสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที ่มองไม่เห็น ซึ่งสะท้อนให้เห็นถึงความเชื่อ
พื้นฐานของชาวไทยและชาวลุ่มน้ำโขง ที่ผสานกับศาสนาอย่างแนบแน่น สอดคล้องกับ (พระปลัดพจน์ทพล 
ฐานสมปุณุโณ (ยุบลเลิศ), 2563) ทีท่ำวิทยานิพนธ์เรื่อง “ศึกษาวิเคราะห์ความเชื่อและพิธีกรรมเรื่องพญานาค
ในพระพุทธศาสนาเถรวาทที่มีความสัมพันธ์กับองค์พระธาตุพนม” ผลการวิจัยสรุปได้ว่า พระธาตุพนมเป็นศูนย์
รวมจิตใจของพุทธศาสนิกชน ทั้ง 2 ฝั่ง ไทย-ลาวและเป็นที่พึ่งทางใจ พวกเขามีความเชื่อว่าพญานาคยังเฝ้าปก
ปักษ์รักษาองค์พระธาตุพนมมาตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน คอยอำนวยอวยพรและให้โชคกับผู้มากราบไว้บูชา  
ทำให้เกิดความศรัทธาในพระพุทธศาสนา 
 2. พุทธศิลป์พญานาคที่ปรากฏในพระอารามหลวงจังหวัดน่าน 
 จากผลการวิจัยพบว่า รูปแบบของพญานาคในพระอารามหลวงทั้ง 4 แห่งในจังหวัดน่าน มีลักษณะที่
หลากหลาย แต่นำเสนอออกมาอย่างมีเอกลักษณ์ร่วมกันคือ การผสมผสานระหว่างศิลปะล้านนาและคติความ
เชื่อท้องถิ่น พญานาคปรากฏในรูปแบบของประติมากรรมบริเวณทางขึ้นสู่วิหารหรือเจดีย์ โดยมีลักษณะทาง
ศิลป์ ที่แสดงถึงความประณีต งดงาม และแฝงด้วยความศักดิ์สิทธิ์ เมื่อเปรียบเทียบกับพระอารามหลวงในพ้ืนที่
ภาคอ่ืน  จะเห็นว่าพญานาคในจังหวัดน่านมีลักษณะเฉพาะของล้านนา เช่น การประดับกระจกสี การขดลำตัว
เป็นจังหวะ และการจัดวางให้อยู่ในท่วงท่าอ่อนช้อย สื่อให้เห็นถึงการเคลื่อนไหว ซึ่งเป็นการแสดงออกถึง  
“พลังแห่งชีวิต” และ “ความมีชีวิตจิตใจ” ที่สะท้อนทั้งศิลปะ ความเชื่อ และการยกย่องสถานที่ศักดิ์สิทธิ์ใน
เวลาเดียวกัน  นอกจากนี้  การสัมภาษณ์พระสงฆ์และช่างศิลป์ในท้องถิ่นยังช่วยตอกย้ำว่า พญานาคไม่ได้เป็น
เพียงองค์ประกอบสถาปัตยกรรม แต่เป็นสัญลักษณ์ของการคุ้มครองวัดและเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่ผู้คนเคารพบูชา 
ซึ่งสะท้อนถึงจิตวิญญาณและความศรัทธาของชุมชนอย่างชัดเจน สอดคล้องกับ (พลธรรม์ จันทร์คำ, 2551)  
ทีท่ำวิทยานิพนธ์เรื่อง “พญานาค: อุดมการณ์ที่เมืองคำชะโนดสู่กระบวนการทำให้เป็นสินค้า” ผลการวิจัยสรุป
ได้ว่า อุดมการณ์พญานาคที่เมืองคำชะโนดมีลักษณะของความมีตัวตนจริง มีความศักดิ์สิทธิ์ มีฤทธิ์ในการ
เนรมิตกายเป็นสิ่งต่าง ๆ และอำนวยให้เกิดสรรพสิ่งทั้งที่ร้องขอและให้บทลงโทษ โดยผ่านระบอบสังคมมา
อย่างยาวนาน 
 3. คุณค่าพุทธศิลป์พญานาคในพระอารามหลวงจังหวัดน่าน 
 จากผลการวิจัยพบว่า การวิเคราะห์คุณค่าพุทธศิลป์พญานาคใน 5 ด้าน แสดงให้เห็นว่า พญานาคมิได้
เป็นเพียงสัญลักษณ์ในตำนาน แต่มีบทบาทในหลายมิติ ดังนี้ 
 3.1 ด้านคติธรรม พญานาคแสดงถึงคุณธรรมพ้ืนฐานของพุทธศาสนา เช่น ความเพียร ความเสียสละ 
และความศรัทธาในพระพุทธองค์ 



 วารสารธรรมวัตร ปีที ่6 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2568)    15  

นอกจากนี้ยังมีบทบาทเป็นผู้ดูแลแหล่งน้ำ สื่อกลางระหว่างโลกมนุษย์กับโลกวิญญาณ และเป็นสัญลักษณ์แห่ง
อำนาจ ความอุดมสมบูรณ์ และความศักดิ์สิทธิ์ พญานาคจึงปรากฏในงานพุทธศิลป์ไทยในหลายรูปแบบ  
ทั้งประติมากรรม จิตรกรรม และสถาปัตยกรรม 

2. พุทธศิลป์พญานาคที่ปรากฏในพระอารามหลวงจังหวัดน่าน  
 จากการวิจัยพบว่า พุทธศิลป์พญานาคในพระอารามหลวงจังหวัดน่านปรากฏในรูปแบบที่หลากหลาย
สะท้อนคติความเชื่อผสมผสานกับศิลปกรรมล้านนา จังหวัดน่านมีพระอารามหลวงที่สำคัญ 4 แห่ง ได้แก่             
1) วัดพระธาตุแช่แห้ง 2) วัดพระธาตุช้างค้ำวรวิหาร 3) วัดพญาภู 4) วัดบุญยืน  พระอารามหลวงจังหวัดน่าน  
พุทธศิลป์พญานาคในแต่ละวัดมีเอกลักษณ์เฉพาะตัว โดยส่วนใหญ่ประดิษฐานอยู่บริเวณทางขึ้นสู่วิหารหรือ
เจดีย์ มักเป็นพญานาคเศียรเดียว หรือในบางกรณีเป็นนาคสองตัวเรียงขนานกัน ตัวพญานาคมีลักษณะงดงาม
ตามแบบล้านนา เช่น ลำตัวยาวเลื้อย พังพานมีลวดลายประณีต ประดับกระจกสีหรือลายปูนปั้น ขดลำตัวเป็น
จังหวะให้รู้สึกถึงการเคลื่อนไหว มีลักษณะคาบเก่ียวทั้งความเป็นศิลปะ และความศักดิ์สิทธิ์ พุทธศิลป์พญานาค
ในพระอารามหลวงจังหวัดน่านจึงปรากฏในรูปแบบที่หลากหลาย สะท้อนคติความเชื่อผสมผสานกับศิลปกรรม
ล้านนา โดยมีลักษณะเด่น เช่น การใช้พญานาคประดับบันไดทางขึ้นวิหารหรือพระเจดีย์ เพ่ือสื่อถึงการปกป้อง
พระธรรมและความศักดิ์สิทธิ์ของสถานที่ ลวดลายของพญานาคมักมีความประณีต งดงาม และสะท้อนถึงภูมิ
ปัญญาท้องถิ่น ทั้งในด้านการปั้น การแกะสลัก และลงสีทำให้เกิดผลงานศิลป์ที่ทรงคุณค่าทั้งทางศาสนาและ
วัฒนธรรม จากการสัมภาษณ์พระสงฆ์และช่างศิลป์ในพื้นที่ พญานาคที่ปรากฏในวัดทั้ง 4 แห่ง ไม่เพียงเป็น
องค์ประกอบของสถาปัตยกรรมเท่านั้น แต่ยังสะท้อนถึงความศรัทธา ความเชื่อในเรื่องนาคาธิราช การคุ้มครอง
พระพุทธศาสนา และการแสดงออกทางจิตวิญญาณของผู้คนในชุมชน      
 3. คุณค่าพุทธศิลป์พญานาคในพระอารามหลวงจังหวัดน่าน 
 จากการศึกษาวิจัยพบว่า คุณค่าพุทธศิลป์พญานาคในพระอารามหลวงจังหวัดน่าน  
 1. ด้านคติธรรม  พญานาคเป็นสัญลักษณ์ของคุณธรรมในพระพุทธศาสนา เช่น ความเสียสละ ความ
เมตตา และการปกป้องพระศาสนา ตำนานพญานาคในพุทธประวัติสะท้อนถึงหลักธรรม เช่น ความเพียร ความ
ศรัทธา และการอุทิศตนเพ่ือผู้อื่น                
 2. ด้านความเชื่อ ประชาชนในจังหวัดน่านมีความเชื่อว่าพญานาคเป็นผู้คุ้มครองพระพุทธศาสนาและ           
วัดวาอาราม เป็นผู้บันดาลฝนฟ้าและความอุดมสมบูรณ์ การบูชาพญานาคถือเป็นการเสริมสิริมงคล โดยมี
พิธีกรรมที่เก่ียวข้อง เช่น การถวายน้ำ การไหว้พญานาค และพิธีบวงสรวง 
 3. ด้านสถาปัตยกรรม จิตรกรรม และประติมากรรม พญานาคในพระอารามหลวงจังหวัดน่านปรากฏใน
รูปแบบศิลปกรรมที่หลากหลาย โดยเฉพาะงานประติมากรรมประดับบันไดที่มีความวิจิตรงดงาม สะท้อน 
อัตลักษณ์ของศิลปะล้านนา ผสมผสานกับความเชื่อท้องถิ่น ลวดลายต่าง ๆ แสดงถึงฝีมือของช่างพื้นบ้านที่มี
ความชำนาญ  
 4. ด้านวัฒนธรรมประเพณี พญานาคมีบทบาทในประเพณีและพิธีกรรมท้องถิ่น เช่น ประเพณีหกเป็ง
นมัสการพระธาตุเจ้าภูเพียงแช่แห้ง งานประเพณีแข่งเรือยาวประจำปี และพิธีบวงสรวงพญานาค ซึ่งเป็นสื่อใน
การถ่ายทอดความเชื่อสู่คนรุ่นใหม่ และส่งเสริมความสามัคคีของชุมชน  
 5. ด้านประวัติศาสตร์ การปรากฏของพญานาคในพระอารามหลวงจังหวัดน่านสะท้อนถึงการสืบทอด            
คติความเชื่อและศิลปกรรมล้านนา อันเป็นหลักฐานของการนับถือพญานาคมายาวนานตั้งแต่อดีต และแสดง
ถึงรากเหง้าทางวัฒนธรรมของชุมชนในพื้นท่ี 
 
 

อภิปรายผลการวิจัย 
จากการศึกษาวิจัยเรื่อง “คุณค่าของพุทธศิลป์พญานาคที่ปรากฏในพระอารามหลวงจังหวัดน่าน” ผู้วิจัยได้

อภิปรายผลที่ได้จากการวิเคราะห์ตามวัตถุประสงค์ของการวิจัย ดังนี้ 
 1. ประวัติความเป็นมาของพุทธศิลป์พญานาคในประเทศไทย 
 จากผลการวิจัยพบว่า พญานาคมีความสัมพันธ์อย่างลึกซึ ้งกับพุทธศาสนา โดยเฉพาะในตำนาน              
มุจลินทนาคราช ซึ่งมีบทบาทในการแสดงความศรัทธา การคุ้มครองพระพุทธเจ้า และการปกป้องพระธรรม 
แสดงให้เห็นถึงพญานาคในฐานะ "ผู้พิทักษ์พระธรรม" ซึ่งไม่ได้เป็นเพียงสัตว์ในตำนาน แต่เป็นสัญลักษณ์ทาง
ธรรมที่มีคุณค่าทางจิตวิญญาณ นอกจากนี้ยังเป็นตัวแทนแห่งพลังธรรมชาติ ความอุดมสมบูรณ์ และความ
ศักดิ์สิทธิ์ที่เชื่อมโยงกับสายน้ำและโลกวิญญาณ ผลการวิจัยสอดคล้องกับเอกสารทางวิชาการหลายฉบับที่
กล่าวถึงพญานาคในวรรณคดีและตำนานพุทธศาสนา ว่าเป็นสัญลักษณ์แห่งศรัทธาและการคุ้มครองพระ
ศาสนา รวมถึงการเป็นสื่อกลางระหว่างมนุษย์กับสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที ่มองไม่เห็น ซึ่งสะท้อนให้เห็นถึงความเชื่อ
พื้นฐานของชาวไทยและชาวลุ่มน้ำโขง ที่ผสานกับศาสนาอย่างแนบแน่น สอดคล้องกับ (พระปลัดพจน์ทพล 
ฐานสมปุณุโณ (ยุบลเลิศ), 2563) ทีท่ำวิทยานิพนธ์เรื่อง “ศึกษาวิเคราะห์ความเชื่อและพิธีกรรมเรื่องพญานาค
ในพระพุทธศาสนาเถรวาทที่มีความสัมพันธ์กับองค์พระธาตุพนม” ผลการวิจัยสรุปได้ว่า พระธาตุพนมเป็นศูนย์
รวมจิตใจของพุทธศาสนิกชน ทั้ง 2 ฝั่ง ไทย-ลาวและเป็นที่พึ่งทางใจ พวกเขามีความเชื่อว่าพญานาคยังเฝ้าปก
ปักษ์รักษาองค์พระธาตุพนมมาตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน คอยอำนวยอวยพรและให้โชคกับผู้มากราบไว้บูชา  
ทำให้เกิดความศรัทธาในพระพุทธศาสนา 
 2. พุทธศิลป์พญานาคที่ปรากฏในพระอารามหลวงจังหวัดน่าน 
 จากผลการวิจัยพบว่า รูปแบบของพญานาคในพระอารามหลวงทั้ง 4 แห่งในจังหวัดน่าน มีลักษณะที่
หลากหลาย แต่นำเสนอออกมาอย่างมีเอกลักษณ์ร่วมกันคือ การผสมผสานระหว่างศิลปะล้านนาและคติความ
เชื่อท้องถิ่น พญานาคปรากฏในรูปแบบของประติมากรรมบริเวณทางขึ้นสู่วิหารหรือเจดีย์ โดยมีลักษณะทาง
ศิลป์ ที่แสดงถึงความประณีต งดงาม และแฝงด้วยความศักดิ์สิทธิ์ เมื่อเปรียบเทียบกับพระอารามหลวงในพ้ืนที่
ภาคอ่ืน  จะเห็นว่าพญานาคในจังหวัดน่านมีลักษณะเฉพาะของล้านนา เช่น การประดับกระจกสี การขดลำตัว
เป็นจังหวะ และการจัดวางให้อยู่ในท่วงท่าอ่อนช้อย สื่อให้เห็นถึงการเคลื่อนไหว ซึ่งเป็นการแสดงออกถึง  
“พลังแห่งชีวิต” และ “ความมีชีวิตจิตใจ” ที่สะท้อนทั้งศิลปะ ความเชื่อ และการยกย่องสถานที่ศักดิ์สิทธิ์ใน
เวลาเดียวกัน  นอกจากนี้  การสัมภาษณ์พระสงฆ์และช่างศิลป์ในท้องถิ่นยังช่วยตอกย้ำว่า พญานาคไม่ได้เป็น
เพียงองค์ประกอบสถาปัตยกรรม แต่เป็นสัญลักษณ์ของการคุ้มครองวัดและเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่ผู้คนเคารพบูชา 
ซึ่งสะท้อนถึงจิตวิญญาณและความศรัทธาของชุมชนอย่างชัดเจน สอดคล้องกับ (พลธรรม์ จันทร์คำ, 2551)  
ทีท่ำวิทยานิพนธ์เรื่อง “พญานาค: อุดมการณ์ที่เมืองคำชะโนดสู่กระบวนการทำให้เป็นสินค้า” ผลการวิจัยสรุป
ได้ว่า อุดมการณ์พญานาคที่เมืองคำชะโนดมีลักษณะของความมีตัวตนจริง มีความศักดิ์สิทธิ์ มีฤทธิ์ในการ
เนรมิตกายเป็นสิ่งต่าง ๆ และอำนวยให้เกิดสรรพสิ่งทั้งที่ร้องขอและให้บทลงโทษ โดยผ่านระบอบสังคมมา
อย่างยาวนาน 
 3. คุณค่าพุทธศิลป์พญานาคในพระอารามหลวงจังหวัดน่าน 
 จากผลการวิจัยพบว่า การวิเคราะห์คุณค่าพุทธศิลป์พญานาคใน 5 ด้าน แสดงให้เห็นว่า พญานาคมิได้
เป็นเพียงสัญลักษณ์ในตำนาน แต่มีบทบาทในหลายมิติ ดังนี้ 
 3.1 ด้านคติธรรม พญานาคแสดงถึงคุณธรรมพ้ืนฐานของพุทธศาสนา เช่น ความเพียร ความเสียสละ 
และความศรัทธาในพระพุทธองค์ 



16    Journal of Thammawat Vol.6 No.2 (July - December 2025)  

 3.2 ด้านคติความเชื่อ พญานาคเป็นสื่อกลางระหว่างโลกมนุษย์กับสิ่งศักดิ์สิทธิ์ ประชาชนเชื่อว่า
พญานาคคุ้มครองศาสนา นำความเจริญรุ่งเรืองและฝนฟ้าอุดมสมบูรณ์ 
 3.3 ด้านศิลปกรรมและสถาปัตยกรรม ลวดลายพญานาคเป็นผลงานที่แสดงฝีมือและภูมิปัญญาท้องถิ่น
อย่างแท้จริง โดยเฉพาะงานแกะสลักและปูนปั้นที่ประดับทางข้ึนวิหารหรือเจดีย์ 
    3.4 ด้านวัฒนธรรมประเพณี พญานาคมีบทบาทสำคัญในพิธีกรรมของชุมชน เช่น ประเพณีหกเป็ง          
และงานประเพณีแข่งเรือยาว (ที่มีหัวเรือเป็นพญานาค ซึ่งมีอยู่เพียงแห่งเดียวในประเทศไทย) เป็นสื่อกลางที่
เชื่อมโยงศิลปะ ศาสนา และชุมชน 
  3.5 ด้านประวัติศาสตร์ การสืบทอดศิลปกรรมพญานาคในพระอารามหลวงจังหวัดน่าน เป็นหลักฐาน
สำคัญของการดำรงอยู่ของคติความเชื่อเก่ียวกับพญานาคมาอย่างยาวนาน 

ผลการวิจัยแสดงให้เห็นว่า พญานาคในพระอารามหลวงจังหวัดน่านมีความสำคัญยิ่งทั้งในฐานะงาน
ศิลป์ และในฐานะสัญลักษณ์ทางวัฒนธรรมที่สะท้อนอัตลักษณ์ของท้องถิ่นล้านนา ซึ่งควรค่าแก่การอนุรักษ์ 
ส่งเสริม และต่อยอดความรู้ในมิติต่าง ๆ ทั้งด้านศิลปะ ศาสนา และสังคมวัฒนธรรมต่อไป ตลอดถึงการส่งเสริม
การท่องเที่ยว สอดคล้องกับ (วีระพงษ์ ทุมมี, 2564) ที่ทำวิทยานิพนธ์เรื่อง “แนวทางการนำความเชื่อเรื่อง
พญานาคมาใช้ในการพัฒนาพื้นที่คำชะโนดให้เป็นแหล่งท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมและความเชื่อของจังหวัด
อุดรธานี” ผลการวิจัยสรุปได้ว่า พื้นที่คำชะโนดเป็นพื้นที่ที ่มีศักยภาพในการพัฒนาต่อยอดให้เป็นสถานที่
ท่องเที่ยวที่สำคัญ โดยอาศัยทรัพยากรที่สำคัญของฟื้นที่คำชะโนด คือรากฐานทางความเชื่อเกี่ยวกบัพญานาค 
ซึ่งเป็นจุดแข็งท่ีสำคัญที่สุดและมีความเก่ียวโยงกับวัฒนธรรมในพื้นท่ีภาคอีสานตั้งแต่อดีตจนกระทั่งปัจจุบัน  
 
ข้อเสนอแนะ 

1. ข้อเสนอแนะจากการวิจัย  
ในการศึกษาวิจัยเรื่อง “พุทธศิลป์พญานาคของพระอารามหลวงในจังหวัดน่าน” พบว่ามีบางประเด็น

ที่ผู้ศึกษาหรือผู้สนใจทั่วไปสามารถที่จะนำองค์ความรู้เรื่องพุทธศิลป์พญานาคของพระอารามหลวงในจังหวัด
น่าน     มาประยุกต์ใช้ให้เกิดกับชุมชนและสังคมได้ดังนี้  

1.1 ภาครัฐควรจัดทำโครงการอนุรักษ์งานพุทธศิลป์พญานาคในพระอารามหลวงที่เริ ่มเสื่อมโทรม 
พร้อมจัดทำทะเบียนโบราณสถานทางศิลป์ 

1.2 ควรส่งเสริมการจัดกิจกรรมเชิงวัฒนธรรม เช่น การจัดเวิร์กช็อปวาดภาพหรือปั้นพญานาคการจัด
นิทรรศการประติมากรรมท้องถิ่นในพื้นที่วัด เพ่ือสร้างจิตสำนึกแก่เยาวชนและประชาชนทั่วไป 

2. ข้อเสนอแนะเพื่อวิจัยครั้งต่อไป 
ในประเด็นเกี่ยวกับการวิจัยในอนาคตผู้วิจัยเห็นว่ายังมีบางประเด็นที่เกี่ยวข้องกับพุทธศิลป์พญานาค

ยังต้อง ศึกษาต่อไป ซึ่งประเด็นที่ผู้วิจัยเห็นสมควรว่าจะต้องมีการศึกษา ดังต่อไปนี้  
2.1 ควรศึกษาเปรียบเทียบรูปแบบพญานาคในพื้นที่อ่ืน เช่น เชียงใหม่ เชียงราย หรือหลวงพระบาง 

เพ่ือวิเคราะห์การแลกเปลี่ยนศิลปะวัฒนธรรม 
2.2 ควรศึกษา “บทบาทของพญานาคในเชิงเศรษฐกิจ” เช่น การเป็นสัญลักษณ์ส่งเสริมการท่องเที่ยว

เชิงวัฒนธรรมในจังหวัดน่าน 
 
 
 

องค์ความรู้ 
จากการศึกษาวิจัยเรื่อง “คุณค่าของพุทธศิลป์พญานาคที่ปรากฏในพระอารามหลวงจังหวัดน่าน” 

สามารถสรุปองค์ความรู้หลักท่ีได้จากการศึกษาและวิเคราะห์ไว้ได้ 4 ประเด็นสำคัญ ดังนี้ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 1. พุทธศิลป์พญานาคคือศิลปกรรมทางศาสนาที่มีความหมายลึกซึ้งทั้งทางศิลปะและจิตวิญญาณ 
พุทธศิลป์พญานาคเป็นรูปแบบศิลปกรรมที่ผสมผสานระหว่างความศรัทธาทางพระพุทธศาสนา  ความเชื่อ
ท้องถิ่น และจินตนาการทางศิลปะ สะท้อนหลักธรรม เช่น ความเพียร การเสียสละ และความเมตตา ผ่าน
ลวดลายและรูปทรงของพญานาค เป็นสื ่อกลางทางศิลป์ในการเชื ่อมโยงระหว่างโลกวัตถุกับโลกธร รม          
 2. พญานาคมีบทบาทเป็น "ผู้พิทักษ์พระธรรม" และเป็นสัญลักษณ์แห่งศรัทธา พญานาคในตำนาน           
มุจลินทนาคราช เป็นผู้ปกป้องพระพุทธเจ้าและพระธรรมในช่วงตรัสรู้  พญานาคจึงปรากฏในพระอารามหลวง
ในฐานะผู้พิทักษ์สถานที่ศักดิ์สิทธิ์ และสื่อถึงพลังอำนาจ ความศักดิ์สิทธิ์ และความอุดมสมบูรณ์ ในมิติความเชื่อ
ของชุมชน พญานาคยังเก่ียวข้องกับน้ำ ฝน และโชคลาภ เป็นที่เคารพบูชาอย่างแพร่หลาย 
 3. พุทธศิลป์พญานาคในพระอารามหลวงจังหวัดน่านสะท้อนอัตลักษณ์ของล้านนา พญานาคในวัด            
พระธาตุแช่แห้ง, วัดช้างค้ำ, วัดพญาภู และวัดบุญยืน มีลักษณะเฉพาะทางศิลปกรรมล้านนา เช่น รูปทรงอ่อน
ช้อย ลวดลายปูนปั้นลงสี หรือตกแต่งกระจกสี ตำแหน่งการประดิษฐาน (เช่น บริเวณบันไดหน้าวิหาร) บ่งบอก
ถึงความศักดิ์สิทธิ์และหน้าที่ของพญานาคในฐานะผู้ปกปักรักษา งานศิลป์ดังกล่าวสะท้อนภูมิปัญญาท้องถิ่น
และฝีมือช่างพ้ืนบ้านที่มีคุณค่าสูง 
 4. พุทธศิลป์พญานาคเป็นเครื่องมือถ่ายทอดวัฒนธรรม ประเพณี และอัตลักษณ์ชุมชน พญานาคมี
บทบาทในพิธีกรรมประเพณีท้องถิ่น เช่น งานหกเป็งนมัสการพระธาตุแช่แห้ง และประเพณีแข่งเรือยาว (ที่หัว
เรือเป็นพญานาค)  เป็นสัญลักษณ์ที่เชื่อมโยงศิลปะ ศาสนา และชุมชน เป็นพลังที่หล่อหลอมเอกลักษณ์ของ
ชาวน่านและล้านนา  งานศิลปกรรมพญานาคเป็นหลักฐานทางประวัติศาสตร์ที่แสดงถึงการสืบทอดความเชื่อ
และศิลปะวัฒนธรรมจากรุ่นสู่รุ่น  
 
 



 วารสารธรรมวัตร ปีที ่6 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2568)    17  

 3.2 ด้านคติความเชื่อ พญานาคเป็นสื่อกลางระหว่างโลกมนุษย์กับสิ่งศักดิ์สิทธิ์ ประชาชนเชื่อว่า
พญานาคคุ้มครองศาสนา นำความเจริญรุ่งเรืองและฝนฟ้าอุดมสมบูรณ์ 
 3.3 ด้านศิลปกรรมและสถาปัตยกรรม ลวดลายพญานาคเป็นผลงานที่แสดงฝีมือและภูมิปัญญาท้องถิ่น
อย่างแท้จริง โดยเฉพาะงานแกะสลักและปูนปั้นที่ประดับทางข้ึนวิหารหรือเจดีย์ 
    3.4 ด้านวัฒนธรรมประเพณี พญานาคมีบทบาทสำคัญในพิธีกรรมของชุมชน เช่น ประเพณีหกเป็ง          
และงานประเพณีแข่งเรือยาว (ที่มีหัวเรือเป็นพญานาค ซึ่งมีอยู่เพียงแห่งเดียวในประเทศไทย) เป็นสื่อกลางที่
เชื่อมโยงศิลปะ ศาสนา และชุมชน 
  3.5 ด้านประวัติศาสตร์ การสืบทอดศิลปกรรมพญานาคในพระอารามหลวงจังหวัดน่าน เป็นหลักฐาน
สำคัญของการดำรงอยู่ของคติความเชื่อเก่ียวกับพญานาคมาอย่างยาวนาน 

ผลการวิจัยแสดงให้เห็นว่า พญานาคในพระอารามหลวงจังหวัดน่านมีความสำคัญยิ่งทั้งในฐานะงาน
ศิลป์ และในฐานะสัญลักษณ์ทางวัฒนธรรมที่สะท้อนอัตลักษณ์ของท้องถิ่นล้านนา ซึ่งควรค่าแก่การอนุรักษ์ 
ส่งเสริม และต่อยอดความรู้ในมิติต่าง ๆ ทั้งด้านศิลปะ ศาสนา และสังคมวัฒนธรรมต่อไป ตลอดถึงการส่งเสริม
การท่องเที่ยว สอดคล้องกับ (วีระพงษ์ ทุมมี, 2564) ที่ทำวิทยานิพนธ์เรื่อง “แนวทางการนำความเชื่อเรื่อง
พญานาคมาใช้ในการพัฒนาพื้นที่คำชะโนดให้เป็นแหล่งท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมและความเชื่อของจังหวัด
อุดรธานี” ผลการวิจัยสรุปได้ว่า พื้นที่คำชะโนดเป็นพื้นที่ที ่มีศักยภาพในการพัฒนาต่อยอดให้เป็นสถานที่
ท่องเที่ยวที่สำคัญ โดยอาศัยทรัพยากรที่สำคัญของฟื้นที่คำชะโนด คือรากฐานทางความเชื่อเกี่ยวกับพญานาค 
ซึ่งเป็นจุดแข็งท่ีสำคัญที่สุดและมีความเก่ียวโยงกับวัฒนธรรมในพื้นท่ีภาคอีสานตั้งแต่อดีตจนกระทั่งปัจจุบัน  
 
ข้อเสนอแนะ 

1. ข้อเสนอแนะจากการวิจัย  
ในการศึกษาวิจัยเรื่อง “พุทธศิลป์พญานาคของพระอารามหลวงในจังหวัดน่าน” พบว่ามีบางประเด็น

ที่ผู้ศึกษาหรือผู้สนใจทั่วไปสามารถที่จะนำองค์ความรู้เรื่องพุทธศิลป์พญานาคของพระอารามหลวงในจังหวัด
น่าน     มาประยุกต์ใช้ให้เกิดกับชุมชนและสังคมได้ดังนี้  

1.1 ภาครัฐควรจัดทำโครงการอนุรักษ์งานพุทธศิลป์พญานาคในพระอารามหลวงที่เริ ่มเสื่อมโทรม 
พร้อมจัดทำทะเบียนโบราณสถานทางศิลป์ 

1.2 ควรส่งเสริมการจัดกิจกรรมเชิงวัฒนธรรม เช่น การจัดเวิร์กช็อปวาดภาพหรือปั้นพญานาคการจัด
นิทรรศการประติมากรรมท้องถิ่นในพื้นที่วัด เพ่ือสร้างจิตสำนึกแก่เยาวชนและประชาชนทั่วไป 

2. ข้อเสนอแนะเพื่อวิจัยครั้งต่อไป 
ในประเด็นเกี่ยวกับการวิจัยในอนาคตผู้วิจัยเห็นว่ายังมีบางประเด็นที่เกี่ยวข้องกับพุทธศิลป์พญานาค

ยังต้อง ศึกษาต่อไป ซึ่งประเด็นที่ผู้วิจัยเห็นสมควรว่าจะต้องมีการศึกษา ดังต่อไปนี้  
2.1 ควรศึกษาเปรียบเทียบรูปแบบพญานาคในพื้นที่อ่ืน เช่น เชียงใหม่ เชียงราย หรือหลวงพระบาง 

เพ่ือวิเคราะห์การแลกเปลี่ยนศิลปะวัฒนธรรม 
2.2 ควรศึกษา “บทบาทของพญานาคในเชิงเศรษฐกิจ” เช่น การเป็นสัญลักษณ์ส่งเสริมการท่องเที่ยว

เชิงวัฒนธรรมในจังหวัดน่าน 
 
 
 

องค์ความรู้ 
จากการศึกษาวิจัยเรื่อง “คุณค่าของพุทธศิลป์พญานาคที่ปรากฏในพระอารามหลวงจังหวัดน่าน” 

สามารถสรุปองค์ความรู้หลักท่ีได้จากการศึกษาและวิเคราะห์ไว้ได้ 4 ประเด็นสำคัญ ดังนี้ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 1. พุทธศิลป์พญานาคคือศิลปกรรมทางศาสนาที่มีความหมายลึกซึ้งทั้งทางศิลปะและจิตวิญญาณ 
พุทธศิลป์พญานาคเป็นรูปแบบศิลปกรรมที่ผสมผสานระหว่างความศรัทธาทางพระพุทธศาสนา  ความเชื่อ
ท้องถิ่น และจินตนาการทางศิลปะ สะท้อนหลักธรรม เช่น ความเพียร การเสียสละ และความเมตตา ผ่าน
ลวดลายและรูปทรงของพญานาค เป็นสื ่อกลางทางศิลป์ในการเชื ่อมโยงระหว่างโลกวัตถุกับโลกธร รม          
 2. พญานาคมีบทบาทเป็น "ผู้พิทักษ์พระธรรม" และเป็นสัญลักษณ์แห่งศรัทธา พญานาคในตำนาน           
มุจลินทนาคราช เป็นผู้ปกป้องพระพุทธเจ้าและพระธรรมในช่วงตรัสรู้  พญานาคจึงปรากฏในพระอารามหลวง
ในฐานะผู้พิทักษ์สถานที่ศักดิ์สิทธิ์ และสื่อถึงพลังอำนาจ ความศักดิ์สิทธิ์ และความอุดมสมบูรณ์ ในมิติความเชื่อ
ของชุมชน พญานาคยังเก่ียวข้องกับน้ำ ฝน และโชคลาภ เป็นที่เคารพบูชาอย่างแพร่หลาย 
 3. พุทธศิลป์พญานาคในพระอารามหลวงจังหวัดน่านสะท้อนอัตลักษณ์ของล้านนา พญานาคในวัด            
พระธาตุแช่แห้ง, วัดช้างค้ำ, วัดพญาภู และวัดบุญยนื มีลักษณะเฉพาะทางศิลปกรรมล้านนา เช่น รูปทรงอ่อน
ช้อย ลวดลายปูนปั้นลงสี หรือตกแต่งกระจกสี ตำแหน่งการประดิษฐาน (เช่น บริเวณบันไดหน้าวิหาร) บ่งบอก
ถึงความศักดิ์สิทธิ์และหน้าที่ของพญานาคในฐานะผู้ปกปักรักษา งานศิลป์ดังกล่าวสะท้อนภูมิปัญญาท้องถิ่น
และฝีมือช่างพ้ืนบ้านที่มีคุณค่าสูง 
 4. พุทธศิลป์พญานาคเป็นเครื่องมือถ่ายทอดวัฒนธรรม ประเพณี และอัตลักษณ์ชุมชน พญานาคมี
บทบาทในพิธีกรรมประเพณีท้องถิ่น เช่น งานหกเป็งนมัสการพระธาตุแช่แห้ง และประเพณีแข่งเรือยาว (ที่หัว
เรือเป็นพญานาค)  เป็นสัญลักษณ์ที่เชื่อมโยงศิลปะ ศาสนา และชุมชน เป็นพลังที่หล่อหลอมเอกลักษณ์ของ
ชาวน่านและล้านนา  งานศิลปกรรมพญานาคเป็นหลักฐานทางประวัติศาสตร์ที่แสดงถึงการสืบทอดความเชื่อ
และศิลปะวัฒนธรรมจากรุ่นสู่รุ่น  
 
 



18    Journal of Thammawat Vol.6 No.2 (July - December 2025)  

สรุป 
 พญานาคเป ็นส ัญล ักษณ์สำค ัญในคติความเช ื ่อของชาวไทยและมี ความสัมพ ันธ ์ล ึกซ ึ ้ งกับ
พระพุทธศาสนา โดยเฉพาะพญามุจลินทนาคราชผู้ปกปักรักษาพระพุทธเจ้า พญานาคยังสื่อถึงอำนาจ ความ
อุดมสมบูรณ์ และความศักดิ์สิทธิ์ จึงปรากฏในงานพุทธศิลป์ไทยหลากหลายรูปแบบ พุทธศิลป์พญานาคในพระ
อารามหลวงจังหวัดน่าน 4 แห่ง ได้แก่ วัดพระธาตุแช่แห้ง วัดพระธาตุช้างค้ำวรวิหาร วัดพญาภู และวัดบุญยืน 
มีลักษณะงดงามตามแบบศิลปะล้านนา สะท้อนการผสมผสานคติความเชื่อท้องถิ่น พญานาคในแต่ละวัดมี
เอกลักษณ์เฉพาะด้านลวดลายและร ูปแบบ พุทธศิลป์พญานาคมีคุณค่าในด้านคติธรรม ความเชื่อ 
สถาปัตยกรรม ศิลปกรรม วัฒนธรรมประเพณี และประวัติศาสตร์ แสดงถึงการสืบทอดศรัทธาและอัตลักษณ์
ล้านนา พญานาคจึงมิใช่เพียงงานศิลปะทางศาสนา หากเป็นมรดกวัฒนธรรมที่สะท้อนภูมิปัญญาและรากเหง้า
ของชุมชนอย่างลึกซ้ึง 

 
เอกสารอ้างอิง  
จุลทัศน์ พยาฆรานนท์. (2552). สาระสำคัญในงานจิตรกรรมไทยประเพณี. กรุงเทพฯ: บริษัท อมรินทร์พริ้นติ้ง

แอนด์พับลิชชิ่ง จำกัด (มหาชน).  
พระปลัดพจน์ทพล ฐานสมปุณุโณ (ยุบลเลิศ). (2563). ศึกษาวิเคราะห์ความเชื่อและพิธีกรรมเรื่องพญานาคใน

พระพุทธศาสนาเถรวาทที่มีความสัมพันธ์กับองค์พระธาตุพนม. (วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต 
สาขาวิชาพระพุทธศาสนา). บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระมหาคาวี สร้อยสาคำ และไกรฤกษ์ ศิลาคม. (2559). พินิจนาคในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท. วารสาร 
มจร. พุทธปัญญาปริทรรศน์. 1(3), 81-90. 

พลธรรม์ จันทร์คำ. (2551). พญานาค: อุดมการณ์ที่เมืองคำชะโนดสู่กระบวนการทำให้เป็นสินค้า. (วิทยานิพนธ์
ศ ิ ล ป ศ า ส ต ร ม ห าบ ั ณ ฑ ิ ต  ส า ข า ช น บ ท ศ ึ ก ษ า แ ละก า ร พ ั ฒน า ) .  บ ั ณ ฑ ิ ต ว ิ ท ย าล ั ย : 
มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 

วิเชียร นามการ และคณะ. (2564). บทบาทความเชื่อเรื่องพญานาคในพระพุทธศาสนาต่อสังคมไทย . วารสาร 
มจร. อุบลปริทรรศน์. 6(3), 1001-1008.   

วีระพงษ์ ทุมมี. (2564). แนวทางการนำความเชื่อเรื่องพญานาคมาใช้ในการพัฒนาพ้ืนที่คำชะโนดให้เป็นแหล่ง
ท่องเที ่ยวเชิงวัฒนธรรมและความเชื ่อของจังหวัดอุดรธานี . (วิทยานิพนธ์รัฐศาสตรมหาบัณฑิต 
สาขาวิชาการเมืองและการจัดการสำหรับนักบริหาร). บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 

สรรัตน์ จิรบวรวิสุทธิ์ และเบญจมาศ คำบุญมี. (2551). อภินิหารบาดาลนคร. กรุงเทพฯ: บริษัท แปลน ฟอร์ 
คิดส์ จำกัด. 

 
 
 

ท่าทีของพุทธศาสนิกชนชาวไทลื้อที่มีต่อพิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงบ้านมาง 
ตำบลหย่วน อำเภอเชียงคำ จังหวัดพะเยา 

The Attitude of Tai Lue Buddhists towards the Ceremony of 
Sacrificing the Royal Spirits of Ban Mang, Yuan Subdistrict,  

Chiang Kham District, Phayao Province 
 

1พระครูสุนทรวุฒิสาร  (อารี วงศ์ใหญ่), 2วันชัย  พลเมืองดี และ 3นภาพร  หงษ์ทอง 
1Phrakhrusunthonwutthisan  (Arri Worngyai), 2Wanchai  Pholmuangdee  

and 3Napaphorn  Hongtong 
123มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตพะเยา, ประเทศไทย 

123Mahachulalongkornrajavidyalaya University Phayao Campus, Thailand 
1Corresponding Author’s E-mail: 6610205003@mcu.ac.th 

1Tel. 089-555-4571 

Received July 9, 2025; Revised September 12, 2025; Accepted September 17, 2025 
 
บทคัดย่อ 

บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพ่ือศึกษาสถานะของเทวดาตามหลักพระพุทธศาสนา 2) เพ่ือศึกษา
พิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงเมืองมางของชาวไทลื้อ ตำบลหย่วน อำเภอเชียงคำ จังหวัดพะเยา และ 3) เพ่ือศึกษา
ท่าทีของพุทธศาสนิกชนของชาวไทลื้อ ตำบลหย่วน อำเภอเชียงคำ จังหวัดพะเยา ที่ มีต่อพิธีกรรมเลี้ยงเทวดา
หลวงเมืองมาง เป็นวิจัยเชิงคุณภาพแบบภาคสนาม ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ จำนวน 10 รูป/คน วิเคราะห์ข้อมูลโดย
วิธีการพรรณนาความ  

ผลการวิจัยพบว่า 1) เทวดาเป็นผู้มีสถานะพิเศษ หมายถึง ผู้เพลิดเพลินในกามคุณฌาน อภิญญา  
และความเป็นใหญ่ในจิต 2) พิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงเมืองมางจัดขึ้นในวันขึ้น 6 ค่ำ เดือน 8 ตามปฏิทินไทลื้อ 
มีลำดับขั้นตอนสำคัญ 5 ขั้น ได้แก่ (1) ชุมชนร่วมประชมุกำหนดวันโดยมี “หมอหลวง” เป็นผู้นำพิธี (2) หมอ
หลวงนำคณะประกอบพิธี (3) มีการเสี่ยงทายความสำเร็จของพิธี (4) หมอหลวงกล่าวปิดพิธีและรายงานผลต่อ
ผู้นำชุมชน และ (5) ผู้ประกอบพิธีลาออกจากตำแหน่งเพื่อกลับสู่ชีวิตปกติ 3) ท่าทีของพุทธศาสนิกชนชาวไท
ลื้อที่มีต่อพิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงเมืองมาง 4 ประการ ได้แก่ (1) ชุมชนยึดมั่นในความเชื่อว่าบรรพบุรุษผู้
ล่วงลับได้กลายเป็นเทวดาปกปักรักษาหมู่บ้าน (2) พิธีกรรมมีบทบาทเป็นกลไกสร้างความสามัคคี (3) ชุมชนให้
ความสำคัญกับการรักษาขั้นตอนดั้งเดิมทุกประการ (4) บุคคลในพิธีกรรม เช่น หมอหลวง และพ่อพญา ต้อง
ได้รับการแต่งตั้งจากชุมชน  
คำสำคัญ: ท่าที; พุทธศาสนิกชนชาวไทลื้อ; การเลี้ยงเทวดาหลวง 
 
Abstract  

The purpose of this research article was: 1 )  to study the status of deities (thewada) 
according to Buddhist principles; 2 )  to study the ritual of Luang City Mang Deity Worship of 
the Tai Lue community in Yuan Subdistrict, Chiang Kham District, Phayao Province; and 3 )  to 


