
 วารสารธรรมวัตร ปีที ่6 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2568)    19  

สรุป 
 พญานาคเป ็นส ัญล ักษณ์สำค ัญในคติความเช ื ่อของชาวไทยและมี ความสัมพ ันธ ์ล ึกซ ึ ้ งกับ
พระพุทธศาสนา โดยเฉพาะพญามุจลินทนาคราชผู้ปกปักรักษาพระพุทธเจ้า พญานาคยังสื่อถึงอำนาจ ความ
อุดมสมบูรณ์ และความศักดิ์สิทธิ์ จึงปรากฏในงานพุทธศิลป์ไทยหลากหลายรูปแบบ พุทธศิลป์พญานาคในพระ
อารามหลวงจังหวัดน่าน 4 แห่ง ได้แก่ วัดพระธาตุแช่แห้ง วัดพระธาตุช้างค้ำวรวิหาร วัดพญาภู และวัดบุญยืน 
มีลักษณะงดงามตามแบบศิลปะล้านนา สะท้อนการผสมผสานคติความเชื่อท้องถิ่น พญานาคในแต่ละวัดมี
เอกลักษณ์เฉพาะด้านลวดลายและร ูปแบบ พุทธศิลป์พญานาคมีคุณค่าในด้านคติธรรม ความเชื่อ 
สถาปัตยกรรม ศิลปกรรม วัฒนธรรมประเพณี และประวัติศาสตร์ แสดงถึงการสืบทอดศรัทธาและอัตลักษณ์
ล้านนา พญานาคจึงมิใช่เพียงงานศิลปะทางศาสนา หากเป็นมรดกวัฒนธรรมที่สะท้อนภูมิปัญญาและรากเหง้า
ของชุมชนอย่างลึกซ้ึง 

 
เอกสารอ้างอิง  
จุลทัศน์ พยาฆรานนท์. (2552). สาระสำคัญในงานจิตรกรรมไทยประเพณี. กรุงเทพฯ: บริษัท อมรินทร์พริ้นติ้ง

แอนด์พับลิชชิ่ง จำกัด (มหาชน).  
พระปลัดพจน์ทพล ฐานสมปุณุโณ (ยุบลเลิศ). (2563). ศึกษาวิเคราะห์ความเชื่อและพิธีกรรมเรื่องพญานาคใน

พระพุทธศาสนาเถรวาทที่มีความสัมพันธ์กับองค์พระธาตุพนม. (วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต 
สาขาวิชาพระพุทธศาสนา). บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระมหาคาวี สร้อยสาคำ และไกรฤกษ์ ศิลาคม. (2559). พินิจนาคในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท. วารสาร 
มจร. พุทธปัญญาปริทรรศน์. 1(3), 81-90. 

พลธรรม์ จันทร์คำ. (2551). พญานาค: อุดมการณ์ที่เมืองคำชะโนดสู่กระบวนการทำให้เป็นสินค้า. (วิทยานิพนธ์
ศ ิ ล ป ศ า ส ต ร ม ห าบ ั ณ ฑ ิ ต  ส า ข า ช น บ ท ศ ึ ก ษ า แ ละก า ร พ ั ฒน า ) .  บ ั ณ ฑ ิ ต ว ิ ท ย าล ั ย : 
มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 

วิเชียร นามการ และคณะ. (2564). บทบาทความเชื่อเรื่องพญานาคในพระพุทธศาสนาต่อสังคมไทย . วารสาร 
มจร. อุบลปริทรรศน์. 6(3), 1001-1008.   

วีระพงษ์ ทุมมี. (2564). แนวทางการนำความเชื่อเรื่องพญานาคมาใช้ในการพัฒนาพ้ืนที่คำชะโนดให้เป็นแหล่ง
ท่องเที ่ยวเชิงวัฒนธรรมและความเชื ่อของจังหวัดอุดรธานี . (วิทยานิพนธ์รัฐศาสตรมหาบัณฑิต 
สาขาวิชาการเมืองและการจัดการสำหรับนักบริหาร). บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 

สรรัตน์ จิรบวรวิสุทธิ์ และเบญจมาศ คำบุญมี. (2551). อภินิหารบาดาลนคร. กรุงเทพฯ: บริษัท แปลน ฟอร์ 
คิดส์ จำกัด. 

 
 
 

ท่าทีของพุทธศาสนิกชนชาวไทลื้อที่มีต่อพิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงบ้านมาง 
ตำบลหย่วน อำเภอเชียงคำ จังหวัดพะเยา 

The Attitude of Tai Lue Buddhists towards the Ceremony of 
Sacrificing the Royal Spirits of Ban Mang, Yuan Subdistrict,  

Chiang Kham District, Phayao Province 
 

1พระครูสุนทรวุฒิสาร  (อารี วงศ์ใหญ่), 2วันชัย  พลเมืองดี และ 3นภาพร  หงษ์ทอง 
1Phrakhrusunthonwutthisan  (Arri Worngyai), 2Wanchai  Pholmuangdee  

and 3Napaphorn  Hongtong 
123มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตพะเยา, ประเทศไทย 

123Mahachulalongkornrajavidyalaya University Phayao Campus, Thailand 
1Corresponding Author’s E-mail: 6610205003@mcu.ac.th 

1Tel. 089-555-4571 

Received July 9, 2025; Revised September 12, 2025; Accepted September 17, 2025 
 
บทคัดย่อ 

บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพ่ือศึกษาสถานะของเทวดาตามหลักพระพุทธศาสนา 2) เพ่ือศึกษา
พิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงเมืองมางของชาวไทลื้อ ตำบลหย่วน อำเภอเชียงคำ จังหวัดพะเยา และ 3) เพ่ือศึกษา
ท่าทีของพุทธศาสนิกชนของชาวไทลื้อ ตำบลหย่วน อำเภอเชียงคำ จังหวัดพะเยา ที่ มีต่อพิธีกรรมเลี้ยงเทวดา
หลวงเมืองมาง เป็นวิจัยเชิงคุณภาพแบบภาคสนาม ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ จำนวน 10 รูป/คน วิเคราะห์ข้อมูลโดย
วิธีการพรรณนาความ  

ผลการวิจัยพบว่า 1) เทวดาเป็นผู้มีสถานะพิเศษ หมายถึง ผู้เพลิดเพลินในกามคุณฌาน อภิญญา  
และความเป็นใหญ่ในจิต 2) พิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงเมืองมางจัดขึ้นในวันขึ้น 6 ค่ำ เดือน 8 ตามปฏิทินไทลื้อ 
มีลำดับขั้นตอนสำคัญ 5 ขั้น ได้แก่ (1) ชุมชนร่วมประชุมกำหนดวันโดยมี “หมอหลวง” เป็นผู้นำพิธี (2) หมอ
หลวงนำคณะประกอบพิธี (3) มีการเสี่ยงทายความสำเร็จของพิธี (4) หมอหลวงกล่าวปิดพิธีและรายงานผลต่อ
ผู้นำชุมชน และ (5) ผู้ประกอบพิธีลาออกจากตำแหน่งเพื่อกลับสู่ชีวิตปกติ 3) ท่าทีของพุทธศาสนิกชนชาวไท
ลื้อที่มีต่อพิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงเมืองมาง 4 ประการ ได้แก่ (1) ชุมชนยึดมั่นในความเชื่อว่าบรรพบุรุษผู้
ล่วงลับได้กลายเป็นเทวดาปกปักรักษาหมู่บ้าน (2) พิธีกรรมมีบทบาทเป็นกลไกสร้างความสามัคคี (3) ชุมชนให้
ความสำคัญกับการรักษาขั้นตอนดั้งเดิมทุกประการ (4) บุคคลในพิธีกรรม เช่น หมอหลวง และพ่อพญา ต้อง
ได้รับการแต่งตั้งจากชุมชน  
คำสำคัญ: ท่าที; พุทธศาสนิกชนชาวไทลื้อ; การเลี้ยงเทวดาหลวง 
 
Abstract  

The purpose of this research article was: 1 )  to study the status of deities (thewada) 
according to Buddhist principles; 2 )  to study the ritual of Luang City Mang Deity Worship of 
the Tai Lue community in Yuan Subdistrict, Chiang Kham District, Phayao Province; and 3 )  to 



20    Journal of Thammawat Vol.6 No.2 (July - December 2025)

examine the attitudes of Tai Lue Buddhists in Yuan Subdistrict, Chiang Kham District, Phayao 
Province toward the ritual of Luang City Mang Deity Worship. This research employed a 
qualitative approach with 10 key informants. The data were analyzed using descriptive content 
analysis. 

The research revealed that: 1 )  Deities held a special status, referring to those who 
delight in sensual pleasures, attain meditative absorptions (jhana), acquire supernatural 
powers (Abhiñña), and possess supremacy of mind. 2 )  The ritual of Luang City Mang Deity 
Worship was performed on the 6th waxing day of the 8th lunar month according to the Tai 
Lue calendar. The major stages of the ritual comprised five steps: (1) The community 
convened to set the ritual date, led by the Mor Luang (ritual master). (2) Mor Luang led the 
participants in the ritual. (3) A divination was conducted to determine the ritual’s success. (4) 
The Mor Luang formally concluded the ritual and reported the results to the community 
leader. (5) The ritual practitioner resigned from the position and returns to ordinary life. 3) The 
attitude of Tai Lue Buddhists toward the ritual of Luang City Mang Deity Worship were 
summarized as follows: (1) The community held firmly to the belief that deceased ancestors 
had become deities who protected the village. (2) The ritual functioned as a mechanism for 
strengthening communal unity. (3) The community placed high importance on strictly 
maintaining traditional procedures. (4) Persons involved in the ritual, such as Mor Luang and 
Pho Phaya, must be officially appointed by the community. 
Keywords: the Attitude; Tai Lue Buddhists; the Royal Spirits Sacrificing  
 
บทนำ  

จังหวัดพะเยาเป็นอีกหนึ่งพื้นที่ที่มีความหลากหลายทางชาติพันธุ์ โดยเฉพาะอย่างยิ่งกลุ่มชาติพันธุ์ไท
ลื้อ ซึ่งอพยพมาจากสิบสองปันนา มณฑลยูนาน สาธารณรัฐประชาชนจีน และได้เข้ามาตั้งถ่ินฐานในหลายพ้ืนที่
ของจังหวัดพะเยา รวมถึงอำเภอเชียงคำ (สุกัญญา สุจฉายา, 2552) หนึ่งในความเชื่อที่สำคัญและยังคงสืบทอด
กันมาคือ ความเชื่อเรื ่องผีบรรพบุรุษและสิ่งศักดิ์สิทธิ์ประจำหมู่บ้าน ซึ่งสะท้อนผ่านพิธีกรรมที่เรียกว่า 
“พิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงบ้าน” แม้ว่าชาวไทลื้อส่วนใหญ่จะเป็นพุทธศาสนิกชนที่ยึดมั่นในหลักธรรมคำสอน
ของพระพุทธศาสนา แต่ในขณะเดียวกันก็ยังคงปฏิบัติและเข้าร่วมในพิธีกรรมเกี่ยวกับความเชื่อดั้งเดิมเหล่านี้ 
ซึ ่งอาจดูเหมือนขัดแย้งกันในทางทฤษฎี แต่ในทางปฏิบัติกลับสามารถดำรงอยู่ร่วมกันได้อย่างกลมกลืน 
(อานันท์ กาญจนพันธุ์, 2542) พิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงบ้านมาง ตำบลหย่วน อำเภอเชียงคำ จังหวัดพะเยา 
จึงเป็นกรณีศึกษาที่น่าสนใจในการทำความเข้าใจถึงการผสมผสาน และปรับตัวของความเชื่อระหว่างพุทธ
ศาสนากับความเชื่อดั้งเดิมของชุมชนชาติพันธุ์ไทลื้อ 

ความเชื่อเรื่องเทวดารักษาบ้านเมืองของชาวไทลื้อยังมีตราบทุกวันนี้ การอพยพของชาวไทลื้อมีประวัติ
ยาวนานและมีมากมายซึ่งการอพยพ ชาวไทลื้อได้นำเรื่อง คติความเชื่อ ความศรัทธา ในเรื่องผี หรือ เทวดา 
พัฒนามาเป็นพระพุทธศาสนา ซึ่งก็เป็นพระพุทธศาสนาที่มีความเชื่อเรื่องผี  เทวดา อยู่รวมด้วย ประกอบกับ
การแสดงความเคารพบูชา อันเป็นอัตลักษณ์ดีงาม จนกลายมาเป็นพิธีกรรมที่น่าศึกษาอย่างยิ่งเพราะ 1) การ
ยึดถือความเชื่อและการสืบทอดพิธีกรรม ชาวบ้านยังคงสืบทอดพิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงมาอย่างต่อเนื่อง ซึ่ง
แสดงถึงความเคารพและความเชื่อในบรรพบุรุษที่กลายเป็นเทวดาหลวงที่ปกปักรักษาลูกหลานให้มีความสุข 

  

สืบทอดกันมาร่วมร้อยปี จึงเห็นได้ว่าพิธีกรรมนี้มีความสำคัญในการสร้างความเชื่อมั่นและศรัทธาให้กับคนใน
ชุมชน 2) บทบาทของพิธีกรรมในการสร้างความสามัคคีในชุมชน พิธีกรรมนี้ไม่ได้เป็นแค่การบูชาเทวดาหลวง
เพียงอย่างเดียว แต่ยังเป็นกิจกรรมที่รวมชาวบ้านมาช่วยกันทำความสะอาดสถานที่และจัดเตรียมเครื่องบูชา 
พิธีนี้จึงมีส่วนช่วยเสริมสร้างความสามัคคีและความสัมพันธ์ที่ดีระหว่างคนในชุมชน 3) การรักษารูปแบบและ
ขั้นตอนดั้งเดิม พิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงถูกจัดขึ้นตามแบบแผนดั้งเดิมอย่างเคร่งครัด ทั้งในเรื่องของการ
จัดเตรียมสถานที่ เครื่องสักการะ รวมถึงการเสี่ยงทายว่าพิธีได้ดำเนินไปอย่างถูกต้องหรือไม่ หากผิดพลาด
จะต้องมีการปรับ พิธีกรรมนี้จึงเป็นการรักษาวัฒนธรรมดั้งเดิมของชาวไทยลื้อไว้อย่างชัดเจน 4) ความสำคัญ
ของตำแหน่งบุคคลในพิธีกรรม บุคคลที่มีบทบาทสำคัญในพิธีกรรม เช่น พ่อพญา หมอหลวง และบ่าวหมอ  
มีการแต่งตั้งจากชุมชน ซึ่งการปฏิบัติหน้าที่ในพิธีมีความเคร่งครัด เช่น ไม่ให้ผู้หญิงเข้าร่วมในสถานที่ เลี้ยง
เทวดา และจะมีการลาจากตำแหน่งหลังพิธีเพื่อกลับไปใช้ชีวิตปกติ ดังนั้น พิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงเมืองมา
งจึงสะท้อนให้เห็นถึงความสำคัญของการเคารพบรรพบุรุษ ความเชื่อในความศักดิ์สิทธิ์ การรักษาวัฒนธรรม
และการสร้างความสามัคคีในชุมชน 

 
วัตถุประสงค์การวิจัย 

1. เพ่ือศึกษาสถานะของเทวดาตามหลักพระพุทธศาสนา 
2. เพื่อศึกษาพิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงเมืองมางของชาวไทลื้อ ตำบลหย่วน อำเภอเชียงคำ จังหวัด

พะเยา 
3. เพื่อศึกษาท่าทีของพุทธศาสนิกชนชาวไทลื้อที่มีต่อพิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงบ้านมาง ตำบลหย่วน 

อำเภอเชียงคำ จังหวัดพะเยา 
 
วิธีดำเนินการวิจัย 

การศึกษาวิจัยนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) แบบภาคสนาม มีวิธีดำเนินการ
วิจัยดังต่อไปนี้ 

1. การศึกษาข้อมูลจากเอกสาร (Documentary data) ศึกษาข้อมูลจากอพระไตรปิฎก ฉบับมหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2539 หนังสือวิชาการ วิทยานิพนธ์ สารนิพนธ์ สื่อดิจิทัล วารสาร งานวิจัยที่
เกี่ยวข้องกับแนวคิดทฤษฎี ความเชื่อประเพณี และพิธีกรรมของชาวไทลื้อ  

2. การสัมภาษณ์ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ (Key Informants) จำนวน 10 รูป/คน ได้แก่ กลุ่มที่ 1 ผู้นำฝ่าย
สงฆ์ (ผู้นำทางศาสนา) ได้แก่ รองเจ้าคณะจังหวัดพะเยา เจ้าคณะอำเภอ เจ้าอาวาส ของชาวไทลื้อ อำเภอเชียง
คำ จังหวัดพะเยา จำนวน 3 รูป กลุ่มท่ี 2 บทบาทสมมุติ ได้แก่ พ่อพญาข้าวจ้ำ หมอน้อย หัวหน้าบ่าว ของชาว
ไทลื้อ อำเภอเชียงคำ จังหวัดพะเยา จำนวน 3 คน กลุ่มท่ี 3ผู้เชี่ยวชาญด้านความเชื่อชาวไทลื้อในท้องถิ่น ได้แก่ 
ผู้ใหญ่บ้าน ผู้ช่วยผู้ใหญ่บ้าน และประชาชน ของชาวไทลื้อ อำเภอเชียงคำ จังหวัดพะเยา จำนวน 4 คน  

3) การเก็บรวบรวมข้อมูล ดำเนินการเก็บรวบรวมข้อมูลโดยใช้แบบสัมภาษณ์กับกลุ่มเป้าหมายที่เป็น
ผู้ให้ข้อมูลหลัก และบุคคลอื่น ๆ โดยใช้วิธีการบันทึกเทป จดบันทึก และสัมภาษณ์แบบเจาะลึกกับกลุ่ม 
เป้าหมาย จากนั้นนำผลการวิเคราะห์ข้อมูลที่ได้ ทำการสังเคราะห์แบบแผนความสัมพันธ์ โดยการหาความ
เชื่อมโยงระหว่างกันของกลุ่มผู้ให้ข้อมูลในแต่ละประเด็น แล้วสร้างข้อสรุปแบบแผนความสัมพันธ์ เพื่ออธิบาย
ปรากฏการณ์ท่าทีของพุทธศาสนิกชนชาวไทลื้อที่มีต่อพิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงบ้านมาง ตำบลหย่วน อำเภอ
เชียงคำ จังหวัดพะเยา ผู้วิจัยได้ทำการตรวจสอบและยืนยันข้อสรุปที่ค้นพบดังกล่าว โดยการนำข้อสรุปแบบ



 วารสารธรรมวัตร ปีที ่6 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2568)    21

examine the attitudes of Tai Lue Buddhists in Yuan Subdistrict, Chiang Kham District, Phayao 
Province toward the ritual of Luang City Mang Deity Worship. This research employed a 
qualitative approach with 10 key informants. The data were analyzed using descriptive content 
analysis. 

The research revealed that: 1 )  Deities held a special status, referring to those who 
delight in sensual pleasures, attain meditative absorptions (jhana), acquire supernatural 
powers (Abhiñña), and possess supremacy of mind. 2 )  The ritual of Luang City Mang Deity 
Worship was performed on the 6th waxing day of the 8th lunar month according to the Tai 
Lue calendar. The major stages of the ritual comprised five steps: (1) The community 
convened to set the ritual date, led by the Mor Luang (ritual master). (2) Mor Luang led the 
participants in the ritual. (3) A divination was conducted to determine the ritual’s success. (4) 
The Mor Luang formally concluded the ritual and reported the results to the community 
leader. (5) The ritual practitioner resigned from the position and returns to ordinary life. 3) The 
attitude of Tai Lue Buddhists toward the ritual of Luang City Mang Deity Worship were 
summarized as follows: (1) The community held firmly to the belief that deceased ancestors 
had become deities who protected the village. (2) The ritual functioned as a mechanism for 
strengthening communal unity. (3) The community placed high importance on strictly 
maintaining traditional procedures. (4) Persons involved in the ritual, such as Mor Luang and 
Pho Phaya, must be officially appointed by the community. 
Keywords: the Attitude; Tai Lue Buddhists; the Royal Spirits Sacrificing  
 
บทนำ  

จังหวัดพะเยาเป็นอีกหนึ่งพื้นที่ที่มีความหลากหลายทางชาติพันธุ์ โดยเฉพาะอย่างยิ่งกลุ่มชาติพันธุ์ไท
ลื้อ ซึ่งอพยพมาจากสิบสองปันนา มณฑลยูนาน สาธารณรัฐประชาชนจีน และได้เข้ามาตั้งถ่ินฐานในหลายพ้ืนที่
ของจังหวัดพะเยา รวมถึงอำเภอเชียงคำ (สุกัญญา สุจฉายา, 2552) หนึ่งในความเชื่อที่สำคัญและยังคงสืบทอด
กันมาคือ ความเชื่อเรื ่องผีบรรพบุรุษและสิ่งศักดิ์สิทธิ์ประจำหมู่บ้าน ซึ่งสะท้อนผ่านพิธีกรรมที่เรียกว่า 
“พิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงบ้าน” แม้ว่าชาวไทลื้อส่วนใหญ่จะเป็นพุทธศาสนิกชนที่ยึดมั่นในหลักธรรมคำสอน
ของพระพุทธศาสนา แต่ในขณะเดียวกันก็ยังคงปฏิบัติและเข้าร่วมในพิธีกรรมเกี่ยวกับความเชื่อดั้งเดิมเหล่านี้ 
ซึ ่งอาจดูเหมือนขัดแย้งกันในทางทฤษฎี แต่ในทางปฏิบัติกลับสามารถดำรงอยู่ร่วมกันได้อย่างกลมกลืน 
(อานันท์ กาญจนพันธุ์, 2542) พิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงบ้านมาง ตำบลหย่วน อำเภอเชียงคำ จังหวัดพะเยา 
จึงเป็นกรณีศึกษาที่น่าสนใจในการทำความเข้าใจถึงการผสมผสาน และปรับตัวของความเชื่อระหว่างพุทธ
ศาสนากับความเชื่อดั้งเดิมของชุมชนชาติพันธุ์ไทลื้อ 

ความเชื่อเรื่องเทวดารักษาบ้านเมืองของชาวไทลื้อยังมีตราบทุกวันนี้ การอพยพของชาวไทลื้อมีประวัติ
ยาวนานและมีมากมายซึ่งการอพยพ ชาวไทลื้อได้นำเรื่อง คติความเชื่อ ความศรัทธา ในเรื่องผี หรือ เทวดา 
พัฒนามาเป็นพระพุทธศาสนา ซึ่งก็เป็นพระพุทธศาสนาที่มีความเชื่อเรื่องผี  เทวดา อยู่รวมด้วย ประกอบกับ
การแสดงความเคารพบูชา อันเป็นอัตลักษณ์ดีงาม จนกลายมาเป็นพิธีกรรมที่น่าศึกษาอย่างยิ่งเพราะ 1) การ
ยึดถือความเชื่อและการสืบทอดพิธีกรรม ชาวบ้านยังคงสืบทอดพิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงมาอย่างต่อเนื่อง ซึ่ง
แสดงถึงความเคารพและความเชื่อในบรรพบุรุษที่กลายเป็นเทวดาหลวงที่ปกปักรักษาลูกหลานให้มีความสุข 

  

สืบทอดกันมาร่วมร้อยปี จึงเห็นได้ว่าพิธีกรรมนี้มีความสำคัญในการสร้างความเชื่อมั่นและศรัทธาให้กับคนใน
ชุมชน 2) บทบาทของพิธีกรรมในการสร้างความสามัคคีในชุมชน พิธีกรรมนี้ไม่ได้เป็นแค่การบูชาเทวดาหลวง
เพียงอย่างเดียว แต่ยังเป็นกิจกรรมที่รวมชาวบ้านมาช่วยกันทำความสะอาดสถานที่และจัดเตรียมเครื่องบูชา 
พิธีนี้จึงมีส่วนช่วยเสริมสร้างความสามัคคีและความสัมพันธ์ที่ดีระหว่างคนในชุมชน 3) การรักษารูปแบบและ
ขั้นตอนดั้งเดิม พิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงถูกจัดขึ้นตามแบบแผนดั้งเดิมอย่างเคร่งครัด ทั้งในเรื่องของการ
จัดเตรียมสถานที่ เครื่องสักการะ รวมถึงการเสี่ยงทายว่าพิธีได้ดำเนินไปอย่างถูกต้องหรือไม่ หากผิดพลาด
จะต้องมีการปรับ พิธีกรรมนี้จึงเป็นการรักษาวัฒนธรรมดั้งเดิมของชาวไทยลื้อไว้อย่างชัดเจน 4) ความสำคัญ
ของตำแหน่งบุคคลในพิธีกรรม บุคคลที่มีบทบาทสำคัญในพิธีกรรม เช่น พ่อพญา หมอหลวง และบ่าวหมอ  
มีการแต่งตั้งจากชุมชน ซึ่งการปฏิบัติหน้าที่ในพิธีมีความเคร่งครัด เช่น ไม่ให้ผู้หญิงเข้าร่วมในสถานที่ เลี้ยง
เทวดา และจะมีการลาจากตำแหน่งหลังพิธีเพื่อกลับไปใช้ชีวิตปกติ ดังนั้น พิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงเมืองมา
งจึงสะท้อนให้เห็นถึงความสำคัญของการเคารพบรรพบุรุษ ความเชื่อในความศักดิ์สิทธิ์ การรักษาวัฒนธรรม
และการสร้างความสามัคคีในชุมชน 

 
วัตถุประสงค์การวิจัย 

1. เพ่ือศึกษาสถานะของเทวดาตามหลักพระพุทธศาสนา 
2. เพื่อศึกษาพิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงเมืองมางของชาวไทลื้อ ตำบลหย่วน อำเภอเชียงคำ จังหวัด

พะเยา 
3. เพื่อศึกษาท่าทีของพุทธศาสนิกชนชาวไทลื้อที่มีต่อพิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงบ้านมาง ตำบลหย่วน 

อำเภอเชียงคำ จังหวัดพะเยา 
 
วิธีดำเนินการวิจัย 

การศึกษาวิจัยนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) แบบภาคสนาม มีวิธีดำเนินการ
วิจัยดังต่อไปนี้ 

1. การศึกษาข้อมูลจากเอกสาร (Documentary data) ศึกษาข้อมูลจากอพระไตรปิฎก ฉบับมหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2539 หนังสือวิชาการ วิทยานิพนธ์ สารนิพนธ์ สื่อดิจิทัล วารสาร งานวิจัยที่
เกี่ยวข้องกับแนวคิดทฤษฎี ความเชื่อประเพณี และพิธีกรรมของชาวไทลื้อ  

2. การสัมภาษณ์ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ (Key Informants) จำนวน 10 รูป/คน ได้แก่ กลุ่มที่ 1 ผู้นำฝ่าย
สงฆ์ (ผู้นำทางศาสนา) ได้แก่ รองเจ้าคณะจังหวัดพะเยา เจ้าคณะอำเภอ เจ้าอาวาส ของชาวไทลื้อ อำเภอเชียง
คำ จังหวัดพะเยา จำนวน 3 รูป กลุ่มท่ี 2 บทบาทสมมุติ ได้แก่ พ่อพญาข้าวจ้ำ หมอน้อย หัวหน้าบ่าว ของชาว
ไทลื้อ อำเภอเชียงคำ จังหวัดพะเยา จำนวน 3 คน กลุ่มท่ี 3ผู้เชี่ยวชาญด้านความเชื่อชาวไทลื้อในท้องถิ่น ได้แก่ 
ผู้ใหญ่บ้าน ผู้ช่วยผู้ใหญ่บ้าน และประชาชน ของชาวไทลื้อ อำเภอเชียงคำ จังหวัดพะเยา จำนวน 4 คน  

3) การเก็บรวบรวมข้อมูล ดำเนินการเก็บรวบรวมข้อมูลโดยใช้แบบสัมภาษณ์กับกลุ่มเป้าหมายที่เป็น
ผู้ให้ข้อมูลหลัก และบุคคลอื่น ๆ โดยใช้วิธีการบันทึกเทป จดบันทึก และสัมภาษณ์แบบเจาะลึกกับกลุ่ม 
เป้าหมาย จากนั้นนำผลการวิเคราะห์ข้อมูลที่ได้ ทำการสังเคราะห์แบบแผนความสัมพันธ์ โดยการหาความ
เชื่อมโยงระหว่างกันของกลุ่มผู้ให้ข้อมูลในแต่ละประเด็น แล้วสร้างข้อสรุปแบบแผนความสัมพันธ์ เพื่ออธิบาย
ปรากฏการณ์ท่าทีของพุทธศาสนิกชนชาวไทลื้อที่มีต่อพิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงบ้านมาง ตำบลหย่วน อำเภอ
เชียงคำ จังหวัดพะเยา ผู้วิจัยได้ทำการตรวจสอบและยืนยันข้อสรุปที่ค้นพบดังกล่าว โดยการนำข้อสรุปแบบ



22    Journal of Thammawat Vol.6 No.2 (July - December 2025)

แผนความสัมพันธ์ที่ค้นพบไปตรวจสอบ และยืนยันกับข้อมูลที่เก็บรวบรวมมาได้ ว่ามีความสอดคล้องต้องกัน
กับข้อมูลจริง หรือไม่ เพียงใด 

4) การวิเคราะห์ข้อมูล ผู้วิจัยทำการวิเคราะห์ข้อมูลที่ได้จากการสัมภาษณ์วิเคราะห์โครงสร้าง สรุป
แบบอุปนัย (Inductive Approach) และการตีความ (Interpretation) จากปรากฏการณ์ในพื้นที่และนำเสนอ
ข้อมูลโดยการพรรณนาวิเคราะห์ (Descriptive Analysis) เพื่ออธิบายท่าทีของพุทธศาสนิกชนชาว ไทลื้อที่มี
ต่อพิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงบ้านมาง ตำบลหย่วน อำเภอเชียงคำ จังหวัดพะเยา 
 
ผลการวิจัย  

1. สถานะของเทวดาตามหลักพระพุทธศาสนา  
จากการวิจัยพบว่า สถานะของเทวดาในหลักพระพุทธศาสนามีความชัดเจนทั้งในด้านความหมาย ประเภท 

และบทบาทหน้าที่ โดยเป็นภพภูมิที่อยู่สูงกว่ามนุษย์แต่ยังคงเวียนว่ายในวัฏสงสาร และมีความเชื่อมโยงกับความ
เชื่อท้องถิ่นของชาวล้านนาอย่างมีนัยสำคัญ การประสานโลกทัศน์ระหว่างคติพุทธและคติผี การวิจัยพบว่าความเชื่อ
เรื่อง “เทวดา” ในชุมชนบ้านมางมิได้เป็นไปในลักษณะเดียวแต่อย่างใด หากแต่เป็นการผสมผสานระหว่างหลักคำ
สอนใพระพุทธศาสนากับความเชื่อดั้งเดิม เรื่องวิญญาณและผีบรรพบุรุษอย่างแนบแน่น เกิดเป็นระบบความเชื่อที่
สมบูรณ์และมีพลังในตัวเอง 

1) ตามแนวคิดพระพุทธศาสนา ชุมชนรับรู้ว่าเทวดาเป็นหนึ่งในภพภูมิของสังสารวัฏ ซึ่งเป็นผลมาจากการ
สั่งสมบุญบารมี (กรรมดี) ของบุคคลเมื่อเสียชีวิตไปแล้ว โลกทัศน์ตามพุทธถูกอธิบายอย่างชัดเจนผ่านพระสงฆ์และ
ผู้สูงอายุที่มีความรู้ ดังนี้ การจัดระดับชั้น เทวดามีอยู่ 3 ระดับใหญ่ คือ กามาวจรภูมิ (ภพภูมิของเทวดาที ่ยัง
เกี่ยวข้องกับกามคุณ) 26 ชั้น, รูปาวจรภูมิ (ภพภูมิของเทวดาที่ละกามคุณได้แล้ว แต่ยังมีรูปกาย) 16 ชั้น และอรู
ปาวจรภูมิ (ภพภูมิของเทวดาที่ไม่มีรูปกาย) 4 ชั้น ซึ่งการเข้าใจเรื่องภพภูมินี้ช่วยให้ชุมชนมองเห็นว่าการทำความดี
ในปัจจุบันจะนำไปสู่ผลที่ดีในภพหน้าอย่างเป็นระบบ และในส่วนประเภทของเทวดา การแบ่งประเภทเทวดา
ออกเป็น ดังนี้ สมมติเทพ (เทวดาโดยสมมุติ เช่น พระราชา), อุปปัตติเทพ (เทวดาโดยกำเนิด คือ เกิดในสวรรค์) และ
วิสุทธิเทพ (เทวดาบริสุทธิ์ เช่น พระอรหันต์) แสดงให้เห็นการรับรองจากพระพุทธศาสนาที่มีต่อความเชื่อเรื ่อง
อำนาจศักดิ์สิทธิ์ในรูปแบบต่าง ๆ อย่างไรก็ดี เทวดาหลวงบ้านมางจัดอยู่ในที่ชุมชน “สมมติ” ขึ้นมาเพื่อบูชาบรรพ
บุรุษ ซึ่งอาจตีความได้ว่าใกล้เคียงกับสมมติเทพ แต่ได้รับการยกระดับให้มีความศักดิ์สิทธิ์ในบริบทท้องถิ่น 

2) ตามคติความเชื่อพ้ืนถิ่นไทลื้อ  จะเห็นว่านี่คือความเชื่อดั้งเดิมก่อนรับพระพุทธศาสนา ซึ่งให้ความสำคัญ
กับ “วิญญาณ” (ผี) ที่สถิตอยู่ตามธรรมชาติและดูแลคุ้มครองชุมชน คตินี้มองว่าเทวดาคือ “ผี” ประเภทหนึ่งที่มี
อำนาจสูงกว่าผีทั่วไป ได้แก่ ผีบ้านผีเมือง (เจ้าที่เจ้าทาง)  เป็นวิญญาณผู้ปกป้องรักษาพื้นที่ทางภูมิศาสตร์ รุกข
เทวดา (ผีไม้) และ ภุมมเทวดา (ผีดิน)  เป็นวิญญาณที่อาศัยอยู่ในต้นไม้ใหญ่ ดิน แม่น้ำ และแหล่งธรรมชาติสำคัญ  
ผีบรรพบุรุษ (ผีปู่ย่า ตายาย)  เป็นวิญญาณของเครือญาติที่ล่วงลับไปแล้ว ซึ่งยังคงดูแลลูกหลาน เทวดาในคตินี้ทำ
หน้าที่เป็น “ผู้พิทักษ์” โดยตรงคอยประทานความอุดมสมบูรณ์ ปกป้องชุมชนจากภัยพิบัติโรคระบาด และส่งเสริม
ให้เกิดความสงบสุข หน้าที่นี้มีความเป็นรูปธรรมและเกี่ยวข้องกับชีวิตประจำวันมากกว่าคติพุทธซึ่งเน้นไปที่ผลของ
กรรมในชาติหน้า 

3) การหลอมรวมเป็นเทวดาหลวงเมืองมาง  มีจุดที่น่าสนใจ คือชุมชนได้นำสองความเชื่อนี้มาหลอมรวมจน
แยกไม่ออก เทวดาหลวงเมืองมางจึงมีสถานะที่ซับซ้อนและทรงพลัง เพราะเป็นได้ทั้ง “อุปปัตติเทพ” ที่เกิดจากบุญ
บารมี (ตามคติพุทธ) และเป็น “ผีบรรพบุรุษ” ผู้ยิ่งใหญ่ของชุมชน (ตามคติผี) ในเวลาเดียวกัน การที่เรียกเทวดาว่า 
“หลวง” (ใหญ่) และ “เมือง” (แสดงถึงอำนาจสะท้อนการจัดลำดับชั้นทางสังคมและจิตวิญญาณที่ชัดเจน เขาไม่ใช่ผี

  

ธรรมดาแต่เป็นเทวดาที่มีฐานันดรศักดิ์สูงสุดของชุมชนแห่งนี้ การสถาปนาสถานะแบบนี้ทำให้การบูชาเทวดาหลวง
มีความชอบธรรมทั้งในทางศาสนา (พุทธ) และทางวัฒนธรรม (ผี) 

2. พิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงเมืองมางของชาวไทลื้อ ตำบลหย่วน อำเภอเชียงคำ จังหวัดพะเยา  
 จากการวิจัยพบว่า พิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงเมืองมางเป็นประเพณีที ่มีเอกลักษณ์โดดเด่น ที่มี
กระบวนการ และความเชื่อที่ปฏิบัติสืบต่อกันมาอย่างเคร่งครัด สะท้อนถึงประวัติศาสตร์และอัตลักษณ์ของ
ชุมชนชาวไทลื้อบ้านมาง ดังนี้ 

1) ที ่มาและวัตถุประสงค์ พิธ ีกรรมนี ้มีที ่มาจากการสืบเชื ้อสายของชาวไทลื ้อที ่อพยพมาจาก  
“เมืองมาง” ในสิบสองปันนา โดย “เทวดาหลวง” คือดวงวิญญาณของเจ้าเมืองผู้ปกครองเมืองมางในอดีต  
ซ่ึงชาวบ้านเคารพนับถือในฐานะบรรพบุรุษผู้ปกปักรักษาลูกหลาน พิธีกรรมนี้จัดขึ้นปีละ 1 ครั้ง ในวันขึ้น 6 ค่ำ 
เดือน 8 (ตามปฏิทินลื้อ) โดยมีวัตถุประสงค์หลัก 2 ประการ คือ (1) เพื่อแสดงความกตัญญูและระลึกถึงคุณ
ของบรรพบุรุษ  และ (2) เพื่อเป็นโอกาสให้เครือญาติที่กระจัดกระจายได้กลับมาพบปะสังสรรค์ สร้างความ
สามัคคี  
 2) ความหมายในเชิงสัญลักษณ์ นอกจากการระลึกถึงบุญคุณบรรพบุรุษและรวมญาติแล้ว พิธีกรรมยัง
มีความหมายแฝงอีกหลายชั้น ไม่ว่าจะเป็นการสร้างความสามัคคี การที่ทุกครัวเรือนต้องมีส่วนร่วมในการ
เตรียมอาหารและบริจาคทรัพย์ เป็นการลงทุนทางสังคมร่วมกัน สร้างสำนึกว่า “เราคือคนมาง” ที่มีพันธะต่อ
กันการมีอำนาจ โครงสร้างการนำพิธีกรรมโดย “หมอหลวง” “หมอน้อย” และ “บ่าวหมอ” ซึ่งล้วนเป็นผู้ชาย
และต้องผ่านการคัดเลือกด้วยคุณสมบัติเฉพาะ เช่น ต้องเป็นลูกหลานตระกูลเดิม , มีความประพฤติดี , 
ครอบครัวสงบสุข เป็นการยืนยันลำดับชั้นและอำนาจดั้งเดิมของชุมชน การสื่อสารกับอดีต  จะเซ่นอาหารที่ใช้
ในพิธี เช่น เนื้อควาย ปลาแห้ง ฯลฯ ล้วนเป็นอาหารแบบดั้งเดิม (ไม่ใช่อาหารสมัยใหม่) การแต่งกายสีดำของ
ชายผู้เข้าพิธี ก็เป็นการย้อนอดีต สร้างความรู้สึกเชื่อมโยงกับบรรพบุรุษ 

3) กระบวนการและขั้นตอน พิธีกรรมมีขั้นตอนที่ซับซ้อนและเป็นระบบ เริ่มตั้งแต่การเตรียมการ
ล่วงหน้า 1 วัน โดยชาวบ้านจะมาช่วยกันทำความสะอาดศาลเจ้าพ่อเทวดาหลวง ในช่วงเย็นจะมีการทำพิธี 
“ปักตะแหล๋ว” ซึ่งเป็นเครื่องหมายศักดิ์สิทธิ์ทำจากไม้ไผ่สาน ปักไว้หน้าบ้านทุกหลังเพ่ือป้องกันสิ่งไม่ดีและกัน
บุคคลภายนอกที่ไม่เกี่ยวข้องเข้า-ออกหมู่บ้าน การคัดเลือกผู้มีบทบาทจะมีกระบวนการคัดเลือก “หมอหลวง” 
ที่เคร่งครัด (เช่น ต้องไม่มีเรื่องเศร้าในครอบครัว) สะท้อนความเชื่อที่ว่าผู้นำพิธีเป็น “คนบริสุทธิ์” เพื่อเป็น
สื่อกลางได้อย่างมีประสิทธิภาพบทบาททางเพศ : ข้อห้าม “ผู้หญิงห้ามเข้า” เป็นประเด็นที่ต้องอธิบายอย่าง
ละเอียด มันไม่ใช่การดูถูกผู้หญิง แต่ความเชื่อที่ว่าผู้หญิงมี “ภาวะ” ทางเฉพาะ (เช่น การมีประจำเดือน การ
ตั้งครรภ์) ซึ่ง เป็น “ของร้อน” หรือ ที่อาจขัดขวาง ลดทอน “พลัง” ศักดิ์สิทธิ์ของพิธีกรรมที่ต้องการความ 
“เย็น” และบริสุทธิ์ อย่างไรก็ดี ผู้หญิงมีบทบาทสำคัญภายนอกพื้นที่พิธี คือ เป็นผู้เตรียมอาหารและดูแล ซึ่ง
แสดงถึงการแบ่งบทบาททางเพศท่ีชัดเจน  

4) บุคคลสำคัญและบทบาท พิธีกรรมมีโครงสร้างหน้าที่ชัดเจน ประกอบด้วยบุคคลสำคัญที่สืบทอด
ตำแหน่งกันมา จำนวน 14 คน ได้แก่ 
 พ่อพญา    ผู้อำนวยการจัดเลี้ยงสูงสุด  
 หมอหลวง (ข้าวจ้ำ)  เป็นหัวหน้าผู้ประกอบพิธี สื่อสารกับเทวดา  
 หมอน้อย    รองหัวหน้าผู้ประกอบพิธี  
 หัวหน้าบ่าวหมอและบ่าวหมอ  คณะผู้ช่วย มีหน้าที่จัดเตรียมเครื่องเซ่นและปรุงอาหารสำหรับพิธี  

ขั้นตอนในวันพิธี เริ่มตั้งแต่เช้ามืด คณะผู้ประกอบพิธีจะแต่งกายตามธรรมเนียม (ผู้นำชุดขาว , บ่าว
หมอชุดดำ) เดินขบวนไปบ้านพ่อพญาเพื่อขออนุญาตประกอบพิธี จากนั้นจึงเคลื่อนขบวนไปยังศาลเจ้าพ่อ



 วารสารธรรมวัตร ปีที ่6 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2568)    23

แผนความสัมพันธ์ที่ค้นพบไปตรวจสอบ และยืนยันกับข้อมูลที่เก็บรวบรวมมาได้ ว่ามีความสอดคล้องต้องกัน
กับข้อมูลจริง หรือไม่ เพียงใด 

4) การวิเคราะห์ข้อมูล ผู้วิจัยทำการวิเคราะห์ข้อมูลที่ได้จากการสัมภาษณ์วิเคราะห์โครงสร้าง สรุป
แบบอุปนัย (Inductive Approach) และการตีความ (Interpretation) จากปรากฏการณ์ในพื้นที่และนำเสนอ
ข้อมูลโดยการพรรณนาวิเคราะห์ (Descriptive Analysis) เพื่ออธิบายท่าทีของพุทธศาสนิกชนชาว ไทลื้อที่มี
ต่อพิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงบ้านมาง ตำบลหย่วน อำเภอเชียงคำ จังหวัดพะเยา 
 
ผลการวิจัย  

1. สถานะของเทวดาตามหลักพระพุทธศาสนา  
จากการวิจัยพบว่า สถานะของเทวดาในหลักพระพุทธศาสนามีความชัดเจนทั้งในด้านความหมาย ประเภท 

และบทบาทหน้าที่ โดยเป็นภพภูมิที่อยู่สูงกว่ามนุษย์แต่ยังคงเวียนว่ายในวัฏสงสาร และมีความเชื่อมโยงกับความ
เชื่อท้องถิ่นของชาวล้านนาอย่างมีนัยสำคัญ การประสานโลกทัศน์ระหว่างคติพุทธและคติผี การวิจัยพบว่าความเชื่อ
เรื่อง “เทวดา” ในชุมชนบ้านมางมิได้เป็นไปในลักษณะเดียวแต่อย่างใด หากแต่เป็นการผสมผสานระหว่างหลักคำ
สอนใพระพุทธศาสนากับความเชื่อดั้งเดิม เรื่องวิญญาณและผีบรรพบุรุษอย่างแนบแน่น เกิดเป็นระบบความเชื่อที่
สมบูรณ์และมีพลังในตัวเอง 

1) ตามแนวคิดพระพุทธศาสนา ชุมชนรับรู้ว่าเทวดาเป็นหนึ่งในภพภูมิของสังสารวัฏ ซึ่งเป็นผลมาจากการ
สั่งสมบุญบารมี (กรรมดี) ของบุคคลเมื่อเสียชีวิตไปแล้ว โลกทัศน์ตามพุทธถูกอธิบายอย่างชัดเจนผ่านพระสงฆ์และ
ผู้สูงอายุที่มีความรู้ ดังนี้ การจัดระดับชั้น เทวดามีอยู่ 3 ระดับใหญ่ คือ กามาวจรภูมิ (ภพภูมิของเทวดาที ่ยัง
เกี่ยวข้องกับกามคุณ) 26 ชั้น, รูปาวจรภูมิ (ภพภูมิของเทวดาที่ละกามคุณได้แล้ว แต่ยังมีรูปกาย) 16 ชั้น และอรู
ปาวจรภูมิ (ภพภูมิของเทวดาที่ไม่มีรูปกาย) 4 ชั้น ซึ่งการเข้าใจเรื่องภพภูมินี้ช่วยให้ชุมชนมองเห็นว่าการทำความดี
ในปัจจุบันจะนำไปสู่ผลที่ดีในภพหน้าอย่างเป็นระบบ และในส่วนประเภทของเทวดา การแบ่งประเภทเทวดา
ออกเป็น ดังนี้ สมมติเทพ (เทวดาโดยสมมุติ เช่น พระราชา), อุปปัตติเทพ (เทวดาโดยกำเนิด คือ เกิดในสวรรค์) และ
วิสุทธิเทพ (เทวดาบริสุทธิ์ เช่น พระอรหันต์) แสดงให้เห็นการรับรองจากพระพุทธศาสนาที่มีต่อความเชื่อเรื ่อง
อำนาจศักดิ์สิทธิ์ในรูปแบบต่าง ๆ อย่างไรก็ดี เทวดาหลวงบ้านมางจัดอยู่ในที่ชุมชน “สมมติ” ขึ้นมาเพื่อบูชาบรรพ
บุรุษ ซึ่งอาจตีความได้ว่าใกล้เคียงกับสมมติเทพ แต่ได้รับการยกระดับให้มีความศักดิ์สิทธิ์ในบริบทท้องถิ่น 

2) ตามคติความเชื่อพ้ืนถิ่นไทลื้อ  จะเห็นว่านี่คือความเชื่อดั้งเดิมก่อนรับพระพุทธศาสนา ซึ่งให้ความสำคัญ
กับ “วิญญาณ” (ผี) ที่สถิตอยู่ตามธรรมชาติและดูแลคุ้มครองชุมชน คตินี้มองว่าเทวดาคือ “ผี” ประเภทหนึ่งที่มี
อำนาจสูงกว่าผีทั่วไป ได้แก่ ผีบ้านผีเมือง (เจ้าที่เจ้าทาง)  เป็นวิญญาณผู้ปกป้องรักษาพื้นที่ทางภูมิศาสตร์ รุกข
เทวดา (ผีไม้) และ ภุมมเทวดา (ผีดิน)  เป็นวิญญาณที่อาศัยอยู่ในต้นไม้ใหญ่ ดิน แม่น้ำ และแหล่งธรรมชาติสำคัญ  
ผีบรรพบุรุษ (ผีปู่ย่า ตายาย)  เป็นวิญญาณของเครือญาติที่ล่วงลับไปแล้ว ซึ่งยังคงดูแลลูกหลาน เทวดาในคตินี้ทำ
หน้าที่เป็น “ผู้พิทักษ์” โดยตรงคอยประทานความอุดมสมบูรณ์ ปกป้องชุมชนจากภัยพิบัติโรคระบาด และส่งเสริม
ให้เกิดความสงบสุข หน้าที่นี้มีความเป็นรูปธรรมและเกี่ยวข้องกับชีวิตประจำวันมากกว่าคติพุทธซึ่งเน้นไปที่ผลของ
กรรมในชาติหน้า 

3) การหลอมรวมเป็นเทวดาหลวงเมืองมาง  มีจุดที่น่าสนใจ คือชุมชนได้นำสองความเชื่อนี้มาหลอมรวมจน
แยกไม่ออก เทวดาหลวงเมืองมางจึงมีสถานะที่ซับซ้อนและทรงพลัง เพราะเป็นได้ทั้ง “อุปปัตติเทพ” ที่เกิดจากบุญ
บารมี (ตามคติพุทธ) และเป็น “ผีบรรพบุรุษ” ผู้ยิ่งใหญ่ของชุมชน (ตามคติผี) ในเวลาเดียวกัน การที่เรียกเทวดาว่า 
“หลวง” (ใหญ่) และ “เมือง” (แสดงถึงอำนาจสะท้อนการจัดลำดับชั้นทางสังคมและจิตวิญญาณที่ชัดเจน เขาไม่ใช่ผี

  

ธรรมดาแต่เป็นเทวดาที่มีฐานันดรศักดิ์สูงสุดของชุมชนแห่งนี้ การสถาปนาสถานะแบบนี้ทำให้การบูชาเทวดาหลวง
มีความชอบธรรมทั้งในทางศาสนา (พุทธ) และทางวัฒนธรรม (ผี) 

2. พิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงเมืองมางของชาวไทลื้อ ตำบลหย่วน อำเภอเชียงคำ จังหวัดพะเยา  
 จากการวิจัยพบว่า พิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงเมืองมางเป็นประเพณีที ่มีเอกลักษณ์โดดเด่น ที่มี
กระบวนการ และความเชื่อที่ปฏิบัติสืบต่อกันมาอย่างเคร่งครัด สะท้อนถึงประวัติศาสตร์และอัตลักษณ์ของ
ชุมชนชาวไทลื้อบ้านมาง ดังนี้ 

1) ที ่มาและวัตถุประสงค์ พิธ ีกรรมนี ้มีที ่มาจากการสืบเชื ้อสายของชาวไทลื ้อที ่อพยพมาจาก  
“เมืองมาง” ในสิบสองปันนา โดย “เทวดาหลวง” คือดวงวิญญาณของเจ้าเมืองผู้ปกครองเมืองมางในอดีต  
ซ่ึงชาวบ้านเคารพนับถือในฐานะบรรพบุรุษผู้ปกปักรักษาลูกหลาน พิธีกรรมนี้จัดขึ้นปีละ 1 ครั้ง ในวันขึ้น 6 ค่ำ 
เดือน 8 (ตามปฏิทินลื้อ) โดยมีวัตถุประสงค์หลัก 2 ประการ คือ (1) เพื่อแสดงความกตัญญูและระลึกถึงคุณ
ของบรรพบุรุษ  และ (2) เพื่อเป็นโอกาสให้เครือญาติที่กระจัดกระจายได้กลับมาพบปะสังสรรค์ สร้างความ
สามัคคี  
 2) ความหมายในเชิงสัญลักษณ์ นอกจากการระลึกถึงบุญคุณบรรพบุรุษและรวมญาติแล้ว พิธีกรรมยัง
มีความหมายแฝงอีกหลายชั้น ไม่ว่าจะเป็นการสร้างความสามัคคี การที่ทุกครัวเรือนต้องมีส่วนร่วมในการ
เตรียมอาหารและบริจาคทรัพย์ เป็นการลงทุนทางสังคมร่วมกัน สร้างสำนึกว่า “เราคือคนมาง” ที่มีพันธะต่อ
กันการมีอำนาจ โครงสร้างการนำพิธีกรรมโดย “หมอหลวง” “หมอน้อย” และ “บ่าวหมอ” ซึ่งล้วนเป็นผู้ชาย
และต้องผ่านการคัดเลือกด้วยคุณสมบัติเฉพาะ เช่น ต้องเป็นลูกหลานตระกูลเดิม , มีความประพฤติดี , 
ครอบครัวสงบสุข เป็นการยืนยันลำดับชั้นและอำนาจดั้งเดิมของชุมชน การสื่อสารกับอดีต  จะเซ่นอาหารที่ใช้
ในพิธี เช่น เนื้อควาย ปลาแห้ง ฯลฯ ล้วนเป็นอาหารแบบดั้งเดิม (ไม่ใช่อาหารสมัยใหม่) การแต่งกายสีดำของ
ชายผู้เข้าพิธี ก็เป็นการย้อนอดีต สร้างความรู้สึกเชื่อมโยงกับบรรพบุรุษ 

3) กระบวนการและขั้นตอน พิธีกรรมมีขั้นตอนที่ซับซ้อนและเป็นระบบ เริ่มตั้งแต่การเตรียมการ
ล่วงหน้า 1 วัน โดยชาวบ้านจะมาช่วยกันทำความสะอาดศาลเจ้าพ่อเทวดาหลวง ในช่วงเย็นจะมีการทำพิธี 
“ปักตะแหล๋ว” ซึ่งเป็นเครื่องหมายศักดิ์สิทธิ์ทำจากไม้ไผ่สาน ปักไว้หน้าบ้านทุกหลังเพ่ือป้องกันสิ่งไม่ดีและกัน
บุคคลภายนอกที่ไม่เกี่ยวข้องเข้า-ออกหมู่บ้าน การคัดเลือกผู้มีบทบาทจะมีกระบวนการคัดเลือก “หมอหลวง” 
ที่เคร่งครัด (เช่น ต้องไม่มีเรื่องเศร้าในครอบครัว) สะท้อนความเชื่อที่ว่าผู้นำพิธีเป็น “คนบริสุทธิ์” เพื่อเป็น
สื่อกลางได้อย่างมีประสิทธิภาพบทบาททางเพศ : ข้อห้าม “ผู้หญิงห้ามเข้า” เป็นประเด็นที่ต้องอธิบายอย่าง
ละเอียด มันไม่ใช่การดูถูกผู้หญิง แต่ความเชื่อที่ว่าผู้หญิงมี “ภาวะ” ทางเฉพาะ (เช่น การมีประจำเดือน การ
ตั้งครรภ์) ซึ่ง เป็น “ของร้อน” หรือ ที่อาจขัดขวาง ลดทอน “พลัง” ศักดิ์สิทธิ์ของพิธีกรรมที่ต้องการความ 
“เย็น” และบริสุทธิ์ อย่างไรก็ดี ผู้หญิงมีบทบาทสำคัญภายนอกพื้นที่พิธี คือ เป็นผู้เตรียมอาหารและดูแล ซึ่ง
แสดงถึงการแบ่งบทบาททางเพศท่ีชัดเจน  

4) บุคคลสำคัญและบทบาท พิธีกรรมมีโครงสร้างหน้าที่ชัดเจน ประกอบด้วยบุคคลสำคัญที่สืบทอด
ตำแหน่งกันมา จำนวน 14 คน ได้แก่ 
 พ่อพญา    ผู้อำนวยการจัดเลี้ยงสูงสุด  
 หมอหลวง (ข้าวจ้ำ)  เป็นหัวหน้าผู้ประกอบพิธี สื่อสารกับเทวดา  
 หมอน้อย    รองหัวหน้าผู้ประกอบพิธี  
 หัวหน้าบ่าวหมอและบ่าวหมอ  คณะผู้ช่วย มีหน้าที่จัดเตรียมเครื่องเซ่นและปรุงอาหารสำหรับพิธี  

ขั้นตอนในวันพิธี เริ่มตั้งแต่เช้ามืด คณะผู้ประกอบพิธีจะแต่งกายตามธรรมเนียม (ผู้นำชุดขาว , บ่าว
หมอชุดดำ) เดินขบวนไปบ้านพ่อพญาเพื่อขออนุญาตประกอบพิธี จากนั้นจึงเคลื่อนขบวนไปยังศาลเจ้าพ่อ



24    Journal of Thammawat Vol.6 No.2 (July - December 2025)

เทวดาหลวง เมื่อถึงแล้วจะมีการเรียกหา “หมูดำปอด” (หมูสีดำสนิททั้งตัว) ซึ่งเป็นเครื่องสังเวยหลัก เมื่อนำ
หมูเข้ามาแล้ว ประตูพื้นที่พิธีกรรมจะถูกปิด ไม่ให้คนในออก-คนนอกเข้า อาหารถูกปรุงแยกเป็น 2 ส่วน คือ
ส่วนสำหรับถวายเทวดา  ได้แก่ ลาบแดง(ใส่เลือด) ลาบขาว(ไม่ใส่เหลือด) ม แกงอ่อม) และส่วนสำหรับ
ผู้เข้าร่วมพิธีกินร่วมกัน การถวายเครื่องเซ่นจะจัดเป็นขันข้าว 6 ชุด  

การเสี่ยงทาย หลังจากถวายเครื่องเซ่นแล้ว หมอหลวงจะทำพิธีเสี่ยงทายโดยใช้เมล็ดข้าว หากนับได้
เป็น “เลขคู่” หมายความว่าเทวดาหลวงพึงพอใจและอิ่มแล้ว แต่หากได้ “เลขคี่” จะต้องมีการเติมอาหารและ
เหล้าแล้วเสี่ยงทายใหม่จนกว่าจะได้เลขคู่ จึงจะถือว่าเสร็จสิ้นการเซ่นสรวง 
ข้อห้ามและความเชื่อ พิธีกรรมมีความเชื่อและข้อห้ามที่ยึดถืออย่างเคร่งครัด เช่น ห้ามผู้หญิงเข้าร่วมในพื้นที่
พิธีโดยเด็ดขาด, ห้ามบุคคลภายนอกที่ไม่ใช่ชาวไทลื้อเข้าร่วม, ผู้เข้าร่วมต้องแต่งกายชุดสีดำหรือสีครามเท่านั้น, 
และห้ามพูดจาไม่สุภาพในบริเวณพิธี     

3. ท่าทีของพุทธศาสนิกชนของชาวไทลื้อ ตำบลหย่วน อำเภอเชียงคำ จังหวัดพะเยา 
 จากการศึกษาวิจัยพบว่า พุทธศาสนิกชนชาวไทลื้อบ้านมางมีท่าทีต่อพิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงเมือง
มางท่ีหลากหลายแต่โดยรวมเป็นไปในทิศทางบวกและยอมรับ สามารถจำแนกได้ 3 ลักษณะ ดังนี้ 

1) ท่าทีเชิงบวก ชาวบ้านให้ความสำคัญและมีส่วนร่วมในพิธีกรรมอย่างเข้มแข็ง ชาวบ้านมองว่าพิธีนี้
ไม่ใช่แค่เรื่องความเชื่อ แต่เป็นกิจกรรมสำคัญที่ช่วยเสริมสร้างความเป็นอยู่ที่ดี ปกป้องชุมชนจากภัยพิบัติ และ
ที่สำคัญคือเป็นกลไกสร้างความสามัคคีและความสัมพันธ์อันดีในชุมชน การจัดพิธีนี้ยังเป็นการแสดงออกถึงอัต
ลักษณ์และความภาคภูมิใจในวัฒนธรรมไทลื้อของตนเอง  

2) ท่าทีเชิงศรัทธา ชาวบ้านมองว่าพิธีกรรมนี้เป็นการผสมผสานความเชื่อดั้งเดิมเข้ากับหลักพุทธ
ศาสนาได้อย่างลงตัว โดยไม่ได้ขัดแย้งกัน แต่เป็นการแสดงความกตัญญูต่อบรรพบุรุษและสิ่งศักดิ์สิทธิ์ ที่ปกปัก
รักษาชุมชน ซึ่งถือเป็นคุณธรรมในพุทธศาสนา พวกเขายึดมั่นว่าพิธีกรรมนี้เป็นส่วนหนึ่งของ  “ฮีตฮอย” หรือ
จารีตประเพณีท่ีต้องอนุรักษ์ไว้เพ่ือความเป็นสิริมงคลและรักษาเอกลักษณ์ของชาติพันธุ์ การใช้ภาษาบาลีในบท
สวดต่าง ๆ ควบคู่กับภาษาไทลื้อยิ่งช่วยเสริมความศักดิ์สิทธิ์และเชื่อมโยงประเพณีเข้ากับศาสนาอย่างสมบูรณ์  

3) ท่าทีเชิงวิพากษ์และการปรับตัว ชาวบ้านบางส่วนสะท้อนให้เห็นถึงการปรับตัวของความเชื่อ
เพ่ือให้เข้ากับบริบทสังคมพุทธสมัยใหม่ โดยเฉพาะการเปลี่ยนการเรียกจาก  “ผี” มาเป็น “เทวดา” ซึ่งเป็นการ
ยกระดับและลดภาพความน่ากลัวของความเชื่อดั้งเดิมให้สอดคล้องกับแนวคิดทางพุทธศาสนามากขึ้น ท่าทีนี้
แสดงให้เห็นว่า แม้ชาวไทลื้อจะนับถือพุทธศาสนาเป็นหลัก แต่ก็ไม่ได้ละทิ้งความเชื่อดั้งเดิมที่ผูกพันกบัวิถีชีวิต 
โดยเฉพาะความเชื่อที่เกี่ยวข้องกับความอยู่ดีมีสุขในโลกปัจจุบัน สิ่งนี้ สะท้อนถึงพลวัตของการผสมผสานทาง
วัฒนธรรมที่พบเห็นได้ทั่วไปในสังคมล้านนา 
 
อภิปรายผลการวิจัย 

จากการศึกษาวิจัยเรื่อง “คุณค่าของพุทธศิลป์พญานาคที่ปรากฏในพระอารามหลวงจังหวัดน่าน” ผู้วิจัยได้
อภิปรายผลที่ได้จากการวิเคราะห์ตามวัตถุประสงค์ของการวิจัย ดังนี้ 
 ท่าทีของพุทธศาสนิกชนของชาวไทลื้อ ตำบลหย่วน อำเภอเชียงคำ จังหวัดพะเยา 
 จากผลการวิจัยพบว่า พุทธศาสนิกชนชาวไทลื้อบ้านมางมีท่าทีต่อพิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงเมืองมางที่
หลากหลายแต่โดยรวมเป็นไปในทิศทางบวกและยอมรับ สามารถจำแนกได้ 3 ลักษณะ คือ 1) ท่าทีเชิงบวก 
ชาวบ้านให้ความสำคัญและมีส่วนร่วมในพิธีกรรมอย่างเข้มแข็ง 2) ท่าทีเชิงศรัทธา ชาวบ้านมองว่าพิธีกรรมนี้
เป็นการผสมผสานความเชื่อดั้งเดิมเข้ากับหลักพุทธศาสนาได้อย่างลงตัว โดยไม่ได้ขัดแย้ง  3) ท่าทีเชิงวิพากษ์
และการปรับตัว ชาวบ้านบางส่วนสะท้อนให้เห็นถึงการปรับตัวของความเชื่อเพื่อให้เข้ากับบริบทสังคมพุทธ

  

สมัยใหม่ โดยเฉพาะการเปลี่ยนการเรียกจาก  “ผี” มาเป็น “เทวดา” ซึ่งเป็นการยกระดับและลดภาพความน่า
กลัวของความเชื่อดั้งเดิมให้สอดคล้องกับแนวคิดทางพุทธศาสนามากขึ้น สอดคล้องกับ (พระราชปริยัติ (สายัน 
อรินฺทโม) และพระสุธีธรรมานุวัตร, 2560) ที่ทำวิจัยเรื่อง “ศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างพุทธกระบวนทัศน์กับการ
เปลี่ยนแปลงทางสังคม วัฒนธรรมของชาวไทลื้อในล้านนา” ซึ่งมีผลวิจัยสรุปได้ว่า “ชาวไทลื้อ มีความเชื่อในเรื่องผี
และในพระพุทธศาสนาโดยมีวัดเป็นสถานที่ประกอบพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนา โดยมีการผสมผสานคติความเชื่อ
ดั้งเดิมและคติความเชื่อทางพระพุทธศาสนากับการจัดการสมัยใหม่”   
 
ข้อเสนอแนะ 

1. ข้อเสนอแนะจากการวิจัย  
1) การส่งเสริมและอนุรักษ์วัฒนธรรม ควรมีการส่งเสริมและสนับสนุนการอนุรักษ์พิธีกรรมและ

ประเพณีท้องถิ่นของชาวไทลื้อ โดยเฉพาะพิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงเมืองมาง ซึ่งเป็นตัวอย่างที่ชัดเจนของ  
การสืบทอดวัฒนธรรมจากรุ่นสู่รุ่น ควรสนับสนุนให้คนรุ่นใหม่มีส่วนร่วมในการสืบทอดและปฏิบัติพิธีกรรม  
เพ่ือรักษาเอกลักษณ์ทางวัฒนธรรมของชาวไทลื้อให้คงอยู่สืบไป  

2) การแลกเปลี่ยนทางวัฒนธรรม ควรส่งเสริมการแลกเปลี่ยนทางวัฒนธรรมระหว่างชุมชนไทลื้อและ
ชุมชนชาติพันธุ์อื ่น ๆ เพื่อสร้างความเข้าใจและความเคารพในความแตกต่างทางวัฒนธรรม ซึ่งจะนำไป 
สู่การอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุขในสังคมพหุวัฒนธรรม  

3) การประยุกต์ใช้คุณค่าดั้งเดิม ควรศึกษาถึงวิธีการประยุกต์ใช้คุณค่าและหลักการที่ได้จากพิธีกรรม
และประเพณีดั้งเดิมในการพัฒนาชุมชนและสังคมในปัจจุบัน เช่น การนำแนวคิดเรื่องความสามัคคี การ
รวมกลุ่ม และความกตัญญูที่ปรากฏในพิธีกรรมมาใช้ในการสร้างความเข้มแข็งของชุมชน 

2. ข้อเสนอแนะเพื่อวิจัยครั้งต่อไป 
1) การศึกษาเพิ่มเติมเกี่ยวกับพิธีกรรมและประเพณีอื่น ๆ ของชาวไทลื้อ  เพื่อทำความเข้าใจใน

วัฒนธรรมและประวัติศาสตร์ของชุมชนไทลื้อให้ลึกซึ้งยิ่งขึ้น ควรมีการศึกษาเพิ่มเติมเกี่ยวกับประเพณีอื่น ๆ 
เช่น ประเพณีการแต่งงาน การทำบุญในโอกาสต่าง ๆ และประเพณีท่ีเกี่ยวข้องกับวิถีชีวิตประจำวัน  

2) การศึกษาเปรียบเทียบกับชุมชนไทลื้ออ่ืน ๆ เพ่ือให้เห็นภาพรวมของวัฒนธรรมไทลื้อที่ชัดเจนยิ่งขึ้น 
ควรมีการศึกษาเปรียบเทียบพิธีกรรมเลี ้ยงเทวดาหลวงเมืองมางกับพิธีกรรมที่คล้ายคลึงกันในชุมชน 
ไทลื้ออ่ืน ๆ ทั้งในประเทศไทยและประเทศอ่ืน ๆ ที่มีชาวไทลื้ออาศัยอยู่  

3) การศึกษาผลกระทบของการเปลี ่ยนแปลงทางสังคมและวัฒนธรรม สังคมและวัฒนธรรม 
มีการเปลี่ยนแปลงอยู่เสมอ การศึกษาผลกระทบของการเปลี่ยนแปลงเหล่านี้ต่อพิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวง  
เมืองมาง จะช่วยให้เข้าใจถึงพลวัตของวัฒนธรรมและแนวโน้มในอนาคต  

4) การศึกษาบทบาทของพิธีกรรมในการสร้างความเข้มแข็งของชุมชน พิธีกรรมมีบทบาทสำคัญในการ
สร้างความสัมพันธ์และความสามัคคีในชุมชน การศึกษาบทบาทของพิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงเมืองมางในการ
สร้างความเข้มแข็งของชุมชน จะช่วยให้เห็นถึงคุณค่าและความสำคัญของพิธีกรรมในมิติทางสังคม  

5) การศึกษาการมีส่วนร่วมของคนรุ ่นใหม่  คนรุ ่นใหม่มีบทบาทสำคัญในการสืบทอดวัฒนธรรม 
การศึกษาการมีส่วนร่วมของคนรุ่นใหม่ในพิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงเมืองมาง จะช่วยให้เข้าใจถึงความท้าทาย
และโอกาสในการสืบทอดวัฒนธรรม  

6) การศึกษาการปรับตัวของพิธีกรรมในยุคปัจจุบัน  ในยุคที ่เทคโนโลยีและวัฒนธรรมสมัยใหม่ 
มีอิทธิพลมากขึ้น การศึกษาการปรับตัวของพิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงเมืองมางให้เข้ากับยุคสมัย จะช่วยให้เห็น
ถึงความยืดหยุ่นและความสามารถในการปรับตัวของวัฒนธรรม  



 วารสารธรรมวัตร ปีที ่6 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2568)    25

เทวดาหลวง เมื่อถึงแล้วจะมีการเรียกหา “หมูดำปอด” (หมูสีดำสนิททั้งตัว) ซึ่งเป็นเครื่องสังเวยหลัก เมื่อนำ
หมูเข้ามาแล้ว ประตูพื้นที่พิธีกรรมจะถูกปิด ไม่ให้คนในออก-คนนอกเข้า อาหารถูกปรุงแยกเป็น 2 ส่วน คือ
ส่วนสำหรับถวายเทวดา  ได้แก่ ลาบแดง(ใส่เลือด) ลาบขาว(ไม่ใส่เหลือด) ม แกงอ่อม) และส่วนสำหรับ
ผู้เข้าร่วมพิธีกินร่วมกัน การถวายเครื่องเซ่นจะจัดเป็นขันข้าว 6 ชุด  

การเสี่ยงทาย หลังจากถวายเครื่องเซ่นแล้ว หมอหลวงจะทำพิธีเสี่ยงทายโดยใช้เมล็ดข้าว หากนับได้
เป็น “เลขคู่” หมายความว่าเทวดาหลวงพึงพอใจและอิ่มแล้ว แต่หากได้ “เลขคี่” จะต้องมีการเติมอาหารและ
เหล้าแล้วเสี่ยงทายใหม่จนกว่าจะได้เลขคู่ จึงจะถือว่าเสร็จสิ้นการเซ่นสรวง 
ข้อห้ามและความเชื่อ พิธีกรรมมีความเชื่อและข้อห้ามที่ยึดถืออย่างเคร่งครัด เช่น ห้ามผู้หญิงเข้าร่วมในพื้นที่
พิธีโดยเด็ดขาด, ห้ามบุคคลภายนอกที่ไม่ใช่ชาวไทลื้อเข้าร่วม, ผู้เข้าร่วมต้องแต่งกายชุดสีดำหรือสีครามเท่านั้น, 
และห้ามพูดจาไม่สุภาพในบริเวณพิธี     

3. ท่าทีของพุทธศาสนิกชนของชาวไทลื้อ ตำบลหย่วน อำเภอเชียงคำ จังหวัดพะเยา 
 จากการศึกษาวิจัยพบว่า พุทธศาสนิกชนชาวไทลื้อบ้านมางมีท่าทีต่อพิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงเมือง
มางท่ีหลากหลายแต่โดยรวมเป็นไปในทิศทางบวกและยอมรับ สามารถจำแนกได้ 3 ลักษณะ ดังนี้ 

1) ท่าทีเชิงบวก ชาวบ้านให้ความสำคัญและมีส่วนร่วมในพิธีกรรมอย่างเข้มแข็ง ชาวบ้านมองว่าพิธีนี้
ไม่ใช่แค่เรื่องความเชื่อ แต่เป็นกิจกรรมสำคัญที่ช่วยเสริมสร้างความเป็นอยู่ที่ดี ปกป้องชุมชนจากภัยพิบัติ และ
ที่สำคัญคือเป็นกลไกสร้างความสามัคคีและความสัมพันธ์อันดีในชุมชน การจัดพิธีนี้ยังเป็นการแสดงออกถึงอัต
ลักษณ์และความภาคภูมิใจในวัฒนธรรมไทลื้อของตนเอง  

2) ท่าทีเชิงศรัทธา ชาวบ้านมองว่าพิธีกรรมนี้เป็นการผสมผสานความเชื่อดั้งเดิมเข้ากับหลักพุทธ
ศาสนาได้อย่างลงตัว โดยไม่ได้ขัดแย้งกัน แต่เป็นการแสดงความกตัญญูต่อบรรพบุรุษและสิ่งศักดิ์สิทธิ์ ที่ปกปัก
รักษาชุมชน ซึ่งถือเป็นคุณธรรมในพุทธศาสนา พวกเขายึดมั่นว่าพิธีกรรมนี้เป็นส่วนหนึ่งของ  “ฮีตฮอย” หรือ
จารีตประเพณีท่ีต้องอนุรักษ์ไว้เพ่ือความเป็นสิริมงคลและรักษาเอกลักษณ์ของชาติพันธุ์ การใช้ภาษาบาลีในบท
สวดต่าง ๆ ควบคู่กับภาษาไทลื้อยิ่งช่วยเสริมความศักดิ์สิทธิ์และเชื่อมโยงประเพณีเข้ากับศาสนาอย่างสมบูรณ์  

3) ท่าทีเชิงวิพากษ์และการปรับตัว ชาวบ้านบางส่วนสะท้อนให้เห็นถึงการปรับตัวของความเชื่อ
เพ่ือให้เข้ากับบริบทสังคมพุทธสมัยใหม่ โดยเฉพาะการเปลี่ยนการเรียกจาก  “ผี” มาเป็น “เทวดา” ซึ่งเป็นการ
ยกระดับและลดภาพความน่ากลัวของความเชื่อดั้งเดิมให้สอดคล้องกับแนวคิดทางพุทธศาสนามากขึ้น ท่าทีน้ี
แสดงให้เห็นว่า แม้ชาวไทลื้อจะนับถือพุทธศาสนาเป็นหลัก แต่ก็ไม่ได้ละทิ้งความเชื่อดั้งเดิมที่ผูกพันกบัวิถีชีวิต 
โดยเฉพาะความเชื่อที่เกี่ยวข้องกับความอยู่ดีมีสุขในโลกปัจจุบัน สิ่งนี้ สะท้อนถึงพลวัตของการผสมผสานทาง
วัฒนธรรมที่พบเห็นได้ทั่วไปในสังคมล้านนา 
 
อภิปรายผลการวิจัย 

จากการศึกษาวิจัยเรื่อง “คุณค่าของพุทธศิลป์พญานาคที่ปรากฏในพระอารามหลวงจังหวัดน่าน” ผู้วิจัยได้
อภิปรายผลที่ได้จากการวิเคราะห์ตามวัตถุประสงค์ของการวิจัย ดังนี้ 
 ท่าทีของพุทธศาสนิกชนของชาวไทลื้อ ตำบลหย่วน อำเภอเชียงคำ จังหวัดพะเยา 
 จากผลการวิจัยพบว่า พุทธศาสนิกชนชาวไทลื้อบ้านมางมีท่าทีต่อพิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงเมืองมางที่
หลากหลายแต่โดยรวมเป็นไปในทิศทางบวกและยอมรับ สามารถจำแนกได้ 3 ลักษณะ คือ 1) ท่าทีเชิงบวก 
ชาวบ้านให้ความสำคัญและมีส่วนร่วมในพิธีกรรมอย่างเข้มแข็ง 2) ท่าทีเชิงศรัทธา ชาวบ้านมองว่าพิธีกรรมนี้
เป็นการผสมผสานความเชื่อดั้งเดิมเข้ากับหลักพุทธศาสนาได้อย่างลงตัว โดยไม่ได้ขัดแย้ง  3) ท่าทีเชิงวิพากษ์
และการปรับตัว ชาวบ้านบางส่วนสะท้อนให้เห็นถึงการปรับตัวของความเชื่อเพื่อให้เข้ากับบริบทสังคมพุทธ

  

สมัยใหม่ โดยเฉพาะการเปลี่ยนการเรียกจาก  “ผี” มาเป็น “เทวดา” ซึ่งเป็นการยกระดับและลดภาพความน่า
กลัวของความเชื่อดั้งเดิมให้สอดคล้องกับแนวคิดทางพุทธศาสนามากขึ้น สอดคล้องกับ (พระราชปริยัติ (สายัน 
อรินฺทโม) และพระสุธีธรรมานุวัตร, 2560) ที่ทำวิจัยเรื่อง “ศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างพุทธกระบวนทัศน์กับการ
เปลี่ยนแปลงทางสังคม วัฒนธรรมของชาวไทลื้อในล้านนา” ซึ่งมีผลวิจัยสรุปได้ว่า “ชาวไทลื้อ มีความเชื่อในเรื่องผี
และในพระพุทธศาสนาโดยมีวัดเป็นสถานที่ประกอบพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนา โดยมีการผสมผสานคติความเชื่อ
ดั้งเดิมและคติความเชื่อทางพระพุทธศาสนากับการจัดการสมัยใหม่”   
 
ข้อเสนอแนะ 

1. ข้อเสนอแนะจากการวิจัย  
1) การส่งเสริมและอนุรักษ์วัฒนธรรม ควรมีการส่งเสริมและสนับสนุนการอนุรักษ์พิธีกรรมและ

ประเพณีท้องถิ่นของชาวไทลื้อ โดยเฉพาะพิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงเมืองมาง ซึ่งเป็นตัวอย่างที่ชัดเจนของ  
การสืบทอดวัฒนธรรมจากรุ่นสู่รุ่น ควรสนับสนุนให้คนรุ่นใหม่มีส่วนร่วมในการสืบทอดและปฏิบัติพิธีกรรม  
เพ่ือรักษาเอกลักษณ์ทางวัฒนธรรมของชาวไทลื้อให้คงอยู่สืบไป  

2) การแลกเปลี่ยนทางวัฒนธรรม ควรส่งเสริมการแลกเปลี่ยนทางวัฒนธรรมระหว่างชุมชนไทลื้อและ
ชุมชนชาติพันธุ์อื ่น ๆ เพื่อสร้างความเข้าใจและความเคารพในความแตกต่างทางวัฒนธรรม ซึ่งจะนำไป 
สู่การอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุขในสังคมพหุวัฒนธรรม  

3) การประยุกต์ใช้คุณค่าดั้งเดิม ควรศึกษาถึงวิธีการประยุกต์ใช้คุณค่าและหลักการที่ได้จากพิธีกรรม
และประเพณีดั้งเดิมในการพัฒนาชุมชนและสังคมในปัจจุบัน เช่น การนำแนวคิดเรื่องความสามัคคี การ
รวมกลุ่ม และความกตัญญูที่ปรากฏในพิธีกรรมมาใช้ในการสร้างความเข้มแข็งของชุมชน 

2. ข้อเสนอแนะเพื่อวิจัยครั้งต่อไป 
1) การศึกษาเพิ่มเติมเกี่ยวกับพิธีกรรมและประเพณีอื่น ๆ ของชาวไทลื้อ  เพื่อทำความเข้าใจใน

วัฒนธรรมและประวัติศาสตร์ของชุมชนไทลื้อให้ลึกซึ้งยิ่งขึ้น ควรมีการศึกษาเพิ่มเติมเกี่ยวกับประเพณีอื่น ๆ 
เช่น ประเพณีการแต่งงาน การทำบุญในโอกาสต่าง ๆ และประเพณีท่ีเกี่ยวข้องกับวิถีชีวิตประจำวัน  

2) การศึกษาเปรียบเทียบกับชุมชนไทลื้ออ่ืน ๆ เพ่ือให้เห็นภาพรวมของวัฒนธรรมไทลื้อที่ชัดเจนยิ่งขึ้น 
ควรมีการศึกษาเปรียบเทียบพิธีกรรมเลี ้ยงเทวดาหลวงเมืองมางกับพิธีกรรมที่คล้ายคลึงกันในชุมชน 
ไทลื้ออ่ืน ๆ ทั้งในประเทศไทยและประเทศอ่ืน ๆ ที่มีชาวไทลื้ออาศัยอยู่  

3) การศึกษาผลกระทบของการเปลี ่ยนแปลงทางสังคมและวัฒนธรรม สังคมและวัฒนธรรม 
มีการเปลี่ยนแปลงอยู่เสมอ การศึกษาผลกระทบของการเปลี่ยนแปลงเหล่านี้ต่อพิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวง  
เมืองมาง จะช่วยให้เข้าใจถึงพลวัตของวัฒนธรรมและแนวโน้มในอนาคต  

4) การศึกษาบทบาทของพิธีกรรมในการสร้างความเข้มแข็งของชุมชน พิธีกรรมมีบทบาทสำคัญในการ
สร้างความสัมพันธ์และความสามัคคีในชุมชน การศึกษาบทบาทของพิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงเมืองมางในการ
สร้างความเข้มแข็งของชุมชน จะช่วยให้เห็นถึงคุณค่าและความสำคัญของพิธีกรรมในมิติทางสังคม  

5) การศึกษาการมีส่วนร่วมของคนรุ ่นใหม่  คนรุ ่นใหม่มีบทบาทสำคัญในการสืบทอดวัฒนธรรม 
การศึกษาการมีส่วนร่วมของคนรุ่นใหม่ในพิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงเมืองมาง จะช่วยให้เข้าใจถึงความท้าทาย
และโอกาสในการสืบทอดวัฒนธรรม  

6) การศึกษาการปรับตัวของพิธีกรรมในยุคปัจจุบัน  ในยุคที ่เทคโนโลยีและวัฒนธรรมสมัยใหม่ 
มีอิทธิพลมากขึ้น การศึกษาการปรับตัวของพิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงเมืองมางให้เข้ากับยุคสมัย จะช่วยให้เห็น
ถึงความยืดหยุ่นและความสามารถในการปรับตัวของวัฒนธรรม  



26    Journal of Thammawat Vol.6 No.2 (July - December 2025)

7) การศึกษาความหมายและสัญลักษณ์ในพิธีกรรม พิธีกรรมเต็มไปด้วยความหมายและสัญลักษณ์ 
การศึกษาความหมายและสัญลักษณ์ในพิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงเมืองมาง จะช่วยให้เข้าใจถึงโลกทัศน์และ
ความเชื่อของชาวไทลื้อ 
 
องค์ความรู้ 

จากการศึกษาวิจัยเรื ่อง “ท่าทีของพุทธศาสนิกชนของชาวไทลื้อ ตำบลหย่วน อำเภอเชียงคำ 
จังหวัดพะเยา” สามารถสรุปองค์ความรู้ได้ดังนี้ 

1. ความเชื่อแบบผสมผสานระหว่าง พุทธ + ผี + เทวดา  เพราะชาวไทลื้อมีระบบความเชื่อที่ไม่แยก
ขาดระหว่างศาสนาพุทธกับความเชื่อพื้นถิ่น รวมถึง “เทวดา” ถูกตีความว่าเป็น “ผีดี” สะท้อนการกลั่นกรอง
ความเชื่อดั้งเดิมให้สอดคล้องกับหลักพุทธ และการเลี้ยงเทวดาหลวงจึงเป็นพื้นที่แห่งการผสานความเชื่ออย่าง
กลมกลืน ไม่ใช่การขัดแย้ง 

2. พิธีกรรมเป็นเครื่องมือสร้างสังคม โดยมีโครงสร้างพิธีกรรม เช่น บทบาทของพ่อพญา หมอหลวง 
ฯลฯ สะท้อนระบบเครือญาติและการจัดระเบียบสังคม จะมีพิธีกรรมทำหน้าที่ควบคุมพฤติกรรม เช่น การห้าม
ผู้หญิงเข้าพ้ืนที่พิธี เป็นการรักษาขนบและเสริมพลังศักดิ์สิทธิ์ (แม้จะมีข้อวิพากษ์ในเชิงสิทธิสตรี) 

3. พิธีกรรมเป็นเครื่องมือสร้างอัตลักษณ์ ในการเลี้ยงเทวดาหลวงไม่ใช่แค่การบูชา แต่เป็นการ “รำลึก
ถึงรากเหง้า” และ “สร้างความเป็นญาติเดียวกัน” และถือได้ว่าเป็นการถ่ายทอดอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ให้คนรุ่น
ใหม่เกิดความภาคภูมิใจในวัฒนธรรมของตน 

4. ความทรงจำร่วมในฐานะทุนทางวัฒนธรรม จะมีพิธีกรรมนี้เป็น “ความทรงจำร่วม” ที่เชื่อมโยงกับ
แหล่งกำเนิดจากสิบสองปันนา และยังเป็นเครื่องมือยืนยันความเป็นเครือญาติและความเชื่อร่วมกันของชุมชน 

5. การอนุรักษ์ที่เน้นความหมายมากกว่ารูปแบบ จะเห็นว่าในบริบทโลกาภิวัตน์ การรักษาพิธีกรรม
ควรเน้นการเข้าใจ “แก่น” มากกว่าการยึดติดกับ “รูปแบบ” ต้องมกีารปรับตัวให้เข้ากับยุคสมัยโดยไม่สูญเสีย
สาระสำคัญ คือแนวทางการอนุรักษ์ที่ยั่งยืน  
 

  

สรุป 
 เทวดาถูกมองว่าเป็นผู้มีสถานะพิเศษ ผู้เสวยกามคุณฌาน มีอภิญญา และความเป็นใหญ่ทางจิต 
พิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงเมืองมางของชาวไทลื้อจัดขึ้นในวันขึ้น 6 ค่ำ เดือน 8 ตามปฏิทินไทลื้อ โดยมีขั้นตอน
สำคัญ 5 ขั้น ตั้งแต่การประชุมกำหนดวัน การประกอบพิธีโดยหมอหลวง การเสี่ยงทายผลพิธี การปิดพิธีและ
รายงานต่อผู้นำชุมชน จนถึงการคืนสู่ชีวิตปกติของผู้ประกอบพิธี ท่าทีของพุทธศาสนิกชนชาวไทลื้อสะท้อน
ความเชื่อว่าบรรพบุรุษกลายเป็นเทวดาคุ้มครองชุมชน พิธีกรรมช่วยสร้างความสามัคคี รักษาแบบแผนดั้งเดิม 
และกำหนดให้บุคคลสำคัญในพิธีต้องได้รับการแต่งตั้งจากชุมชน 

 
เอกสารอ้างอิง  
ชนิษา พงษ์ไพโรจน์. (2560). การศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างพุทธศาสนากับความเชื่อพื้นถิ่นในชุมชนไทลื้อ 

จังหวัดน่าน. (วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต). มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.  
ธนวัฒน์ พรมพิมพ์สาร. (2562). พิธีกรรมและความเชื่อในชุมชนไทลื้อ: กรณีศึกษาบ้านธิ จังหวัดลำพูน .

(รายงานการวิจัย). มหาวิทยาลัยราชภัฏเชียงใหม่.  
พระราชปริยัติ (สายัน อรินฺทโม) และพระสุธีธรรมานุวัตร. (2560). ศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างพุทธกระบวนทัศน์

กับการเปลี ่ยนแปลงทางสังคม วัฒนธรรมของชาวไทลื ้อในล้านนา. วารสารสังคมศาสตร์ว ิชาการ 
มหาวิทยาลัยราชภัฏเชียงราย. 10(1), 57-70. 

สมพงษ์ แก้วภักดี. (2558).  วัฒนธรรมและประเพณีของชาวไทลื้อในประเทศไทย. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์แสง
ดาว.  

สุกัญญา สุจฉายา. (2552). ชาวไทยลื ้อ: การเปลี ่ยนแปลงทางสังคมและวัฒนธรรม . กรุงเทพฯ: ศูนย์
มานุษยวิทยา-สิรินธร (องค์การมหาชน).  

ส ุภาพร พิกุลศรี. (2555). ประวัต ิศาสตร์ท้องถิ ่นและการตั ้งถิ ่นฐานของชาวไทลื ้อในจังหวัดพะเยา . 
กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพ์โอเดียนสโตร์.  

อานันท์ กาญจนพันธุ์. (2542). การเมืองของวัฒนธรรม: มองสังคมไทยจากมานุษยวิทยา. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์
เคล็ดไทย.  

 
 



 วารสารธรรมวัตร ปีที ่6 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2568)    27

7) การศึกษาความหมายและสัญลักษณ์ในพิธีกรรม พิธีกรรมเต็มไปด้วยความหมายและสัญลักษณ์ 
การศึกษาความหมายและสัญลักษณ์ในพิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงเมืองมาง จะช่วยให้เข้าใจถึงโลกทัศน์และ
ความเชื่อของชาวไทลื้อ 
 
องค์ความรู้ 

จากการศึกษาวิจัยเรื ่อง “ท่าทีของพุทธศาสนิกชนของชาวไทลื้อ ตำบลหย่วน อำเภอเชียงคำ 
จังหวัดพะเยา” สามารถสรุปองค์ความรู้ไดด้ังนี้ 

1. ความเชื่อแบบผสมผสานระหว่าง พุทธ + ผี + เทวดา  เพราะชาวไทลื้อมีระบบความเชื่อที่ไม่แยก
ขาดระหว่างศาสนาพุทธกับความเชื่อพื้นถิ่น รวมถึง “เทวดา” ถูกตีความว่าเป็น “ผีดี” สะท้อนการกลั่นกรอง
ความเชื่อดั้งเดิมให้สอดคล้องกับหลักพุทธ และการเลี้ยงเทวดาหลวงจึงเป็นพื้นที่แห่งการผสานความเชื่ออย่าง
กลมกลืน ไม่ใช่การขัดแย้ง 

2. พิธีกรรมเป็นเครื่องมือสร้างสังคม โดยมีโครงสร้างพิธีกรรม เช่น บทบาทของพ่อพญา หมอหลวง 
ฯลฯ สะท้อนระบบเครือญาติและการจัดระเบียบสังคม จะมีพิธีกรรมทำหน้าที่ควบคุมพฤติกรรม เช่น การห้าม
ผู้หญิงเข้าพ้ืนที่พิธี เป็นการรักษาขนบและเสริมพลังศักดิ์สิทธิ์ (แม้จะมีข้อวิพากษ์ในเชิงสิทธิสตรี) 

3. พิธีกรรมเป็นเครื่องมือสร้างอัตลักษณ์ ในการเลี้ยงเทวดาหลวงไม่ใช่แค่การบูชา แต่เป็นการ “รำลึก
ถึงรากเหง้า” และ “สร้างความเป็นญาติเดียวกัน” และถือได้ว่าเป็นการถ่ายทอดอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ให้คนรุ่น
ใหม่เกิดความภาคภูมิใจในวัฒนธรรมของตน 

4. ความทรงจำร่วมในฐานะทุนทางวัฒนธรรม จะมีพิธีกรรมนี้เป็น “ความทรงจำร่วม” ที่เชื่อมโยงกับ
แหล่งกำเนิดจากสิบสองปันนา และยังเป็นเครื่องมือยืนยันความเป็นเครือญาติและความเชื่อร่วมกันของชุมชน 

5. การอนุรักษ์ที่เน้นความหมายมากกว่ารูปแบบ จะเห็นว่าในบริบทโลกาภิวัตน์ การรักษาพิธีกรรม
ควรเน้นการเข้าใจ “แก่น” มากกว่าการยึดติดกับ “รูปแบบ” ต้องมกีารปรับตัวให้เข้ากับยุคสมัยโดยไม่สูญเสีย
สาระสำคัญ คือแนวทางการอนุรักษ์ที่ยั่งยืน  
 

  

สรุป 
 เทวดาถูกมองว่าเป็นผู้มีสถานะพิเศษ ผู้เสวยกามคุณฌาน มีอภิญญา และความเป็นใหญ่ทางจิต 
พิธีกรรมเลี้ยงเทวดาหลวงเมืองมางของชาวไทลื้อจัดขึ้นในวันขึ้น 6 ค่ำ เดือน 8 ตามปฏิทินไทลื้อ โดยมีขั้นตอน
สำคัญ 5 ขั้น ตั้งแต่การประชุมกำหนดวัน การประกอบพิธีโดยหมอหลวง การเสี่ยงทายผลพิธี การปิดพิธีและ
รายงานต่อผู้นำชุมชน จนถึงการคืนสู่ชีวิตปกติของผู้ประกอบพิธี ท่าทีของพุทธศาสนิกชนชาวไทลื้อสะท้อน
ความเชื่อว่าบรรพบุรุษกลายเป็นเทวดาคุ้มครองชุมชน พิธีกรรมช่วยสร้างความสามัคคี รักษาแบบแผนดั้งเดิม 
และกำหนดให้บุคคลสำคัญในพิธีต้องได้รับการแต่งตั้งจากชุมชน 

 
เอกสารอ้างอิง  
ชนิษา พงษ์ไพโรจน์. (2560). การศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างพุทธศาสนากับความเชื่อพื้นถิ่นในชุมชนไทลื้อ 

จังหวัดน่าน. (วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต). มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.  
ธนวัฒน์ พรมพิมพ์สาร. (2562). พิธีกรรมและความเชื่อในชุมชนไทลื้อ: กรณีศึกษาบ้านธิ จังหวัดลำพูน .

(รายงานการวิจัย). มหาวิทยาลัยราชภัฏเชียงใหม่.  
พระราชปริยัติ (สายัน อรินฺทโม) และพระสุธีธรรมานุวัตร. (2560). ศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างพุทธกระบวนทัศน์

กับการเปลี ่ยนแปลงทางสังคม วัฒนธรรมของชาวไทลื ้อในล้านนา. วารสารสังคมศาสตร์ว ิชาการ 
มหาวิทยาลัยราชภัฏเชียงราย. 10(1), 57-70. 

สมพงษ์ แก้วภักดี. (2558).  วัฒนธรรมและประเพณีของชาวไทลื้อในประเทศไทย. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์แสง
ดาว.  

สุกัญญา สุจฉายา. (2552). ชาวไทยลื ้อ: การเปลี ่ยนแปลงทางสังคมและวัฒนธรรม . กรุงเทพฯ: ศูนย์
มานุษยวิทยา-สิรินธร (องค์การมหาชน).  

ส ุภาพร พิกุลศรี. (2555). ประวัต ิศาสตร์ท้องถิ ่นและการตั ้งถิ ่นฐานของชาวไทลื ้อในจังหวัดพะเยา . 
กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพ์โอเดียนสโตร์.  

อานันท์ กาญจนพันธุ์. (2542). การเมืองของวัฒนธรรม: มองสังคมไทยจากมานุษยวิทยา. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์
เคล็ดไทย.  

 
 


