
92    Journal of Thammawat Vol.5 No.2 (July - December 2024)

หลักธรรมาภิบาลในพระพุทธศาสนาเพื่อความรับผิดชอบทางสังคม 
สู่การพัฒนาที่สมดุลอย่างยั่งยืน 

Good Governance Principles in Buddhism for Corporate Social 
Responsibility to Sustainable Balanced Development 

 
1ศุภภิดา  สากระจาย,2อัธยวรรณ  ขอบใจ, 3รัตนากร  ดอนปัน,  

4จารุวรรณ  ดาสูงเนิน,  5สุคนธ์ทิพย์  ศรีใจวงศ์ และ 6ธนัสถา  โรจนตระกูล 

1Supaphida  Sakajai, 2Attayawan  Khobjai, 3Rattanakorn  Donpan,  
4Jaruwan  Dasungnoen,5Sukhonthip  Srijaiwong and 6Tanastha  Rojanatrakul 

123456มหาวิทยาลัยราชภัฏพิบูลสงคราม, ประเทศไทย 
123456Pibulsongkram Rajabhat University, Thailand 

1Corresponding Author’s E-mail: aouy15@hotmail.com 
1Tel. 061-309-6705  

Received August 20, 2024; Revised December 22, 2024; Accepted December 25, 2024 
 

บทคัดย่อ 
การนำหลักธรรมาภิบาลในทางพระพุทธศาสนาซึ่งตั้งอยู่บนรากฐานของความถูกต้อง ดีงาม มั่นคง จะ

ทำให้องค์กรสามารถเพิ ่มประสิทธิภาพการบริหารงานได้ อีกทั ้งยังเป็นกลไกในการควบคุมติดตามและ
ตรวจสอบโดยมีประชาชนหรือองค์กรภายนอกมีส่วนร่วม ทั้งนี้เพ่ือป้องกันไม่ให้เกิดความเสียหายแก่การบริหาร
องค์กร เพราะการสร้างธรรมาภิบาลให้เกิดขึ้นในองค์กรเป็นการสร้างสำนึกที่ดีในการบริหารงานและการ
ทำงานในองค์กร จัดระบบที่สนับสนุนให้มีการปฏิบัติตามสำนึกที่ดี ไม่ว่าจะเป็นในเรื่องของการบริหารงาน
อย่างมีประสิทธิภาพ ไม่สิ้นเปลือง การติดตามการทุจริต ความโปร่งใส โดยคำนึงถึงผู้ที่เกี่ยวข้องที่จะได้รับ
ผลกระทบ ทั้งภาครัฐ เอกชน และประชาชนต่อไป  
คำสำคัญ: ธรรมาภิบาล, ความรับผิดชอบทางสังคม, การพัฒนาที่สมดุล 
 

Abstract 
The application of the principles of good governance in Buddhism, which were based 

on the foundation of correctness, goodness, and stability, would enable the organization to 
increase its administrative efficiency. It was also a mechanism for monitoring and inspection, 
with the participation of the public or external organizations. This was to prevent damage to 
the organization’s administration because creating good governance in the organization was 
creating a good sense of administration and work in the organization, organizing a system that 
supported the practice of good sense, whether in terms of efficient administration, no waste, 
monitoring corruption, transparency, taking into account those who would be affected, both 
the government sector, the private sector, and the public. 
Keywords: Good Governance, Social Responsibility, Balanced Development 

  

บทนำ  
การเปลี่ยนแปลงของประเทศไทยนับตั้งแต่อดีตมาจนถึงปัจจุบันนี้ พบว่าสภาวะทางสังคมมีความ

ซับซ้อนมากขึ ้นเรื ่อยๆ โดยเฉพาะอย่างยิ ่งสังคมมีความแตกต่างหลายกหลายทางความคิด ความเชื่อ 
ผลประโยชน์ และการดำเนินชีวิต รวมทั้งการปรับวัฒนธรรมขององค์กรภาครัฐใหม่เพราะระบบราชการที่
แข็งตัวเกินไปทำให้ไม่มีประสิทธิภาพและขาดความชอบธรรม กฎเกณฑ์เข้มงวด ช่องทางการสื่อสารขาดตอน 
ซึ่งรัฐไม่สามารถสนองตอบความต้องการของประชาชนส่วนใหญ่ได้ถูกต้องทำให้เกิดความขัดแย้ง (สมศักดิ์ 
สามัคคีธรรม, 2564) หลักธรรมาภิบาล เป็นหลักการบริหารจัดการที่ดี เพราะมีการปรับวิธีคิด วิธีการบริหาร 
ราชการ ของประเทศไทยใหม่ทั้งระบบ โดยกำหนดเจตนารมณ์ของแผ่นดินขึ้นมาเพื่อทุกคนทุกฝ่ายในประเทศ 
ร่วมกันคิด ร่วมกันทำ ร่วมกันจัดการ ร่วมกันรับผิดชอบ แก้ปัญหา พัฒนานำพาแผ่นดินนี้ไปสู่ความมั่นคง  
ความสงบ สันติสุข มีการพัฒนาที่ยั่งยืนและก้าวไกล ดังพระบรมราชโองการของพระบาทสมเด็จ พระเจ้าอยู่หัว
ภูมิพลอดุลยเดชมหาราชที่ว่า "เราจะครองแผ่นดินโดยธรรมเพื่อประโยชน์สุขแห่งมหาชนชาวสยาม" (แสงชัย 
อภิชาตธนพัฒน์, 2559) แต่ในทางพระพุทธศาสนานั้นหลักธรรมาภิบาล ก็คือ  หลักการปกครอง หลักบริหาร
จัดการโดยธรรม คือ หลักพ้ืนฐานแห่งเบญจศีล เบญจธรรม ข้อวัตรปฏิบัติดีปฏิบัติชอบหรือเป็นหลักการบริหาร
จัดการและเป็นกรอบเพ่ือการอยู่ร่วมกันของคน ในสังคมเพ่ือความอยู่เย็นเป็นสุข (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 
11 ข้อ 266-267 : 212-213) ซึ่งหลักธรรมาภิบาลในพระพุทธศาสนา คือ หลักเบญจศีล หลักสุจริต 3 หลักทิศ 
6 หลัก อปริหานิยธรรม 7 หลักเบญจธรรม และหลักโภควิภาค ซึ่งหลักธรรมที่สามารถนำไปเป็นปฏิบัติได้โดย
ไม่ต้องตีความหรือไปกำหนดแนวปฏิบัติเพิ่มเติมให้ยุ่งยาก ซึ่งเป็นหลักธรรมที่ส่งเสริม สืบเนื่องสัมพันธ์กันกับ
หลักเบญจศีล เบญจธรรม ที ่ผู ้ปกครอง ผู ้บริหารองค์กรพึงใช้ประกอบการปฏิบัติงานของตน ให้บรรลุ
ความสำเร็จตามเป้าหมาย เพ่ือประโยชน์สุขแก่ประชาชนโดยส่วนรวมได้เป็นอย่างดี (พระราชญาณวิสิฐ (เฉลิม
ชัย ชยมงฺคโล), 2548) ดังนั้นการนำหลักธรรมาภิบาลมาประยุกต์ใช้เพ่ือเป็นหลักต่อความรับผิดชอบทางสังคม 
เพื่อนำสู่การพัฒนาที่สมดุลอย่างยั่งยืนนั้นจะต้องค้นหาวิถีทางในการพัฒนาสังคมด้วยการบูรณาการหลักธรร
มาภิบาลในทางพระพุทธศาสนาดังกล่าวมาแล้วนั้น เพื่อเอื้ออำนวยให้ทุกภาคส่วนสามารถอยู่รวมกันได้อย่าง
ปรองดอง และประสานความร่วมมือเพ่ือก่อให้เกิดพลังในการดำเนินกิจกรรมสาธารณะที่สามารถตอบสนองต่อ
ทุกฝ่ายๆ ได้อย่างน่าพอใจอย่างยั่งยืนต่อไป 
 
หลักธรรมาภิบาลในทางพระพุทธศาสนา 

ธรรมาภิบาล (Good Governance) ที่ทุกภาคส่วนไม่ว่าจะเป็นภาครัฐ ภาคธุรกิจเอกชน และภาค
ประชาชน ให้ความสนใจ และนำมาประยุกต์ใช้ในการดำเนินงานขององค์กร ซึ่งประกอบด้วยหลักสำคัญ 6 
การสำคัญที่สอดคล้องกับความรู้สึกและความต้องการของสาธารณะชน และสาธารณะชนก็มีความคาดหวังให้ 
ทุกภาคส่วนมีการปฏิบัติอย่างแท้จริง มิใช่เป็นเพียงแต่กระแสนิยมเท่านั้น ด้วยผลลัพธ์ของการดำเนินงานด้วย
หลักธรรมาภิบาลจะนำมาซึ่งสันติสุขแห่งมวลมนุษยชาติอย่างยั่งยืน  (รัชยา ภักดีจิตต์, 2557) หรือหลักการ
บริหารกิจการบ้านเมืองที่ดี เพ่ือให้เกิดผลสัมฤทธิ์มีประสิทธิภาพและเกิดความคุ้มค่าในเชิงภารกิจของรัฐ ไม่ มี
ขั้นตอนการปฏิบัติงานเกินความจำเป็นมีการปรับปรุงภารกิจของส่วนราชการให้ทันต่อสถานการณ์ ประชาชน
ได้รับการอำนวยความสะดวกและได้รับการตอบสนองความต้องการ มีการประเมินผลการปฏิบัติราชการอย่าง
สม่ำเสมอเพื่อประโยชน์สุขของประชาชน (อังคณา พิมพ์ดี, 2559) การบริหาจัดการทรัพยากรทางเศรษฐกิจ
และสังคมเพื่อการพัฒนาประเทศ โดยมีการเชื่อมโยงองค์ประกอบ  3 ส่วนของสังคมเข้าด้วยกันคือ ภาครัฐ 
ภาคเอกชน และภาคประชาสังคม ให้มีการสนับสนุนซึ่งกันและกัน  อย่างสร้างสรรค์ทำให้เกิดความสัมพันธ์
ระหว่างเศรษฐกิจสังคมและการเมืองอย่างสมดุล ซึ่งจะส่งผลให้สังคมดำรงอยู่ร่วมกันอย่างสันติตลอดจนมีการ



 วารสารธรรมวัตร ปีที ่5 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 257)    93

หลักธรรมาภิบาลในพระพุทธศาสนาเพื่อความรับผิดชอบทางสังคม 
สู่การพัฒนาที่สมดุลอย่างยั่งยืน 

Good Governance Principles in Buddhism for Corporate Social 
Responsibility to Sustainable Balanced Development 

 
1ศุภภิดา  สากระจาย,2อัธยวรรณ  ขอบใจ, 3รัตนากร  ดอนปัน,  

4จารุวรรณ  ดาสูงเนิน,  5สุคนธ์ทิพย ์ ศรีใจวงศ์ และ 6ธนัสถา  โรจนตระกูล 

1Supaphida  Sakajai, 2Attayawan  Khobjai, 3Rattanakorn  Donpan,  
4Jaruwan  Dasungnoen,5Sukhonthip  Srijaiwong and 6Tanastha  Rojanatrakul 

123456มหาวิทยาลัยราชภัฏพิบูลสงคราม, ประเทศไทย 
123456Pibulsongkram Rajabhat University, Thailand 

1Corresponding Author’s E-mail: aouy15@hotmail.com 
1Tel. 061-309-6705  

Received August 20, 2024; Revised December 22, 2024; Accepted December 25, 2024 
 

บทคัดย่อ 
การนำหลักธรรมาภิบาลในทางพระพุทธศาสนาซึ่งตั้งอยู่บนรากฐานของความถูกต้อง ดีงาม มั่นคง จะ

ทำให้องค์กรสามารถเพิ ่มประสิทธิภาพการบริหารงานได้ อีกทั ้งยังเป็นกลไกในการควบคุมติดตามและ
ตรวจสอบโดยมีประชาชนหรือองค์กรภายนอกมีส่วนร่วม ทั้งนี้เพ่ือป้องกันไม่ให้เกิดความเสียหายแก่การบริหาร
องค์กร เพราะการสร้างธรรมาภิบาลให้เกิดขึ้นในองค์กรเป็นการสร้างสำนึกที่ดีในการบริหารงานและการ
ทำงานในองค์กร จัดระบบที่สนับสนุนให้มีการปฏิบัติตามสำนึกที่ดี ไม่ว่าจะเป็นในเรื่องของการบริหารงาน
อย่างมีประสิทธิภาพ ไม่สิ้นเปลือง การติดตามการทุจริต ความโปร่งใส โดยคำนึงถึงผู้ที่เกี่ยวข้องที่จะได้รับ
ผลกระทบ ทั้งภาครัฐ เอกชน และประชาชนต่อไป  
คำสำคัญ: ธรรมาภิบาล, ความรับผิดชอบทางสังคม, การพัฒนาที่สมดุล 
 

Abstract 
The application of the principles of good governance in Buddhism, which were based 

on the foundation of correctness, goodness, and stability, would enable the organization to 
increase its administrative efficiency. It was also a mechanism for monitoring and inspection, 
with the participation of the public or external organizations. This was to prevent damage to 
the organization’s administration because creating good governance in the organization was 
creating a good sense of administration and work in the organization, organizing a system that 
supported the practice of good sense, whether in terms of efficient administration, no waste, 
monitoring corruption, transparency, taking into account those who would be affected, both 
the government sector, the private sector, and the public. 
Keywords: Good Governance, Social Responsibility, Balanced Development 

  

บทนำ  
การเปลี่ยนแปลงของประเทศไทยนับตั้งแต่อดีตมาจนถึงปัจจุบันนี้ พบว่าสภาวะทางสังคมมีความ

ซับซ้อนมากขึ ้นเรื ่อยๆ โดยเฉพาะอย่างยิ ่งสังคมมีความแตกต่างหลายกหลายทางความคิด ความเชื่อ 
ผลประโยชน์ และการดำเนินชีวิต รวมทั้งการปรับวัฒนธรรมขององค์กรภาครัฐใหม่เพราะระบบราชการที่
แข็งตัวเกินไปทำให้ไม่มีประสิทธิภาพและขาดความชอบธรรม กฎเกณฑ์เข้มงวด ช่องทางการสื่อสารขาดตอน 
ซึ่งรัฐไม่สามารถสนองตอบความต้องการของประชาชนส่วนใหญ่ได้ถูกต้องทำให้เกิดความขัดแย้ง (สมศักดิ์ 
สามัคคีธรรม, 2564) หลักธรรมาภิบาล เป็นหลักการบริหารจัดการที่ดี เพราะมีการปรับวิธีคิด วิธีการบริหาร 
ราชการ ของประเทศไทยใหม่ทั้งระบบ โดยกำหนดเจตนารมณ์ของแผ่นดินขึ้นมาเพื่อทุกคนทุกฝ่ายในประเทศ 
ร่วมกันคิด ร่วมกันทำ ร่วมกันจัดการ ร่วมกันรับผิดชอบ แก้ปัญหา พัฒนานำพาแผ่นดินนี้ไปสู่ความมั่นคง  
ความสงบ สันติสุข มีการพัฒนาที่ยั่งยืนและก้าวไกล ดังพระบรมราชโองการของพระบาทสมเด็จ พระเจ้าอยู่หัว
ภูมิพลอดุลยเดชมหาราชที่ว่า "เราจะครองแผ่นดินโดยธรรมเพื่อประโยชน์สุขแห่งมหาชนชาวสยาม" (แสงชัย 
อภิชาตธนพัฒน์, 2559) แต่ในทางพระพุทธศาสนานั้นหลักธรรมาภิบาล ก็คือ  หลักการปกครอง หลักบริหาร
จัดการโดยธรรม คือ หลักพ้ืนฐานแห่งเบญจศีล เบญจธรรม ข้อวัตรปฏิบัติดีปฏิบัติชอบหรือเป็นหลักการบริหาร
จัดการและเป็นกรอบเพ่ือการอยู่ร่วมกันของคน ในสังคมเพ่ือความอยู่เย็นเป็นสุข (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 
11 ข้อ 266-267 : 212-213) ซึ่งหลักธรรมาภิบาลในพระพุทธศาสนา คือ หลักเบญจศีล หลักสุจริต 3 หลักทิศ 
6 หลัก อปริหานิยธรรม 7 หลักเบญจธรรม และหลักโภควิภาค ซึ่งหลักธรรมที่สามารถนำไปเป็นปฏิบัติได้โดย
ไม่ต้องตีความหรือไปกำหนดแนวปฏิบัติเพิ่มเติมให้ยุ่งยาก ซึ่งเป็นหลักธรรมที่ส่งเสริม สืบเนื่องสัมพันธ์กันกับ
หลักเบญจศีล เบญจธรรม ที ่ผู ้ปกครอง ผู ้บริหารองค์กรพึงใช้ประกอบการปฏิบัติงานของตน ให้บรรลุ
ความสำเร็จตามเป้าหมาย เพ่ือประโยชน์สุขแก่ประชาชนโดยส่วนรวมได้เป็นอย่างดี (พระราชญาณวิสิฐ (เฉลิม
ชัย ชยมงฺคโล), 2548) ดังนั้นการนำหลักธรรมาภิบาลมาประยุกต์ใช้เพ่ือเป็นหลักต่อความรับผิดชอบทางสังคม 
เพื่อนำสู่การพัฒนาที่สมดุลอย่างยั่งยืนนั้นจะต้องค้นหาวิถีทางในการพัฒนาสังคมด้วยการบูรณาการหลักธรร
มาภิบาลในทางพระพุทธศาสนาดังกล่าวมาแล้วนั้น เพื่อเอื้ออำนวยให้ทุกภาคส่วนสามารถอยู่รวมกันได้อย่าง
ปรองดอง และประสานความร่วมมือเพ่ือก่อให้เกิดพลังในการดำเนินกิจกรรมสาธารณะที่สามารถตอบสนองต่อ
ทุกฝ่ายๆ ได้อย่างน่าพอใจอย่างยั่งยืนต่อไป 
 
หลักธรรมาภิบาลในทางพระพุทธศาสนา 

ธรรมาภิบาล (Good Governance) ที่ทุกภาคส่วนไม่ว่าจะเป็นภาครัฐ ภาคธุรกิจเอกชน และภาค
ประชาชน ให้ความสนใจ และนำมาประยุกต์ใช้ในการดำเนินงานขององค์กร ซึ่งประกอบด้วยหลักสำคัญ 6 
การสำคัญที่สอดคล้องกับความรู้สึกและความต้องการของสาธารณะชน และสาธารณะชนก็มีความคาดหวังให้ 
ทุกภาคส่วนมีการปฏิบัติอย่างแท้จริง มิใช่เป็นเพียงแต่กระแสนิยมเท่านั้น ด้วยผลลัพธ์ของการดำเนินงานด้วย
หลักธรรมาภิบาลจะนำมาซึ่งสันติสุขแห่งมวลมนุษยชาติอย่างยั่งยืน  (รัชยา ภักดีจิตต์, 2557) หรือหลักการ
บริหารกิจการบ้านเมืองที่ดี เพ่ือให้เกิดผลสัมฤทธิ์มีประสิทธิภาพและเกิดความคุ้มค่าในเชิงภารกิจของรัฐ ไม่ มี
ขั้นตอนการปฏิบัติงานเกินความจำเป็นมีการปรับปรุงภารกิจของส่วนราชการให้ทันต่อสถานการณ์ ประชาชน
ได้รับการอำนวยความสะดวกและได้รับการตอบสนองความต้องการ มีการประเมินผลการปฏิบัติราชการอย่าง
สม่ำเสมอเพื่อประโยชน์สุขของประชาชน (อังคณา พิมพ์ดี, 2559) การบริหาจัดการทรัพยากรทางเศรษฐกิจ
และสังคมเพื่อการพัฒนาประเทศ โดยมีการเชื่อมโยงองค์ประกอบ  3 ส่วนของสังคมเข้าด้วยกันคือ ภาครัฐ 
ภาคเอกชน และภาคประชาสังคม ให้มีการสนับสนุนซึ่งกันและกัน  อย่างสร้างสรรค์ทำให้เกิดความสัมพันธ์
ระหว่างเศรษฐกิจสังคมและการเมืองอย่างสมดุล ซึ่งจะส่งผลให้สังคมดำรงอยู่ร่วมกันอย่างสันติตลอดจนมีการ



94    Journal of Thammawat Vol.5 No.2 (July - December 2024)  

ใช้อำนาจในการบริหารราชการแผ่นดินให้มีความแข็งแกร่งมีประสิทธิภาพ มีคุณภาพ มีความโปร่งใส ยุติธรรม 
และสามารถตรวจสอบได้ซึ่งจะส่งผลให้การพัฒนา ประเทศชาติเป็นไปอย่างมั่นคงยั่งยืนและมีเสถียรภาพ  
โดยมีหลักพ้ืนฐาน 6 ประการ (สำนักงานคณะกรรมการพัฒนาระบบราชการ, 2555) ดังนี้ 

1. หลักนิติธรรม (Rule of Law) กฎหมายและกฎเกณฑ์ที่มีความเที่ยงตรงเป็นธรรมต่อทุกฝ่ายใน
สังคม และการบังคับใช้กฎหมายมีความยุติธรรมและบังคับใช้อย่างเสมอภาคเท่าเทียมกันไม่เลือกปฏิบัติ  หลัก
ความรับผิดชอบตระหนักในสิทธิและหน้าที่ มีจิตสำนึกในความรับผิดชอบต่อสังคม การตัดสินใจ กระทำการใด 
ๆ ต้องกระทำโดยมีพันธะความรับผิดชอบต่อสาธารณะหรือผู้มีส่วนได้เสียกับหน่วยงานนั้น  และกล้าที่จะ
ยอมรับผลจากการกระทำนั้น ๆ  

2. หลักคุณธรรม (Ethics) หมายถึง การยึดมั ่นในความถูกต้องดีงาม การส่งเสริมสนับสนุน  
ให้ประชาชนพัฒนาตนเองไปพร้อมกัน เพื ่อให้คนไทยมีความซื ่อสัตย์จริงใจ  ขยันอดทน มีระเบียบวินัย 
ประกอบอาชีพสุจริตจนเป็นนิสัยประจำชาติ   

3. หลักความโปร่งใส (Transparency) หมายถึง การสร้างความไว้วางใจซึ ่งกันและกัน โดย
ปรับปรุงกลไกการทำงาน ขององค์กรทุกองค์กรให้มีความโปร่งใส มีกระบวนการทำงาน กฎเกณฑ์กติกา ข้อมูล
ข่าวสารที่เปิดเผย ตรงไปตรงมาตรวจสอบได้ประชาชนสามารถเข้าถึงข้อมูลข่าวสารของทางราชการได้สะดวกมี
ระบบ ตรวจสอบที่ดีมีสื่อมวลชนที่เป็นอิสระ  

4. หลักการมีส่วนร่วม (Participation) เมื่อมีความแตกต่างในความเห็นในสังคมจะต้อง ดำเนินการ
หาข้อตกลงร่วมที่ดีท่ีสุด เป็นกลางที่สุด และเป็นความสนใจร่วมของสังคมนั้นๆ การที่จะได้มาซึ่งฉันทานุมัติร่วม
นี้จำเป็นต้องมีความเข้าใจถึงวัฒนธรรมประวัติศาสตร์และแง่มุมทางสังคมของชุมชนนั้นๆ เป็นอย่างดี  รวมทั้ง
เปิดโอกาสให้ประชาชนมีส่วนร่วมรับรู้ และเสนอความเห็นในการตัดสินใจ ปัญหาสำคัญของประเทศไม่ว่าด้วย
การแจ้ง ความเห็น การไต่สวนสาธารณะ การประชาพิจารณ์ การแสดงประชามติหรืออ่ืนๆ  

5. หลักสำนึกรับผิดชอบ (Accountability) การตระหนักในสิทธิหน้าที ่ ความสำนึกในความ
รับผิดชอบต่อสังคม การใส่ใจปัญหาสาธารณะของบ้านเมือง และการกระตือรือร้นในการแก้ปัญหาตลอดจน
ความเคารพในความคิดเห็นที่แตกต่างและความ กล้าที่จะยอมรับผลดี และเสียจากการกระทำของตนเอง  

6. หลักความคุ้มค่า (Value for Money) การบริหารจัดการและการใช้ทรัพยากร ที่มีจำกัด เพ่ือให้
เกิดประโยชน์สูงสุดแก่ส่วนรวม โดยให้มีองค์กรหรือประชาชนมีความ ประหยัดใช้ของอย่างคุ้มค่า สร้างสรรค์
สินค้าและบริการที่มีคุณภาพสามารถแข่งขันได้ใน เวทีโลก และรักษาพัฒนาทรัพยากรธรรมชาติให้สมบูรณ์
ยั่งยืน 
 แต่ในทางพระพุทธศาสนาหลักธรรมาภิบาลนั้นสามารถแบ่งเป็น 3 หมวด คือ หมวดจริยธรรม หมวด
อุดมการณ์ และ หมวดผลธรรม โดยรวมได้แก่ หลักเบญจศีล หลักสุจริต หลักทิศ หลักอปริหานิยธรรม หลัก
เบญจธรรม และหลักโภควิภาค ซึ่งมีรายละเอียดโดยย่อ (พระมหาไกรวรรณ์ ชินทตฺติโย และคณะ, 2560) ดังนี้ 

1. หมวดจริยธรรม ซึ่งประกอบด้วยหลักเบญจศีล และหลักสุจริต ที่เป็นหลักธรรมาภิบาล คือ 
1.1 ไม่ทำให้คนอื่นเดือดร้อนหรือได้รับความเสียหาย ไม่มีจิตใจโหดร้ายทารุณที่จะก่อความ

เดือดร้อนทั้งแก่ตนเองและสังคม ไม่ทำให้เป็นที่หวาดกลัวของบุคคล สังคมหรือองค์กรอื่นๆ หรือเบียดเบียน 
ส่งผลกระทบกันในสังคม  

1.2 เคารพสิทธิซึ่งกันและกัน มีความซื่อสัตย์สุจริต ไม่คดโกง ไม่ละเมิดกรรมสิทธิ์ของผู้อ่ืน จะต้อง
จะต้องซื่อตรง ซื่อสัตย์ ไม่มีความละโมบโลภหลง  

1.3 ไม่ประพฤติข่มเหงจิตใจ ทำลายลบหลู่เกียรติและศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ด้วยกัน จะต้อง
เคารพสิทธิของกันและกัน หรือของแต่บุคคล ชุมชนหรือองค์กรต่างๆ 

  

1.4 สื่อสารหรือเปิดเผยข้อมูลแบบตรงไปตรงมา มีความโปร่งใสในข้อมูล  เพื่อให้ผู้อื่นได้รับรู้ถึง
ประโยชน์จากข้อมูลและข้อเท็จจริง  

1.5 ไม่โลภหรือลุ่มหลงประมาทมัวเมา มีความเมตตา กรุณาต่อกัน และเผื่อแผ่ความรักความเอ้ือ
อาทร เพ่ือให้ทุกคนเคารพในกรรมสิทธิ์ของผู้อ่ืน  

2. หมวดอุดมการณ์ ซึ ่งประกอบด้วยหลักทิศ และหลักอปริหานิยธรรม หมวดที่สะท้อนความ
รับผิดชอบและการมีส่วนร่วม เป็นการให้คำมั่นสัญญาที่ให้ไว้ต่อผู้ที่เกี่ยวข้องโดยไม่ปกปิดหรือละเลยปัญหา
ต่างๆ มีความรับผิดชอบ และมีสติความระลึกได้ และความรู้จักทั่วพร้อม คือ การฝึกตน การรู้จักยั้งคิด รู้จัก 
วิเคราะห์ และรู้สึกตัวเสมอว่าสิ่งใดควรทำและไม่ควรทำ เพ่ือไม่ให้ส่งผลกระทบต่อบุคคลอ่ืนๆ  

3. หมวดผลธรรม สิ่งที่ใกล้เคียงกับหลักคุณธรรม และหลักความคุ้มค่า คือ หลักเบญจธรรมและหลัก
โภควิภาค เป็นหลักธรรมที่มุ่งเน้นเกณฑ์หรือกรอบการใช้ทรัพย์ให้เป็นประโยชน์สุข สร้างประโยชน์เกื้อกูล มิใช่
เพียงมุ่งสร้างประโยชน์สุขเพื่อตนเองอย่างเดียว แต่ต้องมุ่งสร้างประโยชน์สุขให้ได้  ถึง 3 ระดับ คือ 1) การมุ่ง
สร้างที่พึ่งหรือความมั่นคงให้แก่คนอื่นทั้งในได้ด้านวัตถุและจิตใจ  2) การได้รับประโยชน์ทั้งตัวเราและคนอ่ืน
พร้อมๆ กันทั้งสองฝ่าย 3) การส่งเสริมเก้ือหนุนหรือบำเพ็ญโดยไม่มีฝ่ายหนึ่งฝ่ายใดเสียเปรียบ  

คณะผู้เขียนเห็นว่า หลักธรรมาภิบาลในทางพระพุทธศาสนา คือ เป็นการบูรณาการหลักพุทธรรมเพ่ือ
การบริหารงาน ทั้งยังเป็นหลักการที่นำมาใช้บริหารงานในปัจจุบันอย่างแพร่หลาย เพราะช่วยสร้างสรรค์และ
ส่งเสริมองค์กรให้มีศักยภาพและประสิทธิภาพ อาทิเช่น ข้าราชการต่างทำงานอย่างซื ่อสัตย์สุจริตและ
ขยันหมั่นเพียร ทำให้การดำเนินงานประสบผลสำเร็จ นอกจากนี้แล้วยังทำให้บุคคลภายนอกที่เกี่ยวข้องศรัทธา
และเชื่อมั่นในองค์กรนั้นๆ อันจะทำให้เกิดการพัฒนาอย่างต่อเนื่อง  เช่น องค์กรที่โปร่งใส ย่อมได้รับความ
ไว้วางใจในการร่วมปฏิบัติกิจกรรมร่วมกัน รัฐบาลที่โปร่งใส  ตรวจสอบได้ ย่อมสร้างความเชื่อมั่นให้แก่
ประชาชน ตลอดจนส่งผลดีต่อเสถียรภาพของรัฐบาลและความเจริญก้าวหน้าของประเทศ 

 
ความรับผิดชอบทางสังคม 

ความรับผิดชอบทางสังคม (Corporate Social Responsibility: CSR) เป็นการดำเนินกิจกรรม
ภายในและภายนอกองค์กรที่คำนึงถึงผลกระทบต่อสังคมทั้งในระดับใกล้และไกล ด้วยการใช้ทรัพยากรที่มีอยู่
ในองค์กรหรือทรัพยากรจากภายนอกองค์กรในอันที่จะทำให้อยู่ร่วมกันในสังคมได้อย่างเป็นปกติสุข  (สมศักดิ์ 
สามัคคีธรรม, 2564) การดำเนินกิจกรรมตามหลักความรับผิดชอบทางสังคม (CSR) จะต้องวางอยู่บนพื้นฐาน
ของหลักจริยธรรมเป็นสำคัญเพื่อก่อให้เกิดการแบ่งปันประโยชน์กับผู้มีส่วนได้ส่วนเสียกลุ่มต่างๆ อาทิเช่น 
ภาครัฐ ภาคเอกชน และภาคประชาชน โดยจะต้องตอบสนองต่อเป้าหมายในการพัฒนาที่ยั่งยืน (Ahmadu et 
al., 2015) โดยลักษณะสำคัญของความรับผิดชอบทางสังคมมี 6 ประการ คือ  

1. การทำด้วยความสมัครใจ (Voluntary) องค์กรที่จะทำจะต้องเป็นองค์กรที่ได้ปฏิบัติตามข้อกำหนด
ของกฎหมายต่างๆ อย่างครบถ้วน และต้องจำทำโครงการด้วยความสมัครใจโดยใช้ดุลยพินิจและติดสินใจ โดย
ผู้นพองค์กร รวมทั้งแสดงให้เห็นว่าองค์กรสามารถกำกับดูแลตัวเองในการจัดทำความรับผิดชอบทางสังคมได้
อย่างอิสระ 

2. การนำผลกระทบขององค์กรที่มีต่อสังคมมาให้องค์กรเป็นผู้รับผิดชอบเอง ( Internalizing on 
Managing Externalities) ผลกระทบขององค์กรที่มีต่อทางสังคม ได้แก่ การปล่อยน้ำเสียลงแม่น้ำ การปล่อย
ให้สถานที่ทำงานมีความเสี่ยงต่อปัญหาทางด้านสุขภาพและความปลอดภัยของพนักงาน เป็นต้น ซึ่งองค์กร
จะต้องรับผิดชอบต่อผลกระทบดังกล่าวด้วยตนเอง อาทิเช่น การหาทางป้องกันและแก้ไขผลกระทบที่เกิดขึ้น 
เพ่ือไม่ก่อให้เกิดความเดือดร้อนแก่สังคม และเป็นการเสริมสร้างสังคมท่ียุติธรรม 



 วารสารธรรมวัตร ปีที ่5 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 257)    95  

ใช้อำนาจในการบริหารราชการแผ่นดินให้มีความแข็งแกร่งมีประสิทธิภาพ มีคุณภาพ มีความโปร่งใส ยุติธรรม 
และสามารถตรวจสอบได้ซึ่งจะส่งผลให้การพัฒนา ประเทศชาติเป็นไปอย่างมั่นคงยั่งยืนและมีเสถียรภาพ  
โดยมีหลักพ้ืนฐาน 6 ประการ (สำนักงานคณะกรรมการพัฒนาระบบราชการ, 2555) ดังนี้ 

1. หลักนิติธรรม (Rule of Law) กฎหมายและกฎเกณฑ์ที่มีความเที่ยงตรงเป็นธรรมต่อทุกฝ่ายใน
สังคม และการบังคับใช้กฎหมายมีความยุติธรรมและบังคับใช้อย่างเสมอภาคเท่าเทียมกันไม่เลือกปฏิบัติ  หลัก
ความรับผิดชอบตระหนักในสิทธิและหน้าที่ มีจิตสำนึกในความรับผิดชอบต่อสังคม การตัดสินใจ กระทำการใด 
ๆ ต้องกระทำโดยมีพันธะความรับผิดชอบต่อสาธารณะหรือผู้มีส่วนได้เสียกับหน่วยงานนั้น  และกล้าที่จะ
ยอมรับผลจากการกระทำนั้น ๆ  

2. หลักคุณธรรม (Ethics) หมายถึง การยึดมั ่นในความถูกต้องดีงาม การส่งเสริมสนับสนุน  
ให้ประชาชนพัฒนาตนเองไปพร้อมกัน เพื ่อให้คนไทยมีความซื ่อสัตย์จริงใจ  ขยันอดทน มีระเบียบวินัย 
ประกอบอาชีพสุจริตจนเป็นนิสัยประจำชาติ   

3. หลักความโปร่งใส (Transparency) หมายถึง การสร้างความไว้วางใจซึ ่งกันและกัน โดย
ปรับปรุงกลไกการทำงาน ขององค์กรทุกองค์กรให้มีความโปร่งใส มีกระบวนการทำงาน กฎเกณฑ์กติกา ข้อมูล
ข่าวสารที่เปิดเผย ตรงไปตรงมาตรวจสอบได้ประชาชนสามารถเข้าถึงข้อมูลข่าวสารของทางราชการได้สะดวกมี
ระบบ ตรวจสอบที่ดีมีสื่อมวลชนที่เป็นอิสระ  

4. หลักการมีส่วนร่วม (Participation) เมื่อมีความแตกต่างในความเห็นในสังคมจะต้อง ดำเนินการ
หาข้อตกลงร่วมที่ดีท่ีสุด เป็นกลางที่สุด และเป็นความสนใจร่วมของสังคมนั้นๆ การที่จะได้มาซึ่งฉันทานุมัติร่วม
นี้จำเป็นต้องมีความเข้าใจถึงวัฒนธรรมประวัติศาสตร์และแง่มุมทางสังคมของชุมชนนั้นๆ เป็นอย่างดี  รวมทั้ง
เปิดโอกาสให้ประชาชนมีส่วนร่วมรับรู้ และเสนอความเห็นในการตัดสินใจ ปัญหาสำคัญของประเทศไม่ว่าด้วย
การแจ้ง ความเห็น การไต่สวนสาธารณะ การประชาพิจารณ์ การแสดงประชามติหรืออ่ืนๆ  

5. หลักสำนึกรับผิดชอบ (Accountability) การตระหนักในสิทธิหน้าที ่ ความสำนึกในความ
รับผิดชอบต่อสังคม การใส่ใจปัญหาสาธารณะของบ้านเมือง และการกระตือรือร้นในการแก้ปัญหาตลอดจน
ความเคารพในความคิดเห็นที่แตกต่างและความ กล้าที่จะยอมรับผลดี และเสียจากการกระทำของตนเอง  

6. หลักความคุ้มค่า (Value for Money) การบริหารจัดการและการใช้ทรัพยากร ที่มีจำกัด เพ่ือให้
เกิดประโยชน์สูงสุดแก่ส่วนรวม โดยให้มีองค์กรหรือประชาชนมีความ ประหยัดใช้ของอย่างคุ้มค่า สร้างสรรค์
สินค้าและบริการที่มีคุณภาพสามารถแข่งขันได้ใน เวทีโลก และรักษาพัฒนาทรัพยากรธรรมชาติให้สมบูรณ์
ยั่งยืน 
 แต่ในทางพระพุทธศาสนาหลักธรรมาภิบาลนั้นสามารถแบ่งเป็น 3 หมวด คือ หมวดจริยธรรม หมวด
อุดมการณ์ และ หมวดผลธรรม โดยรวมได้แก่ หลักเบญจศีล หลักสุจริต หลักทิศ หลักอปริหานิยธรรม หลัก
เบญจธรรม และหลักโภควิภาค ซึ่งมีรายละเอียดโดยย่อ (พระมหาไกรวรรณ์ ชินทตฺติโย และคณะ, 2560) ดังนี้ 

1. หมวดจริยธรรม ซึ่งประกอบด้วยหลักเบญจศีล และหลักสุจริต ที่เป็นหลักธรรมาภิบาล คือ 
1.1 ไม่ทำให้คนอื่นเดือดร้อนหรือได้รับความเสียหาย ไม่มีจิตใจโหดร้ายทารุณที่จะก่อความ

เดือดร้อนทั้งแก่ตนเองและสังคม ไม่ทำให้เป็นที่หวาดกลัวของบุคคล สังคมหรือองค์กรอื่นๆ หรือเบียดเบียน 
ส่งผลกระทบกันในสังคม  

1.2 เคารพสิทธิซึ่งกันและกัน มีความซื่อสัตย์สุจริต ไม่คดโกง ไม่ละเมิดกรรมสิทธิ์ของผู้อ่ืน จะต้อง
จะต้องซื่อตรง ซื่อสัตย์ ไม่มีความละโมบโลภหลง  

1.3 ไม่ประพฤติข่มเหงจิตใจ ทำลายลบหลู่เกียรติและศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ด้วยกัน จะต้อง
เคารพสิทธิของกันและกัน หรือของแต่บุคคล ชุมชนหรือองค์กรต่างๆ 

  

1.4 สื่อสารหรือเปิดเผยข้อมูลแบบตรงไปตรงมา มีความโปร่งใสในข้อมูล  เพื่อให้ผู้อื่นได้รับรู้ถึง
ประโยชน์จากข้อมูลและข้อเท็จจริง  

1.5 ไม่โลภหรือลุ่มหลงประมาทมัวเมา มีความเมตตา กรุณาต่อกัน และเผื่อแผ่ความรักความเอ้ือ
อาทร เพ่ือให้ทุกคนเคารพในกรรมสิทธิ์ของผู้อ่ืน  

2. หมวดอุดมการณ์ ซึ ่งประกอบด้วยหลักทิศ และหลักอปริหานิยธรรม หมวดที่สะท้อนความ
รับผิดชอบและการมีส่วนร่วม เป็นการให้คำมั่นสัญญาที่ให้ไว้ต่อผู้ที่เกี่ยวข้องโดยไม่ปกปิดหรือละเลยปัญหา
ต่างๆ มีความรับผิดชอบ และมีสติความระลึกได้ และความรู้จักทั่วพร้อม คือ การฝึกตน การรู้จักยั้งคิด รู้จัก 
วิเคราะห์ และรู้สึกตัวเสมอว่าสิ่งใดควรทำและไม่ควรทำ เพ่ือไม่ให้ส่งผลกระทบต่อบุคคลอ่ืนๆ  

3. หมวดผลธรรม สิ่งที่ใกล้เคียงกับหลักคุณธรรม และหลักความคุ้มค่า คือ หลักเบญจธรรมและหลัก
โภควิภาค เป็นหลักธรรมที่มุ่งเน้นเกณฑ์หรือกรอบการใช้ทรัพย์ให้เป็นประโยชน์สุข สร้างประโยชน์เกื้อกูล มิใช่
เพียงมุ่งสร้างประโยชน์สุขเพื่อตนเองอย่างเดียว แต่ต้องมุ่งสร้างประโยชน์สุขให้ได้  ถึง 3 ระดับ คือ 1) การมุ่ง
สร้างที่พึ่งหรือความมั่นคงให้แก่คนอื่นทั้งในได้ด้านวัตถุและจิตใจ  2) การได้รับประโยชน์ทั้งตัวเราและคนอ่ืน
พร้อมๆ กันทั้งสองฝ่าย 3) การส่งเสริมเก้ือหนุนหรือบำเพ็ญโดยไม่มีฝ่ายหนึ่งฝ่ายใดเสียเปรียบ  

คณะผู้เขียนเห็นว่า หลักธรรมาภิบาลในทางพระพุทธศาสนา คือ เป็นการบูรณาการหลักพุทธรรมเพ่ือ
การบริหารงาน ทั้งยังเป็นหลักการที่นำมาใช้บริหารงานในปัจจุบันอย่างแพร่หลาย เพราะช่วยสร้างสรรค์และ
ส่งเสริมองค์กรให้มีศักยภาพและประสิทธิภาพ อาทิเช่น ข้าราชการต่างทำงานอย่างซื ่อสัตย์สุจริตและ
ขยันหมั่นเพียร ทำให้การดำเนินงานประสบผลสำเร็จ นอกจากนี้แล้วยังทำให้บุคคลภายนอกที่เกี่ยวข้องศรัทธา
และเชื่อมั่นในองค์กรนั้นๆ อันจะทำให้เกิดการพัฒนาอย่างต่อเนื่อง  เช่น องค์กรที่โปร่งใส ย่อมได้รับความ
ไว้วางใจในการร่วมปฏิบัติกิจกรรมร่วมกัน รัฐบาลที่โปร่งใส  ตรวจสอบได้ ย่อมสร้างความเชื่อมั่นให้แก่
ประชาชน ตลอดจนส่งผลดีต่อเสถียรภาพของรัฐบาลและความเจริญก้าวหน้าของประเทศ 

 
ความรับผิดชอบทางสังคม 

ความรับผิดชอบทางสังคม (Corporate Social Responsibility: CSR) เป็นการดำเนินกิจกรรม
ภายในและภายนอกองค์กรที่คำนึงถึงผลกระทบต่อสังคมทั้งในระดับใกล้และไกล ด้วยการใช้ทรัพยากรที่มีอยู่
ในองค์กรหรือทรัพยากรจากภายนอกองค์กรในอันที่จะทำให้อยู่ร่วมกันในสังคมได้อย่างเป็นปกติสุข  (สมศักดิ์ 
สามัคคีธรรม, 2564) การดำเนินกิจกรรมตามหลักความรับผิดชอบทางสังคม (CSR) จะต้องวางอยู่บนพื้นฐาน
ของหลักจริยธรรมเป็นสำคัญเพื่อก่อให้เกิดการแบ่งปันประโยชน์กับผู้มีส่วนได้ส่วนเสียกลุ่มต่างๆ อาทิเช่น 
ภาครัฐ ภาคเอกชน และภาคประชาชน โดยจะต้องตอบสนองต่อเป้าหมายในการพัฒนาที่ยั่งยืน (Ahmadu et 
al., 2015) โดยลักษณะสำคัญของความรับผิดชอบทางสังคมมี 6 ประการ คือ  

1. การทำด้วยความสมัครใจ (Voluntary) องค์กรที่จะทำจะต้องเป็นองค์กรที่ได้ปฏิบัติตามข้อกำหนด
ของกฎหมายต่างๆ อย่างครบถ้วน และต้องจำทำโครงการด้วยความสมัครใจโดยใช้ดุลยพินิจและติดสินใจ โดย
ผู้นพองค์กร รวมทั้งแสดงให้เห็นว่าองค์กรสามารถกำกับดูแลตัวเองในการจัดทำความรับผิดชอบทางสังคมได้
อย่างอิสระ 

2. การนำผลกระทบขององค์กรที่มีต่อสังคมมาให้องค์กรเป็นผู้รับผิดชอบเอง ( Internalizing on 
Managing Externalities) ผลกระทบขององค์กรที่มีต่อทางสังคม ได้แก่ การปล่อยน้ำเสียลงแม่น้ำ การปล่อย
ให้สถานที่ทำงานมีความเสี่ยงต่อปัญหาทางด้านสุขภาพและความปลอดภัยของพนักงาน เป็นต้น ซึ่งองค์กร
จะต้องรับผิดชอบต่อผลกระทบดังกล่าวด้วยตนเอง อาทิเช่น การหาทางป้องกันและแก้ไขผลกระทบที่เกิดขึ้น 
เพ่ือไม่ก่อให้เกิดความเดือดร้อนแก่สังคม และเป็นการเสริมสร้างสังคมท่ียุติธรรม 



96    Journal of Thammawat Vol.5 No.2 (July - December 2024)  

3. การคำนึงถึงผู้มีส่วนได้ส่วนเสียหลายๆ ฝ่าย (Multi Stakeholder Orientation) องค์กรจะต้อง
จัดทำความรับผิดชอบทางสังคม โดยพิจารณาถึงการแบ่งปันประโยชน์ร่วมกับผู้มีส่วนได้ส่วนเสียกลุ่มต่างๆ  
เพ่ือเสริมสร้างความไว้วางใจต่อกันและร่วมมือกัน อันเป็นการเสริมสร้างภูมิคุ้มกันให้แก่องค์กรในระยะยาว 

4. การจัดความรับผิดชอบทางสังคมให้อยู่ในแนวเดียวกับความรับผิดชอบทางเศรษฐกิจ (Alignment 
of Social and Economic Responsibilities) ในอดีตคนโดยทั่วไปมักคิดว่าการทำความรับผิดชอบทางสังคม
คือ การนำส่วนหนึ่งของผลกำไรมาใช้เพื่อทำให้สังคมได้รับประโยชน์ หรือที่มักนิยมเรียกว่า  การคืนกำไรให้แก่
สังคม แนวคิดดังกล่าวเป็นการมองความรับผิดชอบทางธุรกิจที่เข้ากันไม่ได้กับความรับผิดชอบทางสังคม 
กล่าวคือ หากมีความรับผิดชอบทางสังคมสูงขึ้น ก็ย่อมส่งผลให้เกิดความรับผิดชอบทางเศรษฐกิจ (ผลกำไร) 
น้อยลง แต่แนวคิดความรับผิดชอบทางสังคมในปัจจุบันหันมาให้ความสำคัญกับความรับผิดชอบทางสังคมที่ทำ
ให้องค์กรได้รับประโยชน์ไปพร้อมๆ กันด้วย ซึ่งก็คือ การไขปริศนาที่ว่าองค์กรธุรกิ จจะได้รับประโยชน์ในเชิง
เศรษฐศาสตร์จากการรับผิดชอบทางสังคม อาทิ การผลิตรถยนต์ขนาดเล็กที่ใช้พลังงานทางเลือกประหยัด และ
เป็นมิตรกับสิ่งแวดล้อม ทำให้สังคมได้รับประโยชน์ เป็นต้น 

5. การปฏิบัติและคุณค่า (Practices and Values) หมายความว่า องค์กรดำเนินโครงการนี ้เพ่ือ
ต้องการจัดการกับปัญหาสังคมบางอย่าง โดยการทำในกรณีนี้จะวางอยู่บนฐานของคุณค่า ที่ตนเองยึดถือ
บางอย่าง เช่น การยึดถือความเชื่อที่ว่า สังคมที่ดีและมีความเป็นไปได้ถ้าทุกคนให้ความร่วมมือ คือ สังคมที่ให้
ความสำคัญกับส่วนรวม สังคมที่ยึดโยงกันด้วยความสัมพันธ์แบบชุมชน สังคมเข้มแข็ง หรือการพัฒนาสังคม
อย่างยั่งยืน เป็นต้น' คุณค่าและอุดมการณ์ดังกล่าวเป็นเหตุผลสำคัญที่ทำให้ผู้นำองค์กรธุรกิจตัดสินใจทำ
โครงการนี้พร้อมๆ กับซักจูงให้พนักงานเข้าร่วมในการดำเนินงาน ดังกล่าวอย่างจริงจัง 

6. การข้ามพันการบริจาคเพื่อสังคม (Beyond Philanthropy) หมายถึง การทำความรับผิดชอบทาง
สังคมมิใช่เพียงต้องการทำความดีตามหลักคุณธรรม แต่เป็นการทำความรับผิดชอบทางสังคมตามข้อกำหนด
ของมาตรฐานระหว่างประเทศ หรือการผนวก ความรับผิดชอบทางสังคมขององค์กร อาทิ การทำความ
รับผิดชอบทางสังคมเพ่ือประโยชน์ หรือการทำความรับผิดชอบทางสังคม โดยคำนึงถึงความคุ้มค่าต่อองค์กร 

คณะผู้เขียนเห็นว่า ความรับผิดชอบต่อสังคมนั้นถึงแม้จะเป็นเรื่องของการจัดกิจกรรมที่ถือเป็น การใช้
จ่ายที่อาจจะสิ้นเปลืองขององค์กร แต่การดำเนินกิจกรรมความรับผิดชอบต่อสังคมนั้นมี ประโยชน์หลายด้าน 
เพราะการดำเนินกิจกรรมความรับผิดชอบต่อสังคมนี้ เปรียบเสมือนตัวช่วยสนับสนุนภาพพจน์ขององค์กรทำให้
ผู้มีส่วนได้เสียที่เกี่ยวข้องมีความไว้วางใจ สำหรับองค์กรแล้วประโยชน์ที่ได้รับจากการจัดกิจกรรมเพื่อสังคม  
ได้แก่ การดึงดูดพนักงาน การสร้างชื่อเสียงและภาพลักษณ์ที่ดีต่อองค์กร สร้างความสัมพันธ์ที่ดีต่อองค์กรและ
ชุมชน พนักงานมีความจริงใจต่อองค์กรและหน้าที ่ ลดต้นทุนและความเสี ่ยงขององค์กร  รวมทั้งสร้าง
ความสามารถในการแข่งขัน ดังนั้นจะเห็นได้ว่าการทำกิจกรรมเพื่อสังคมคือกุญแจสำคัญในการผลักดันให้
องค์กรสามารถสร้างจุดยืนพิเศษที่ยากต่อการเลียนแบบและเป็น แรงผลักดันให้องค์กรเติบโตได้อย่างยั่งยืน
รวมทั้งยังช่วยลดความขัดแย้งกับสังคมรอบข้างได้อย่างดี 

 
การพัฒนาอย่างยั่งยืน 

การพัฒนาที่ยั่งยืน คือ การพัฒนาที่เน้นให้มนุษย์คำนึงถึงขีดจำกัดของทรัพยากรธรรมชาติบนโลก 
และให้ มีการดำเนินการพัฒนาควบคู่ไปกับการอนุรักษ์และฟ้ืนฟูทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมโดยให้เป็น
การพัฒนา ที่ตอบสนองความต้องการของคนทั้งในยุคปัจจุบันและยุคต่อๆ ไปอย่างเท่าเทียมกัน  (บานชื่น 
นักการเรียน และ เพ็ญศรี บางบอน, 2559) การพัฒนาที่ยั่งยืนต้องทำให้ประชาชนมีคุณภาพชีวิตที่ดีขึ้น มี
ระบบสังคมที่เป็นสังคมธรรมรัฐ มีระบบการ พัฒนาเศรษฐกิจที่มั ่นคง ไม่จำเป็นต้องพึ่งพาความช่วยเหลือ

  

ภายนอกมีคุณภาพสิ่งแวดล้อมที ่ดี ประชาชนรู้จักใช้ทรัพยากรธรรมชาติอย่างรู้คุณค่า โดยเฉพาะการใช้
ทรัพยากรธรรมชาติเพื่อเป็นฐานในการผลิตเพื่อนำไปสู่การเจริญเติบโตทางเศรษฐกิจ หลักการสำคัญของการ
พัฒนาที่ยั่งยืน คือ การสร้างสมดุลระหว่าง 3 มิติ (สำนักความร่วมมือด้านทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม
ระหว่างประเทศ สำนักงานปลัดกระทรวง ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม, 2556) คือ   

1. มิติการพัฒนาเศรษฐกิจที่ยั่งยืน ซึ่งเป็นการพัฒนาเศรษฐกิจให้เจริญเติบโตอย่างมีคุณภาพ กระจาย
รายได้ให้เอ้ือประโยชน์ต่อคนส่วนใหญ่ในสังคม โดยเฉพาะคนที่มีรายได้ต่ำ  

2. มิติการพัฒนาสังคมที่ยั่งยืน ซึ่งเป็นการพัฒนาคนให้มีความรู้ มีสมรรถนะและมีผลิตภาพสูงขึ้น  
ส่งเสริมให้เกิดสังคมท่ีมีคุณภาพและเป็นสังคมแห่งการเรียนรู้  

3. มิติการพัฒนาสิ ่งแวดล้อมที ่ยั ่งยืน ซึ ่งเป็นการใช้ทรัพยากรธรรมชาติในปริมาณที่ระบบนิเวศ  
สามารถฟ้ืนตัวกลับสู่สภาพเดิมได้ การปล่อยมลพิษออกสู่สิ่งแวดล้อมในระดับที่ระบบนิเวศ สามารถดูดซับและ
ทำลายมลพิษนั้นได้ โดยให้สามารถผลิตมาทดแทนทรัพยากรประเภทที่ใช้ไป แล้วหมดได้ 

คณะผู้เขียนเห็นว่า การพัฒนาที่ยั่งยืน เป็นการพัฒนาที่ก่อให้เกิดความสมดุลหรือมีปฏิสัมพันธ์ที่
เกื้อกูล กันในระหว่างมิติต่างๆ ทั้งทางด้านเศรษฐกิจ สังคม การเมือง วัฒนธรรม จิตใจ รวมทั้งทรัพยากร 
ธรรมชาติ และสิ่งแวดลอม อันเป็นองค์ประกอบที่จะรวมกันหรือองค์รวมในการทำให้ชีวิตมนุษย์สามารถอยู่ดีมี
สุขได้ทั้งสำหรับคนในรุ่นปัจจุบันและคนใน รุ่นอนาคต 
  
วิเคราะห์หลักธรรมาภิบาลในทางพระพุทธศาสนาเพื่อความรับผิดชอบทางสังคมสู่การพัฒนาที่
สมดุลอย่างยั่งยืน 

หลักธรรมาภิบาลในทางพระพุทธศาสนาเพ่ือความรับผิดชอบทางสังคมสู่การพัฒนาที่สมดุลอย่างยั่งยืน 
ดังที่ได้กล่าวมาแล้วว่ากระบวนการนโยบายและการจัดการสาธารณะบนพื้นฐานของหลักธรรมาภิบาลในทาง
พระพุทธศาสนา และการดำเนินความรับผิดชอบทางสังคมขององค์กรจะมีความเป็นไปได้เมื่ออยู่ภายในบริบท
ของการปกครองในระบบประชาธิปไตยเสรีภาพนิยมที ่มีความเป็นสถาบัน โดยเฉพาะอย่างยิ ่งในสังคม
ประชาธิปไตยที่ประชาชนมีลักษณะที่เรียกว่า “ความเป็นพลเมืองที่กระตือรือร้น” ซึ่งมีลักษณะเป็นวัฒนธรรม
ทางการเมือง ซึ่งเกิดขึ้นจากกระบวนการอบรมขัดเกลามาตั้งแต่ในสถาบันครอบครัว โรงเรียน สถานที่ทำงาน 
และชุมชน ดังได้กล่าวมาแล้วว่า "ความเป็นพลเมืองที่กระตือรือร้น" เป็นปัจจัยที่มีความสำคัญอย่างยิ่งต่อการ
เสริมสร้างธรรมาภิบาลของภาครัฐที่มีความรับผิดชอบต่อสังคมและสิ่งแวดล้อม เนื่องจากบุคคลที่มีลักษณะของ
ความเป็นพลเมืองที่กระตือรือร้นจะมีความรับผิดชอบต่อส่วนรวม มีความห่วงใย สนใจ ติดตาม และเข้าร่วมใน
กิจกรรมสาธารณะแก้ไขปัญหาความขัดแย้ง ด้วยเหตุผลไม่นิยมความรุนแรง และเสียสละเพื ่อส่วนรวม 
คุณสมบัติของบุคคลดังกล่าวไม่เพียงแต่จะเอื้ออำนวยให้กับการเติบโตของหลักธรรมาภิบาล และการจัดทำ
ความรับผิดชอบทางสังคมเท่านั้น แต่ยังก่อให้เกิดการสะสมทุนทางสังคมให้มีความเข้มแข็งเพ่ิมข้ึนอีกด้วย 

เมื่อพิจารณาเฉพาะความรับผิดชอบทางสังคม (CSR) พบว่า มีความสอดคล้องกับการประยุกต์ใช้
ปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียงต่างให้ความสำคัญกับการจัดการผู้มีส่วนได้ส่วนเสียเพื่อก่อให้เกิดความร่วมมือ
และการแบ่งปันประโยชน์ นอกจากนี้ยังพบว่า มีปัจจัย 4 ประการ ที่เอ้ืออำนวยให้ทุนทางสังคมสามารถเติบโต
ได้อย่างมั่นคง คือ ความเป็นพลเมืองที่กระตือรือรัน หลักธรรมาภิบาลในทางพระพุทธศาสนา และความ
รับผิดชอบทางสังคม อาจกล่าวสรุปในภาพรวมอย่างไม่เกินเลยได้ว่า ธรรมาภิบาลในทางพระพุทธศาสนาและ
ความรับผิดชอบทางสังคม ที่บูรณาการเข้ากับปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียง บนพื้นฐานของความร่วมมือและ
แบ่งปันประโยชน์กับผู้มีส่วนได้ส่วนเสียกลุ่มต่างๆ อย่างเป็นธรรมจะก่อให้เกิดการสะสมทุนทางสังคม ซึ่งปัจจัย
ทั้งหมดเหล่านี้รวมทั้งความเป็นพลเมืองที่กระตือรือร้นจะส่งผลให้เกิดการพัฒนาที่สมดุล เนื่องจากปัจจัยเหล่านี้



 วารสารธรรมวัตร ปีที ่5 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 257)    97  

3. การคำนึงถึงผู้มีส่วนได้ส่วนเสียหลายๆ ฝ่าย (Multi Stakeholder Orientation) องค์กรจะต้อง
จัดทำความรับผิดชอบทางสังคม โดยพิจารณาถึงการแบ่งปันประโยชน์ร่วมกับผู้มีส่วนได้ส่วนเสียกลุ่มต่างๆ  
เพ่ือเสริมสร้างความไว้วางใจต่อกันและร่วมมือกัน อันเป็นการเสริมสร้างภูมิคุ้มกันให้แก่องค์กรในระยะยาว 

4. การจัดความรับผิดชอบทางสังคมให้อยู่ในแนวเดียวกับความรับผิดชอบทางเศรษฐกิจ (Alignment 
of Social and Economic Responsibilities) ในอดีตคนโดยทั่วไปมักคิดว่าการทำความรับผิดชอบทางสังคม
คือ การนำส่วนหนึ่งของผลกำไรมาใช้เพื่อทำให้สังคมได้รับประโยชน์ หรือที่มักนิยมเรียกว่า  การคืนกำไรให้แก่
สังคม แนวคิดดังกล่าวเป็นการมองความรับผิดชอบทางธุรกิจที่เข้ากันไม่ได้กับความรับผิดชอบทางสังคม 
กล่าวคือ หากมีความรับผิดชอบทางสังคมสูงขึ้น ก็ย่อมส่งผลให้เกิดความรับผิดชอบทางเศรษฐกิจ (ผลกำไร) 
น้อยลง แต่แนวคิดความรับผิดชอบทางสังคมในปัจจุบันหันมาให้ความสำคัญกับความรับผิดชอบทางสังคมที่ทำ
ให้องค์กรได้รับประโยชน์ไปพร้อมๆ กันด้วย ซึ่งก็คือ การไขปริศนาที่ว่าองค์กรธุรกิ จจะได้รับประโยชน์ในเชิง
เศรษฐศาสตร์จากการรับผิดชอบทางสังคม อาทิ การผลิตรถยนต์ขนาดเล็กที่ใช้พลังงานทางเลือกประหยัด และ
เป็นมิตรกับสิ่งแวดล้อม ทำให้สังคมได้รับประโยชน์ เป็นต้น 

5. การปฏิบัติและคุณค่า (Practices and Values) หมายความว่า องค์กรดำเนินโครงการนี ้เพ่ือ
ต้องการจัดการกับปัญหาสังคมบางอย่าง โดยการทำในกรณีนี้จะวางอยู่บนฐานของคุณค่า ที่ตนเองยึดถือ
บางอย่าง เช่น การยึดถือความเชื่อที่ว่า สังคมที่ดีและมีความเป็นไปได้ถ้าทุกคนให้ความร่วมมือ คือ สังคมที่ให้
ความสำคัญกับส่วนรวม สังคมที่ยึดโยงกันด้วยความสัมพันธ์แบบชุมชน สังคมเข้มแข็ง หรือการพัฒนาสังคม
อย่างยั่งยืน เป็นต้น' คุณค่าและอุดมการณ์ดังกล่าวเป็นเหตุผลสำคัญที่ทำให้ผู้นำองค์กรธุรกิจตัดสินใจทำ
โครงการนี้พร้อมๆ กับซักจูงให้พนักงานเข้าร่วมในการดำเนินงาน ดังกล่าวอย่างจริงจัง 

6. การข้ามพันการบริจาคเพื่อสังคม (Beyond Philanthropy) หมายถึง การทำความรับผิดชอบทาง
สังคมมิใช่เพียงต้องการทำความดีตามหลักคุณธรรม แต่เป็นการทำความรับผิดชอบทางสังคมตามข้อกำหนด
ของมาตรฐานระหว่างประเทศ หรือการผนวก ความรับผิดชอบทางสังคมขององค์กร อาทิ การทำความ
รับผิดชอบทางสังคมเพ่ือประโยชน์ หรือการทำความรับผิดชอบทางสังคม โดยคำนึงถึงความคุ้มค่าต่อองค์กร 

คณะผู้เขียนเห็นว่า ความรับผิดชอบต่อสังคมนั้นถึงแม้จะเป็นเรื่องของการจัดกิจกรรมที่ถือเป็น การใช้
จ่ายที่อาจจะสิ้นเปลืองขององค์กร แต่การดำเนินกิจกรรมความรับผิดชอบต่อสังคมนั้นมี ประโยชน์หลายด้าน 
เพราะการดำเนินกิจกรรมความรับผิดชอบต่อสังคมนี้ เปรียบเสมือนตัวช่วยสนับสนุนภาพพจน์ขององค์กรทำให้
ผู้มีส่วนได้เสียที่เกี่ยวข้องมีความไว้วางใจ สำหรับองค์กรแล้วประโยชน์ที่ได้รับจากการจัดกิจกรรมเพื่อสังคม  
ได้แก่ การดึงดูดพนักงาน การสร้างชื่อเสียงและภาพลักษณ์ที่ดีต่อองค์กร สร้างความสัมพันธ์ที่ดีต่อองค์กรและ
ชุมชน พนักงานมีความจริงใจต่อองค์กรและหน้าที ่ ลดต้นทุนและความเสี ่ยงขององค์กร  รวมทั้งสร้าง
ความสามารถในการแข่งขัน ดังนั้นจะเห็นได้ว่าการทำกิจกรรมเพื่อสังคมคือกุญแจสำคัญในการผลักดันให้
องค์กรสามารถสร้างจุดยืนพิเศษที่ยากต่อการเลียนแบบและเป็น แรงผลักดันให้องค์กรเติบโตได้อย่างยั่งยืน
รวมทั้งยังช่วยลดความขัดแย้งกับสังคมรอบข้างได้อย่างดี 

 
การพัฒนาอย่างยั่งยืน 

การพัฒนาที่ยั่งยืน คือ การพัฒนาที่เน้นให้มนุษย์คำนึงถึงขีดจำกัดของทรัพยากรธรรมชาติบนโลก 
และให้ มีการดำเนินการพัฒนาควบคู่ไปกับการอนุรักษ์และฟ้ืนฟูทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมโดยให้เป็น
การพัฒนา ที่ตอบสนองความต้องการของคนทั้งในยุคปัจจุบันและยุคต่อๆ ไปอย่างเท่าเทียมกัน  (บานชื่น 
นักการเรียน และ เพ็ญศรี บางบอน, 2559) การพัฒนาที่ยั่งยืนต้องทำให้ประชาชนมีคุณภาพชีวิตที่ดีข้ึน มี
ระบบสังคมที่เป็นสังคมธรรมรัฐ มีระบบการ พัฒนาเศรษฐกิจที่มั ่นคง ไม่จำเป็นต้องพึ่งพาความช่วยเหลือ

  

ภายนอกมีคุณภาพสิ่งแวดล้อมที ่ดี ประชาชนรู้จักใช้ทรัพยากรธรรมชาติอย่างรู้คุณค่า โดยเฉพาะการใช้
ทรัพยากรธรรมชาติเพื่อเป็นฐานในการผลิตเพื่อนำไปสู่การเจริญเติบโตทางเศรษฐกิจ หลักการสำคัญของการ
พัฒนาที่ยั่งยืน คือ การสร้างสมดุลระหว่าง 3 มิติ (สำนักความร่วมมือด้านทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม
ระหว่างประเทศ สำนักงานปลัดกระทรวง ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม, 2556) คือ   

1. มิติการพัฒนาเศรษฐกิจที่ยั่งยืน ซึ่งเป็นการพัฒนาเศรษฐกิจให้เจริญเติบโตอย่างมีคุณภาพ กระจาย
รายได้ให้เอ้ือประโยชน์ต่อคนส่วนใหญ่ในสังคม โดยเฉพาะคนที่มีรายได้ต่ำ  

2. มิติการพัฒนาสังคมที่ยั่งยืน ซึ่งเป็นการพัฒนาคนให้มีความรู้ มีสมรรถนะและมีผลิตภาพสูงขึ้น  
ส่งเสริมให้เกิดสังคมท่ีมีคุณภาพและเป็นสังคมแห่งการเรียนรู้  

3. มิติการพัฒนาสิ ่งแวดล้อมที ่ยั ่งยืน ซึ ่งเป็นการใช้ทรัพยากรธรรมชาติในปริมาณที่ระบบนิเวศ  
สามารถฟ้ืนตัวกลับสู่สภาพเดิมได้ การปล่อยมลพิษออกสู่สิ่งแวดล้อมในระดับที่ระบบนิเวศ สามารถดูดซับและ
ทำลายมลพิษนั้นได้ โดยให้สามารถผลิตมาทดแทนทรัพยากรประเภทที่ใช้ไป แล้วหมดได้ 

คณะผู้เขียนเห็นว่า การพัฒนาที่ยั่งยืน เป็นการพัฒนาที่ก่อให้เกิดความสมดุลหรือมีปฏิสัมพันธ์ที่
เกื้อกูล กันในระหว่างมิติต่างๆ ทั้งทางด้านเศรษฐกิจ สังคม การเมือง วัฒนธรรม จิตใจ รวมทั้งทรัพยากร 
ธรรมชาติ และสิ่งแวดลอม อันเป็นองค์ประกอบที่จะรวมกันหรือองค์รวมในการทำให้ชีวิตมนุษย์สามารถอยู่ดีมี
สุขได้ทั้งสำหรับคนในรุ่นปัจจุบันและคนใน รุ่นอนาคต 
  
วิเคราะห์หลักธรรมาภิบาลในทางพระพุทธศาสนาเพื่อความรับผิดชอบทางสังคมสู่การพัฒนาที่
สมดุลอย่างยั่งยืน 

หลักธรรมาภิบาลในทางพระพุทธศาสนาเพ่ือความรับผิดชอบทางสังคมสู่การพัฒนาที่สมดุลอย่างยั่งยืน 
ดังที่ได้กล่าวมาแล้วว่ากระบวนการนโยบายและการจัดการสาธารณะบนพื้นฐานของหลักธรรมาภิบาลในทาง
พระพุทธศาสนา และการดำเนินความรับผิดชอบทางสังคมขององค์กรจะมีความเป็นไปได้เมื่ออยู่ภายในบริบท
ของการปกครองในระบบประชาธิปไตยเสรีภาพนิยมที ่มีความเป็นสถาบัน โดยเฉพาะอย่างยิ ่งในสังคม
ประชาธิปไตยที่ประชาชนมีลักษณะที่เรียกว่า “ความเป็นพลเมืองที่กระตือรือร้น” ซึ่งมีลักษณะเป็นวัฒนธรรม
ทางการเมือง ซึ่งเกิดขึ้นจากกระบวนการอบรมขัดเกลามาตั้งแต่ในสถาบันครอบครัว โรงเรียน สถานที่ทำงาน 
และชุมชน ดังได้กล่าวมาแล้วว่า "ความเป็นพลเมืองที่กระตือรือร้น" เป็นปัจจัยที่มีความสำคัญอย่างยิ่งต่อการ
เสริมสร้างธรรมาภิบาลของภาครัฐที่มีความรับผิดชอบต่อสังคมและสิ่งแวดล้อม เนื่องจากบุคคลที่มีลักษณะของ
ความเป็นพลเมืองที่กระตือรือร้นจะมีความรับผิดชอบต่อส่วนรวม มีความห่วงใย สนใจ ติดตาม และเข้าร่วมใน
กิจกรรมสาธารณะแก้ไขปัญหาความขัดแย้ง ด้วยเหตุผลไม่นิยมความรุนแรง และเสียสละเพื ่อส่วนรวม 
คุณสมบัติของบุคคลดังกล่าวไม่เพียงแต่จะเอื้ออำนวยให้กับการเติบโตของหลักธรรมาภิบาล และการจัดทำ
ความรับผิดชอบทางสังคมเท่านั้น แต่ยังก่อให้เกิดการสะสมทุนทางสังคมให้มีความเข้มแข็งเพ่ิมข้ึนอีกด้วย 

เมื่อพิจารณาเฉพาะความรับผิดชอบทางสังคม (CSR) พบว่า มีความสอดคล้องกับการประยุกต์ใช้
ปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียงต่างให้ความสำคัญกับการจัดการผู้มีส่วนได้ส่วนเสียเพื่อก่อให้เกิดความร่วมมือ
และการแบ่งปันประโยชน์ นอกจากนี้ยังพบว่า มีปัจจัย 4 ประการ ที่เอ้ืออำนวยให้ทุนทางสังคมสามารถเติบโต
ได้อย่างมั่นคง คือ ความเป็นพลเมืองที่กระตือรือรัน หลักธรรมาภิบาลในทางพระพุทธศาสนา และความ
รับผิดชอบทางสังคม อาจกล่าวสรุปในภาพรวมอย่างไม่เกินเลยได้ว่า ธรรมาภิบาลในทางพระพุทธศาสนาและ
ความรับผิดชอบทางสังคม ที่บูรณาการเข้ากับปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียง บนพื้นฐานของความร่วมมือและ
แบ่งปันประโยชน์กับผู้มีส่วนได้ส่วนเสียกลุ่มต่างๆ อย่างเป็นธรรมจะก่อให้เกิดการสะสมทุนทางสังคม ซึ่งปัจจัย
ทั้งหมดเหล่านี้รวมทั้งความเป็นพลเมืองที่กระตือรือร้นจะส่งผลให้เกิดการพัฒนาที่สมดุล เนื่องจากปัจจัยเหล่านี้



98    Journal of Thammawat Vol.5 No.2 (July - December 2024)  

ต่างช่วยกันถ่วงดุลมิให้มีการพัฒนาที่มุ ่งเน้นด้านการเติบโตทางเศรษฐกิจมากเกินไป จนละเลยและส่ง
ผลกระทบต่อสังคมและสิ่งแวดล้อม ซึ่งการพัฒนาที่สมดุลดังกล่าวจะนำไปสู่ความยั่งยืนในที่สุด ดังแผนภาพ  

 
 

ภาพที่ 1 ความเชื่อมโยงระหว่างหลักธรรมาภิบาลในทางพระพุทธศาสนา 
เพ่ือความรับผิดชอบทางสังคมสู่การพัฒนาที่สมดุลอย่างยั่งยืน 

 
จากภาพกล่าวได้ว่า หลักธรรมาภิบาลในทางพระพุทธศาสนา และความรับผิดชอบทางสังคมต่างมี

เป้าหมายสูงสุดอันเดียวกัน คือ เพื่อเสริมสร้างและพัฒนาสังคมให้ดีกว่าเดิม โดยเฉพาะอย่างยิ่ง สังคมที่เป็น
ธรรม ไม่มีการทุจริตคอร์รัปชั่น ลดความยากจนลดความเหลื่อมล้ำ มีสิ่งแวดล้อมที่ดี และโดยเฉพาะอย่างยิ่ง
การพัฒนาที่สมดุลและยั ่งยืน ต่างวางอยู ่บนเงื ่อนไขอันเดียวกัน กล่าวคือจะสามารถขยายตัวได้ดีและมี
ประสิทธิภาพภายใต้บริบทของระบอบประชาธิปไตยเสรีนิยม สังคมที่มีความไว้วางใจเป็นพื ้น ฐานทาง
วัฒนธรรม และสังคมที่ประชาชนโดยทั่วไปมีลักษณะที่เรียกว่า "ความเป็นพลเมืองที่กระตือรือรัน" ทั้งยังมี
ความสัมพันธ์กันอย่างใกล้ชิดกับการสะสมทุนทางสังคม กล่าวคือ กระบวนการนโยบายและการบริหารจัดการ
สาธารณะที่วางอยู่บนหลักธรรมาภิบาลจะส่งผลต่อการจัดทำความรับผิดชอบทางสังคมกันอย่างกว้างขวางและ
จริงจังของรัฐวิสาหกิจ และองค์การเอกชน จะส่งผลต่อการเพิ่มทุนทางสังคมในระดับสูงเช่นกัน อันจะเป็น
กระบวนการจัดการผู้มีส่วนได้ส่วนเสียเพื่อให้เกิดความร่วมมือและแบ่งปันประโยชน์ อย่างไรก็ตามหากมองใน
ระดับพื้นผิวอาจพบว่า ธรรมาภิบาลของภาครัฐไม่เกี่ยวข้องกับการแบ่งปันประโยชน์กับภาคีต่างๆ แต่หากมอง
เชิงวิพากษ์ให้ครอบคลุมในระดับกว้าง โดยผ่านการวิเคราะห์ในระดับลึกซึ้ง จะพบว่าแท้จริงแล้วธรรมาภิบาล
ของภาครัฐมีการเชื่อมโยงกับการจัดการผู้มีส่วนได้ส่วนเสียอย่างแยกจากกันไม่ออก ไม่ว่าจะเป็นการจัดการ
สาธารณะ และกระบวนการนโยบายของภาครัฐ ซึ่งต่างเกี่ยวข้องกับผู้มีส่วนได้ส่วนเสียด้วยกันทั้งสิ้น ดังนั้นจึง
หนีไม่พันที่ภาครัฐจะต้องมีการจัดการผู้มีส่วนได้ส่วนเสียเพื่อก่อให้เกิดความเป็นธรรมแก่ทุกๆ ฝ่าย เกิดการ

ความเป็นพลเมืองที่กระตือรือร้น 
(สำนึกเป็นส่วนหนึ่งของสังคม ตระหนักในสิทธิหน้าที่ สนใจติดตามความเป็นไป

ของสังคม เข้าร่วมกิจกรรมสาธารณะ และมุ่งเน้นส่วนรวม) 

 
 
 
 
 
 

การพัฒนาที่
สมดุล 

(เศรษฐกิจ สังคม 
และสิ่งแวดล้อม)  

 
 
 
 
 

การพัฒนาที่
ยั่งยืน (พึ่งตัวเอง
มีภูมิคุ้มกันและ
สามารถปรับตัว/

ฟื้นตัวเร็ว) 

ทุนทางสังคม  
(ตกผลึกเป็นวัฒนธรรม
แห่งความไว้วางใจคน

แปลกหน้า) 

 
หลักธรรมาภิ
บาลในทาง

พระพุทธศาสนา 
 
(สำนึกรับผิดชอบ 
เคารพสิทธิซึ ่งกัน
และก ัน ส ื ่ อสาร
ห ร ื อ เ ป ิ ด เ ผ ย  
มุ่งเน้นเกณฑ์หรือ
กรอบการใช้ทรัพย์
ให้เป็นประโยชน์
สุข)  

 

 
ความ

รบัผิดชอบ
ทางสงัคม 

(CSR, CSV, 
ธุรกิจเพื่อ

สงัคม 
NGOs) 

ใช้ปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพยีงในการบริหารจัดการ 

การจัดการผู้มีส่วนได้ส่วน
เสีย (ความร่วมมอืและ

แบ่งปันประโยชน์) 

  

แบ่งปันประโยชน์และความร่วมมือระหว่างภาคีต่างๆ ปัจจัยเหล่านี้จะส่งผลอย่างมากต่อความชอบธรรมของ
ภาครัฐรวมทั้งเป็นเงื่อนไขสำคัญของการพัฒนาสังคมที่สมดุลและยั่งยืน 
 
สรุป 

การใช้หลักธรรมาภิบาลในทางพระพุทธศาสนา ทำให้องค์กรสามารถเพ่ิมประสิทธิภาพการบริหารงาน
ได้ อีกท้ังยังเป็นกลไกในการควบคุมติดตามและตรวจสอบ โดยมีประชาชนหรือองค์กรภายนอกมีส่วนร่วม ทั้งนี้
เพื่อป้องกันไม่ให้เกิดความเสียหายแก่การบริหารองค์กร เพราะการสร้างธรรมาภิบาลให้เกิดขึ้นในองค์กร  เป็น
การสร้างสำนึกที่ดีในการบริหารงานและการทำงานในองค์กร และจัดระบบที่สนับสนุนให้มีการปฏิบัติตาม
สำนึกที่ดี ไม่ว่าจะเป็นในเรื่องของการบริหารงานอย่างมีประสิทธิภาพ ไม่สิ้นเปลือง  การติดตามการทุจริต 
ความโปร่งใส โดยคำนึงถึงผู้ที่เกี่ยวข้องที่จะได้รับผลกระทบ คือ 1) ภาครัฐ ต้องมีการปฏิรูปบทบาทหน้าที่
โครงสร้างและกระบวนการทำงานของหน่วยงาน/กลไก การบริหารให้สามารถบริหารทรัพยากรของสังคมโปร่งใส 
ซื่อตรง เป็นธรรม มีประสิทธิภาพ ประสิทธิผล และมีสมรรถนะสูงในการนำบริการของรัฐที่มีคุณภาพไปสู่
ประชาชน โดยจะต้องมีการเปลี ่ยนทัศนคติ ค่านิยม และวิธีทำงานของเจ้าหน้าที่รัฐให้ทำงานโดยยึดถือ
ประชาชนเป็นศูนย์กลาง และสามารถร่วมทำงานกับภาคประชาชนและภาคเอกชนได้อย่างราบรื่นและเป็นมิตร 
2) ภาคธุรกิจเอกชน ต้องมีการปฏิรูปและกำหนดกติกาในหน่วยงานของภาคธุรกิจเอกชน เช่น  บรรษัท บริษัท 
ห้างหุ้นส่วนฯ ให้มีกติกาการทำงานที่โปร่งใส ซื่อตรง เป็นธรรมต่อลูกค้าความรับผิดชอบ  ต่อผู้ถือหุ้นและต่อ
สังคม รวมทั้งมีระบบติดตามตรวจสอบการให้บริการที่มีมาตรฐานเทียบเท่าระดับสากล  และร่วมทำงานกับ
ภาครัฐและภาคประชาชนได้อย่างราบรื่นและเป็นมิตรมีความไว้วางใจซึ่งกันและกัน  และ 3) ภาคประชาชน 
ต้องสร้างความตระหนักหรือสำนึกตั้งแต่ระดับปัจเจกบุคคลถึงระดับกลุ่ม ประชาสังคม ในเรื่องของสิทธิหนา้ที่
และความรับผิดชอบต่อตนเองและสาธารณะทั้งในทางเศรษฐกิจ สังคมและการเมืองเพื่อเป็นพลังของประเทศ
ที่มีคุณภาพ มีความรู้ความเข้าใจในหลักการของการสร้างกลไกการบริหารกิจการบ้านเมืองและสังคมที่ดีและ
ทำนุบำรุงรักษาให้ดียิ่งๆ ขึ้นต่อไป  
 
เอกสารอ้างอิง 
บานชื่น นักการเรียน และ เพ็ญศรี บางบอน. (2559). การพัฒนาที่ยั่งยืน. วารสารสิรินธรปริทรรศน์, 17(2), 

64-69. 
พระมหาไกรวรรณ์ ชินทตฺติโย และคณะ. (2560). การบริหารองค์กรธุรกิจตามหลักพุทธธรรมาภิบาล. วารสาร 

มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์, 2(1), 61-72. 
พระราชญาณวิสิฐ (เฉลิมชัย ชยมงฺคโล). (2548). หลักธรรมาภิบาลและประมุขศิลป์. กรุงเทพฯ: ชัยมงคล-พริ้น

ติ้ง. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
รัชยา ภักดีจิตต์. (2557). ธรรมมาภิบาล เพื่อการบริหารภาครัฐและภาคเอกชน . (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพฯ: 

สำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
สมศักดิ์ สามัคคีธรรม. (2564). ธรรมาภิบาลและความรับผิดชอบทางสังคม . (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพฯ: 

สำนักพิมพ์สถาบันบัณฑิตพัฒนบริหารศาสตร์. 



 วารสารธรรมวัตร ปีที ่5 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 257)    99  

ต่างช่วยกันถ่วงดุลมิให้มีการพัฒนาที่มุ ่งเน้นด้านการเติบโตทางเศรษฐกิจมากเกินไป จนละเลยและส่ง
ผลกระทบต่อสังคมและสิ่งแวดล้อม ซึ่งการพัฒนาที่สมดุลดังกล่าวจะนำไปสู่ความยั่งยืนในที่สุด ดังแผนภาพ  

 
 

ภาพที่ 1 ความเชื่อมโยงระหว่างหลักธรรมาภิบาลในทางพระพุทธศาสนา 
เพ่ือความรับผิดชอบทางสังคมสู่การพัฒนาที่สมดุลอย่างยั่งยืน 

 
จากภาพกล่าวได้ว่า หลักธรรมาภิบาลในทางพระพุทธศาสนา และความรับผิดชอบทางสังคมต่างมี

เป้าหมายสูงสุดอันเดียวกัน คือ เพื่อเสริมสร้างและพัฒนาสังคมให้ดีกว่าเดิม โดยเฉพาะอย่างยิ่ง สังคมที่เป็น
ธรรม ไม่มีการทุจริตคอร์รัปชั่น ลดความยากจนลดความเหลื่อมล้ำ มีสิ่งแวดล้อมที่ดี และโดยเฉพาะอย่างยิ่ง
การพัฒนาที่สมดุลและยั ่งยืน ต่างวางอยู ่บนเงื ่อนไขอันเดียวกัน กล่าวคือจะสามารถขยายตัวได้ดีและมี
ประสิทธิภาพภายใต้บริบทของระบอบประชาธิปไตยเสรีนิยม สังคมที่มีความไว้วางใจเป็นพื ้น ฐานทาง
วัฒนธรรม และสังคมที่ประชาชนโดยทั่วไปมีลักษณะที่เรียกว่า "ความเป็นพลเมืองที่กระตือรือรัน" ทั้งยังมี
ความสัมพันธ์กันอย่างใกล้ชิดกับการสะสมทุนทางสังคม กล่าวคือ กระบวนการนโยบายและการบริหารจัดการ
สาธารณะที่วางอยู่บนหลักธรรมาภิบาลจะส่งผลต่อการจัดทำความรับผิดชอบทางสังคมกันอย่างกว้างขวางและ
จริงจังของรัฐวิสาหกิจ และองค์การเอกชน จะส่งผลต่อการเพิ่มทุนทางสังคมในระดับสูงเช่นกัน อันจะเป็น
กระบวนการจัดการผู้มีส่วนได้ส่วนเสียเพื่อให้เกิดความร่วมมือและแบ่งปันประโยชน์ อย่างไรก็ตามหากมองใน
ระดับพื้นผิวอาจพบว่า ธรรมาภิบาลของภาครัฐไม่เกี่ยวข้องกับการแบ่งปันประโยชน์กับภาคีต่างๆ แต่หากมอง
เชิงวิพากษ์ให้ครอบคลุมในระดับกว้าง โดยผ่านการวิเคราะห์ในระดับลึกซึ้ง จะพบว่าแท้จริงแล้วธรรมาภิบาล
ของภาครัฐมีการเชื่อมโยงกับการจัดการผู้มีส่วนได้ส่วนเสียอย่างแยกจากกันไม่ออก ไม่ว่าจะเป็นการจัดการ
สาธารณะ และกระบวนการนโยบายของภาครัฐ ซึ่งต่างเกี่ยวข้องกับผู้มีส่วนได้ส่วนเสียด้วยกันทั้งสิ้น ดังนั้นจึง
หนีไม่พันที่ภาครัฐจะต้องมีการจัดการผู้มีส่วนได้ส่วนเสียเพื่อก่อให้เกิดความเป็นธรรมแก่ทุกๆ ฝ่าย เกิดการ

ความเป็นพลเมืองที่กระตือรือร้น 
(สำนึกเป็นส่วนหนึ่งของสังคม ตระหนักในสิทธิหน้าที่ สนใจติดตามความเป็นไป

ของสังคม เข้าร่วมกิจกรรมสาธารณะ และมุ่งเน้นส่วนรวม) 

 
 
 
 
 
 

การพัฒนาที่
สมดุล 

(เศรษฐกิจ สังคม 
และสิ่งแวดล้อม)  

 
 
 
 
 

การพัฒนาที่
ยั่งยืน (พึ่งตัวเอง
มีภูมิคุ้มกันและ
สามารถปรับตัว/

ฟื้นตัวเร็ว) 

ทุนทางสังคม  
(ตกผลึกเป็นวัฒนธรรม
แห่งความไว้วางใจคน

แปลกหน้า) 

 
หลักธรรมาภิ
บาลในทาง

พระพุทธศาสนา 
 
(สำนึกรับผิดชอบ 
เคารพสิทธิซึ ่งกัน
และก ัน ส ื ่ อสาร
ห ร ื อ เ ป ิ ด เ ผ ย  
มุ่งเน้นเกณฑ์หรือ
กรอบการใช้ทรัพย์
ให้เป็นประโยชน์
สุข)  

 

 
ความ

รบัผิดชอบ
ทางสงัคม 

(CSR, CSV, 
ธุรกิจเพื่อ

สงัคม 
NGOs) 

ใช้ปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพยีงในการบริหารจัดการ 

การจัดการผู้มีส่วนได้ส่วน
เสีย (ความร่วมมอืและ

แบ่งปันประโยชน์) 

  

แบ่งปันประโยชน์และความร่วมมือระหว่างภาคีต่างๆ ปัจจัยเหล่านี้จะส่งผลอย่างมากต่อความชอบธรรมของ
ภาครัฐรวมทั้งเป็นเงื่อนไขสำคัญของการพัฒนาสังคมที่สมดุลและยั่งยืน 
 
สรุป 

การใช้หลักธรรมาภิบาลในทางพระพุทธศาสนา ทำให้องค์กรสามารถเพ่ิมประสิทธิภาพการบริหารงาน
ได้ อีกท้ังยังเป็นกลไกในการควบคุมติดตามและตรวจสอบ โดยมีประชาชนหรือองค์กรภายนอกมีส่วนร่วม ทั้งนี้
เพื่อป้องกันไม่ให้เกิดความเสียหายแก่การบริหารองค์กร เพราะการสร้างธรรมาภิบาลให้เกิดขึ้นในองค์กร  เป็น
การสร้างสำนึกที่ดีในการบริหารงานและการทำงานในองค์กร และจัดระบบที่สนับสนุนให้มีการปฏิบัติตาม
สำนึกที่ดี ไม่ว่าจะเป็นในเรื่องของการบริหารงานอย่างมีประสิทธิภาพ ไม่สิ้นเปลือง  การติดตามการทุจริต 
ความโปร่งใส โดยคำนึงถึงผู้ที่เกี่ยวข้องที่จะได้รับผลกระทบ คือ 1) ภาครัฐ ต้องมีการปฏิรูปบทบาทหน้าที่
โครงสร้างและกระบวนการทำงานของหน่วยงาน/กลไก การบริหารให้สามารถบริหารทรัพยากรของสังคมโปร่งใส 
ซื่อตรง เป็นธรรม มีประสิทธิภาพ ประสิทธิผล และมีสมรรถนะสูงในการนำบริการของรัฐที่มีคุณภาพไปสู่
ประชาชน โดยจะต้องมีการเปลี ่ยนทัศนคติ ค่านิยม และวิธีทำงานของเจ้าหน้าที่รัฐให้ทำงานโดยยึดถือ
ประชาชนเป็นศูนย์กลาง และสามารถร่วมทำงานกับภาคประชาชนและภาคเอกชนได้อย่างราบรื่นและเป็นมิตร 
2) ภาคธุรกิจเอกชน ต้องมีการปฏิรูปและกำหนดกติกาในหน่วยงานของภาคธุรกิจเอกชน เช่น  บรรษัท บริษัท 
ห้างหุ้นส่วนฯ ให้มีกติกาการทำงานที่โปร่งใส ซื่อตรง เป็นธรรมต่อลูกค้าความรับผิดชอบ  ต่อผู้ถือหุ้นและต่อ
สังคม รวมทั้งมีระบบติดตามตรวจสอบการให้บริการที่มีมาตรฐานเทียบเท่าระดับสากล  และร่วมทำงานกับ
ภาครัฐและภาคประชาชนได้อย่างราบรื่นและเป็นมิตรมีความไว้วางใจซึ่งกันและกัน  และ 3) ภาคประชาชน 
ต้องสร้างความตระหนักหรือสำนึกตั้งแต่ระดับปัจเจกบุคคลถึงระดับกลุ่ม ประชาสังคม ในเรื่องของสิทธิหนา้ที่
และความรับผิดชอบต่อตนเองและสาธารณะทั้งในทางเศรษฐกิจ สังคมและการเมืองเพื่อเป็นพลังของประเทศ
ที่มีคุณภาพ มีความรู้ความเข้าใจในหลักการของการสร้างกลไกการบริหารกิจการบ้านเมืองและสังคมที่ดีและ
ทำนุบำรุงรักษาให้ดียิ่งๆ ขึ้นต่อไป  
 
เอกสารอ้างอิง 
บานชื่น นักการเรียน และ เพ็ญศรี บางบอน. (2559). การพัฒนาที่ยั่งยืน. วารสารสิรินธรปริทรรศน์, 17(2), 

64-69. 
พระมหาไกรวรรณ์ ชินทตฺติโย และคณะ. (2560). การบริหารองค์กรธุรกิจตามหลักพุทธธรรมาภิบาล. วารสาร 

มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์, 2(1), 61-72. 
พระราชญาณวิสิฐ (เฉลิมชัย ชยมงฺคโล). (2548). หลักธรรมาภิบาลและประมุขศิลป์. กรุงเทพฯ: ชัยมงคล-พริ้น

ติ้ง. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
รัชยา ภักดีจิตต์. (2557). ธรรมมาภิบาล เพื่อการบริหารภาครัฐและภาคเอกชน . (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพฯ: 

สำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
สมศักดิ์ สามัคคีธรรม. (2564). ธรรมาภิบาลและความรับผิดชอบทางสังคม . (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพฯ: 

สำนักพิมพ์สถาบันบัณฑิตพัฒนบริหารศาสตร์. 



100    Journal of Thammawat Vol.5 No.2 (July - December 2024)  

สำนักความร่วมมือด้านทรัพยากรธรรมชาติและสิ ่งแวดล้อมระหว่างประเทศ สำนักงานปลัดกระทรวง  
ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม. (2556). ความรู้เบื้องต้นเกี่ยวกับการพัฒนาที่ยั่งยืน. กรุงเทพฯ: 
อมรินทร์พริ้นติ้งแอนด์พับลิชชิ่ง. 

สำนักงานคณะกรรมการพัฒนาระบบราชการ. (2555). หลักธรรมาภิบาลของการบริหารกิจการบ้านเมืองที่ดี. 
กรุงเทพฯ: สำนักงานคณะกรรมการพัฒนาระบบราชการ. 

แสงชัย อภิชาตธนพัฒน์. (2559). หลักธรรมาภิบาลในการบริหารองค์กร. ค้นเมื่อ 10 สิงหาคม 2567. จาก 
https://www.constitutionalcourt.or.th/occ_web/ewt_dl_link.php?nid=8735. 

อังคนา พิมพ์ดี. (2559). การปฏิบัติตามหลักธรรมาภิบาลของผู้บริหารที่ส่งผลต่อการดำเนินงานตามระบบ
ประกันคุณภาพภายในของศูนย์พัฒนาเด็กเล็กสังกัดองค์กรปกครองส่วนท้องถิ่น จังหวัดนครปฐม
(วิทยานิพนธ์ครุ-ศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาการบริหารการศึกษา). บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยราช
ภัฏนครปฐม. 

Ahmadu,  H.A., et al. (2 0 15 ) .  Corporate Social Responsibility: A Review on Definitions, Core 
Characteristics and Theoretical Perspectives. Mediterranean Journal of Social Sciences, 
6(4), 83-95. 


