
         Journal of Mahayana voice, Year 11, Issue 3, May – June 2025  |  353 
 

 

การศึกษาวิเคราะห์ลักษณะการประพันธ์ในคัมภีร์ประสันนปทา 
AN ANALYTICAL STUDY OF THE COMPOSITIONAL STYLE OF THE PRASANNAPADĀ 

 
ทิวา สุขุม1, สมบตัิ มั่งมีสุขศริิ2 

นักศึกษาปริญญาเอก1, อาจารย์ทีป่รึกษา2, คณะโบราณคดี มหาวิทยาลัยศลิปากร 

Tiwa Sukhum1, Sombat Mangmeesukhsiri2 
PhD. Student in Sanskrit1, Advisor2, Faculty of Archaeology, Silpakorn University  

Corresponding author, e-mail: sukhum.tiwa@gmail.com 
 

(Received : May 17, 2025; Edit : June 2, 2025; accepted : June 3, 2025) 
 

บทคัดย่อ 

บทความนี้มีวัตุประสงค์ เพื่อศึกษาวิเคราะห์ลักษณะการประพันธ์ในคัมภีร์ประสันนปทา ซึ่งประพันธ์โดยท่านจันทรกรีติ 

โดยข้อมูลที ่นำมาศึกษาคือ คัมภีร์ประสันนปทา ปรีกษาที ่ 1, และ 2 ซึ ่งถูกตีพิมพ์ไว้ในหนังสือชื ่อ Madhyamakavṛtti: 

Mūlamadhyamakārikās (Mādhyamikasūtras) de Nāgārjuna avec la Prasannapadā Commentaire de Candrakirti 
ว่า มีลักษณะการประพันธ์เปน็อย่างไร เป็นคัมภีร์ชนิดใด และอะไรคือจุดประสงค์ของการประพันธ์คัมภีร ์ผลการศึกษาพบว่า คัมภรี์
ประสันนปทาใช้ลักษณะการประพันธ์คัมภีร์สันสกฤตเชิงอธิบาย เป็นคัมภีร์ชั้นวิวฤติของสำนักมาธยมิกะ และมี จุดประสงค์เพื่อ
โต้แย้งคัมภีร์ปรัชญาประทีปะและสนับสนุนคัมภีร์มูลมัธยมก -วฤตติ จากการศึกษาในครั้งนี้ยังทำให้ทราบลำดับชั้นของคัมภีร์
สันสกฤตเชิงอธิบายของสำนักปรัชญามาธยมิกะ  
คำสำคัญ: ประสันนปทา, วฤตติ, วิวฤติ, มาธยมิกะ 

 

Abstract 

This article aims to study the stylistic features of composition in the Prasannapadā, authored by 

Candrakīrti. The primary sources examined are the first and second chapters (parīkṣā) of the Prasannapadā, as 

published in the book “ Madhyamakavṛtti: Mūlamadhyamakārikās (Mādhyamikasūtras) de Nāgārjuna avec la 

Prasannapadā Commentaire de Candrakīrti” . The study investigates the compositional style, the classification 

of the text, and the authorial intention behind its composition. The findings reveal that the Prasannapadā 
employs an exegetical mode of composition and belongs to the Sanskrit Buddhist commentarial literature 

(vivṛti). Its purpose is to refute the Prasannapadīpa and to support the Mūlamadhyamakavṛtti. Furthermore, 
this study contributes to a clearer understanding of the hierarchical structure of exegetical Sanskrit texts within 
the Madhyamaka school of Indian philosophy. 

Keywords: Prasannapadā, vṛtti, vivṛti, mādhyamika 
 
 
 
 

mailto:sukhum.tiwa@gmail.com


  วารสารเสียงธรรมจากมหายาน, ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 3 พฤษภาคม - มิถุนายน 2568                         | 354 
 

 

บทนำ 

คัมภีร์ประสันปทาเป็นคัมภีร์ที่ประพันธ์โดยท่านจันทรกีรติ (Skt. Candrakīrti) เพื่อใช้ในการอธิบายคัมภีร์มูลมัธยมกกา

ริกา (Skt. Mūlamadhyamakakārikā) โศลกมูลฐานว่าด้วยทางสายกลาง หรือมัธยมกศาสตระ (Skt. Madhyamakaśāstra) คำ
สอนเรื่องทางสายกลาง เน้นอธิบายถึงศูนยตา และความไม่มีสวภาวะ(แก่นแท้ของตัวมันเอง) ของสิ่ง ที่นำไปสู่หลักคำสอนเรื่องทาง
สายกลาง เป็นคำภีร์หลักของสำนักปรัชญามาธยมิกะ (Buswell and Lopez, 2013 : 780) ประพันธ์ขึ้นโดยท่านนาคารชุน (Skt. 

Nāgārjuna) ผู้ดำรงชีวิตอยู่ราว ค.ศ. 150-250 ซึ่งเกิดในตระกูลพราหมณ์ที่เมือง วิทารภะ (Vidārbha) ซึ่งอยู่ทางตอนใต้ของ
อินเดีย มีชีวิตอยู่ร่วมสมัยกับพระเจ้าเคามีปุตระ แห่งราชวงค์ศาตวาหนะ บางตำราระบุว่าท่านอยู่ในสมัยเดียวกับพระเจ้ากนิษกะ 
ท่านนาคารชุนเป็นผู้ก่อตั้งสำนักปรัชญามาธยมิกะ และเป็นผู้ประพันธ์คัมภีร์มูลมัธยมกการิกาโดยได้รับอิทธิพลทางแนวคำสอนมา
จากมหาปรัชญาปารมิตาหฤทัยสูตร (สุมาลี มหณรงค์ชัย , 2548: 270-275). ท่านจันทรกีรติได้รวบรวมคัมภีร์มูลมัธยมกการิกา 

จำนวน 450 โศลก และจัดหมวดหมู่ออกเป็น 27 ปรีกษา (Skt. parīkṣā) แล้วอธิบายตามลำดับโศลกไปจนจบทุกปรีกษา โดยคำ
ว่าปรีกษานั้น มีความหมายเท่ากับคำว่า ปริเฉท (Pali. paricheda) ในภาษาบาลี ซึ้งหมายถึง ตอน, หมวดหมู่, บท เนื้อหาในช่วง

ต ้นของค ัมภ ี ร ์ จะ เน ้ น ในการอธ ิ บายประต ีตยสม ุตปาท  (Skt. pratītyasmutpāda) หร ือ  ปฏ ิ จจสม ุปบาท (Pali. 

paticcasamuppāda) ว่าประกอบด้วยวิเศษณะทั้ง 8 กล่าวคือคุณสมบัติที่ท่านนาคารชุนใช้ในการอธิบายประตีตยสมุตปาท , นิร
วาณ และศูนยตา มี 8 ประการคือ อันไม่ดับ ไม่เกิด ไม่ขาดสูญ ไม่เป็นนิรันดร์(ศาสฺวต) ไม่ใช่เนื้อหาอย่างเดียวกัน ไม่ใช่เนื้อหาต่าง

อย่างกัน ไม่มา ไม่ไป(Candrakīrti, 1903: 11-12) ควบคู่ไปกับการโต้แย้งแนวคิดของท่านภาววิเวกะ (Skt. Bhāvaviveka) ซึ่ง
ดำรงชีวิตอยู่ในช่วงประมาณ ค.ศ. 570 ที่เป็นต้นเค้าของการแบ่งสายนิกายของสำนักปรัชญามาธยมิกะ ผ่านการนำเสนอแนวทาง

ใหม่ท่ีช่ือว่า “สวาตันตริกะ” (Skt. Svātantrika) โดยแนวทางนี้ได้เกิดขึ้นจากการที่ท่านได้ศึกษางานของท่าน พุทธปาลิตะและเกิด

ข้อโต้แย้ง จึงได้เขียนตำราซึ่งตีความคัมภีร์มูลมัธยมการิกาขึ้นมาใหม่ โดยใช้ชื่อว่า “ปรัชญาประทีปะ” ( Skt.Prajñāpradīpa) 
(สุมาลี มหณรงค์ชัย, 2548: 278) ซึ่งสนับสนุนให้ปรัชญามาธยมิกะมีจุดยืนทางแนวคิด  

ท่านจันทรกีรติ มีชีวิตอยู่ประมาณปี ค.ศ. 600-650 (พ.ศ. 1143-1193) ท่านเกิดที่สมันตะ เป็นชาวอินเดียใต้ที่มาศึกษาที่

นาลันทา เป็นศิษย์ของท่านกมลพุทธิ(Skt. kamalabuddhi)ที่เป็นศิษย์ของท่านพุทธปาลิตะ(Skt. Buddhapālita) ตัวท่านจันทร
กีรติไม่ได้เป็นศิษย์โดยตรงของท่านพุทธปาลิตะ แต่ท่านเชื่อในแนวทางของท่านพุทธ -ปาลิตะและประพันธ์คัมภีร์โดยอิงจาก
คำอธิบายที ่ท่านพุทธปาลิตอธิบายไว้ ท่านพุทธปาลิตะนั ้นที ่มีชีวิตอยู ่ช่วงประมาณ ค.ศ. 470-540 เกิดที ่เมืองหํสกรีฑา 

(Haṃsakrīḍā) ในอินเดียใต้ ได้พำนักและศึกษาปรัชญามาธยมิกะจากพระสังฆรักษิตะ (Skt. Saṃgharakṣita) ผู้เป็นศิษย์ของ

พระนาคมิตระ (Nāgamitra) มีผลงานช้ินสำคัญคือ มูลมัธยมกวฤตติ (Skt. Mūlamadhyamakavṛtti) (สุมาลี มหณรงค์ชัย, 2548: 
277) ท่านจันทรกีรติ ได้ศึกษาคำสอนของนิกายมาธยมิกะจากท่านกมลพุทธิ และจากศิษย์หลายคนของท่านภาววิเวกะ ท่านได้
สนับสนุนแนวทางดั้งเดิมของนิกายมาธยมิกะ และปฏิเสธแนวทางของท่านภาววิเวกะที่ตีความแนวทางปรัชญาของสำนักมาธยมิกะ
ขึ้นมาใหม่จนเกิดการแบ่งฝ่ายของนิกายมาธยมิกะออกเป็น 2 สายคือ ฝ่ายปราสังคิกะ ที่ยึดแนวทางดั้งเดิมนำโดยท่านจันทรกีรติ 
และฝ่ายสวาตันตริกะ ท่ียึดแนวทางใหม่ตามท่านภาววิเวกะ 

ปราสังคิกะ (Skt. Prāsaṅgika) เป็นหนึ่งในสองสาขาหลักของสำนักมาธยมิกะ เพราะใช้วิธีที่เรียกว่า ประสังคะ (Skt. 

Prasaṅga) การชี้ให้เห็นข้อบกพร่องทางเหตุผลที่เกิดขึ้นจากการคิด โดยนำหลักความคิดของฝ่ายตรงข้ามเข้ามาในระบบจตุษโกฏิ 

(Skt. Catuṣkoti) ที่แบ่งมุมมองทางความคิดออกเป็น 4 คือ ยืนยัน, ปฏิเสธ, ทั้งยืนยันและปฏิเสธ, ไม่ใช่ทั้งยืนยันไม่ใช่ทั้งปฏิเสธ 
และตอบโต้ด้วยมุมมองที่ตรงกันข้ามกัน มากว่าที่จะใช้วิธีสร้างเหตุผลของตนเองขึ้นมาเพื่อโต้เถียง (สวตันตรปรโยคะ) อันเป็น

แนวทางของสวาตันตริกะ (Skt. svātantrika) ของท่านภาววิเวก (Bhāvaviveka) (Buswell and Lopez, 2013: 186, and 928). 

สวาตันตริกะ (Skt. Svātantrika) เป็นหนึ่งในสองสาขาของสำนักมาธยมิกะ นำเสนอโดยท่านภาววิเวก เพราะใช้ สว
ตันตรปรโยคะ (Skt. Svatantraprayoga) หมายถึง การอ้างเหตุผลอย่างอิสระ แต่ต้องประกอบด้วยส่วนประกอบสามส่วนคือ หัว



         Journal of Mahayana voice, Year 11, Issue 3, May – June 2025  |  355 
 

 

เรื่อง (ธรฺมิน Skt. Dharmin), สิ่งที่จะพึงต้องพิสูจน์ (สาธฺยธรฺม Skt. Sādhyadharma) และเหตุผล (เหตุ หรือ ลิงฺค Skt. and Pali. 

hetu or liṅga) กระบวนการดังกล่าวของสาขาปรัชญานี้ก่อให้เกิดสิ่งที่เรียกว่า สวตันตรานุมาน (Skt. Svatantrānumāna) การ
อนุมานอิสระ อันเป็นกระบวนการทางตรรกะวิทยา (Buswell and Lopez, 2013: 1224). 

คัมภีร์ประสันนปทา เป็นคัมภีร์ที่มีความสำคัญอย่างที่สุด ต่อการตีความแนวคิดของนิกายมาธยมิกะ ฝ่ายปราสังคิกะ 
เพราะเป็นคัมภีร์สันสกฤตเชิงอธิบายที่รวบรวมและเรียบเรียงคัมภีร์มลูมัธยมกการิกาเข้าเป็นปรีกษา รวมทั้งยังมีต้นฉบับท่ีถูกบัณทึก
ไว้ด้วยภาษาสันสกฤต ต่างจากคัมภีร์ที่อธิบายคัมภีร์มูลมัธยมการิกาของอาจารย์ในสายมาธยมิกะท่านอื่นเช่น อกุโตภยะ (Skt. 

Akutobhayā: 1992: 89) ,  ปร ัชญาประท ีปะ (Skt. Prajñāpradīpa: 1993: 210-212)  และม ูลม ัธยมกวฤตติ  (Skt. 

Mūlamadhyamakavṛtti) (Coghlan, 2007: 22) เป็นต้น ที่หลงเหลือปรากฏแต่เพียงฉบับที่แปลเป็นภาษาที่ 2 เช่น ภาษาทิเบต 
และภาษาจีน ซึ่งไม่มีลักษณะทางการประพันธ์ของคัมภีร์สันสกฤตเชิงอธิบาย 

ความเข้าใจผิดเกี่ยวกับคัมภีร์ประสันนปทา คัมภีร์ประสันนปทาถูกเข้าใจผิดว่าเป็นคัมภีร์ชั้นวฤตติซึ่งใช้ในการอธิบาย
คัมภีร์ชั้นการิกา เนื่องจากตัวคัมภีร์ปรากฏในชื่อว่า มัธยมกวฤตติ จึงก่อให้เกิดความสับสนในกลุ่มผู้ศึกษาคัมภีร์สายมาธยมิกะ 
รวมถึงไม่มีแหล่งเอกสารการอ้างอิงใดที่จำแนกว่า คัมภีร์ของสำนักปรัชญามาธยมิกะมีลำดับชั้นอย่างไร ไม่เพียงเท่านั้น การที่ตัว
คัมภีร์ยังได้ยกคัมภีร์ช้ันการิกา(Siderits and Katsura, 2013 : 2) ขึ้นมาและทำการอธิบายไปตามลำดับบท ก็ยิ่งก่อให้เกิดความสับสน
ว่า เป็นคัมภีร์ชั้นวฤตติ แต่จากการแปลและการสืบค้นก็พบเนื้อความตอนหนึ่งของคัมภีร์ว่า  “ตตฺการิกาณำ วิวฺฤตึ กริษฺเย”  

(Candrakīrti, 1903: 2)” ที่แปลได้ว่า “ข้าพเจ้าจะแต่งคัมภีร์วิวฤติของการิกานั้น” ปรากฏอยู่ในคัมภีร์ประสันนปทา ทำให้เกิดข้อ
สันนิษฐานว่า คัมภีร์ประสันนปทาเป็นคัมภีร์วิวฤติ โดยข้อสันนิษฐานน้ีนำไปสู่การศึกษาลักษณะการประพันธ์ซึ่งมีความสำคัญอย่าง
ยิ่งต่อการระบุความเป็นคัมภีร์ชั้นวิวฤติของคัมภีร์ประสันนปทา 
วัตถุประสงค์ในการศึกษา 

เพื่อศึกษาลักษณะการประพันธ์ ชนิดของคัมภีร์ และจุดประสงค์ของการประพันธ์คัมภีร์มัธยมกวฤตติ ชื่อว่า ประสันนป
ทา โดยพิจารณาจากลักษณะการประพันธ์คัมภีร์สันสกฤตเชิงอธิบาย อันจะนำไปสู่การกำหนดลักษณะของคัมภีร์วิวฤติของสำนัก
มาธยมิกะ  
ขอบเขตในการศึกษา 

คัมภีร์ประสันนปทา ปรีกษาที่ 1, และ 2 ซึ่งมีลักษณะการประพันธ์ครบทุกองค์ประกอบของคัมภีร์ เนื่องด้วยในช่วงต้น
ของคัมภีร์มีการปูพื้นฐานทางปรัชญาอย่างเข้มงวด ทำให้สามารถสังเกตลักษณะการประพันธ์ โครงสร้างคัมภีร์ และไวยากรณ์ โดย

จะใช้ต้นฉบับที ่เป็นภาษาสันสกฤต อักษรเทวนาครี ของ Louis de la vallée Poussin ในหนังสือชื ่อ Madhyamakavṛtti: 

Mūlamadhyamakāriās (Mādhyamikasūtras) de Nāgārjuna avec la Prasannapadā Commentaire de Candrakirti 
ซึ่งตีพิมพ์ในปี ค.ศ. 1903 โดย St. Pétersbourg Impr. de l'Académie impériale des sciences. และของ Dr. P.L. Vaidya 

ในหนังสือชื่อ Mādhyamakaśāstra or Nāgārjuna with The commentary: Prasannapadā by Candrakīrti ซึ่งตีพิมพ์ใน
ปี ค.ศ. 1960 ของสำนักพิมพ์ The Mithila Institute  

ข้อตกลงเบื้องต้น 
 การถ่ายถอดภาษาสันสกฤตเป็นคำอ่านภาษาไทย ไม่ก่อให้เกิดความสับสนมากนักเพราะอักษรในภาษาไทยและ

ภาษาสันสกฤตมีจำนวนและเสียงที่คล้ายคลึงกันหลายส่วน จะมีเพียงอักษร “र-ra-ร”ที่อาจก่อให้เกิดความสับสนเมื่อนำมาเขียน
เป็นคำอ่านภาษาไทย ดังนั้น เพื่อง่ายต่อการนำคำศัพท์มาอธิบาย จึงจะกำหนดรูปแบบการถ่ายถอดเป็นคำไทยดังต่อไปนี้  

1.र ra สันสกฤต-โรมัน หรือ ร สันสกฤต-ไทย หากไม่ได้ใช้เป็นคำควบกล้ำ จะคงรูปเดิมไว้เช่น सरण saraṇa ถ่ายถอด
เป็น “สรณะ” อ่านว่า สะ-ระ-ณะ  

2.หากใช้ “ร” เป็นคำควบกล้ำ เช่น “प्रति – prati – ปฺรติ” จะพบว่าไม่มีสระอยู่ท่ีอักษร “ป” ให้ถ่ายถอดเป็น “ประติ” 



  วารสารเสียงธรรมจากมหายาน, ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 3 พฤษภาคม - มิถุนายน 2568                         | 356 
 

 

อ่านว่า ประ-ต ิ

3.หากเป็น “र्-r-รฺ” เรผะ เช่น “धर्म-dharma-ธรฺม” จะทำการซ้อน “ร” อักษรและลบ “.” อนุสวาระใต้อักษร รฺ 
ดังนั้น ธรฺม จะถ่ายถอดเป็นธรรม 

การถ่ายถอดศัพท์เฉพาะและศัพท์ที่สำคัญ เป็นสิ่งจำเป็นเนื่องจากภาษาสันสกฤตหลาย ๆ คำสามารถเขียนออกมาเป็นคำ
อ่านแบบเดียวกับท่ีใช้ในภาษาไทย บางคำมีความหมายเดียวกัน บางคำมีความหมายต่างกัน หรือบางครั้งเขียนเหมือนกันแต่อ่านไม่
เหมือนกัน ดังนั้นเพื่อให้ง่ายต่อการเข้าใจ จึงบอกข้อกำหนดในการสังเกตไว้ดังนี้คือ ถ้าศัพท์เฉพาะที่ปรากฏขึ้นเป็นครั้งแรก จะมี
การกำกับอักษรโรมันไว้ในนขลิขิตทุกครั้งท่ีมีการนำศัพท์น้ัน ๆ ขึ้นมากล่าวครั้งแรก  

การกำหนดเนื้อหาในคัมภีร์ประสันปทาเพื่อง่ายต่อการสืบค้น เนื่องจากคัมภีร์ประสันปทามีลักษณะการประพันธ์แบบ
ผสมคือมีทั้งส่วนท่ีเป็นร้อยแก้วและร้อยกรอง การกำหนดเนื้อหาหลังจากการปริวรรตและแปลจึงทำได้ยาก ดังนั้นเพื่อให้กำหนดได้
ง่ายจึงจะกำหนดจากหน้าของคัมภีร์ประสันนปทาที่นำมาเป็นต้นฉบับ คือ ฉบับของ Louis de la vallée Poussin ในหนังสือช่ือ 

Madhyamakavṛtti: Mūlamadhyamakāriās (Mādhyamikasūtras) de Nāgārjuna avec la Prasannapadā 
Commentaire de Candrakirti และทำการอ้างอิงแบบนามปี 

 
คัมภีร์สันสกฤตเชิงอธิบายในพระพุทธศาสนา 

 คัมภีร์สันสกฤตเชิงอธิบายในพระพุทธศาสนา มีหน้าที่หลักในการขยายความคัมภีร์ทางปรัชญาของพุทธศาสนา มี
ลักษณะการเขียนทั้งแบบโต้แย้ง, สนับสนุนแนวคิด, หรือนำเสนอมุมมองทางปรัชญาใหม่ ๆ โดยลักษณะของการประพันธ์ที่บ่งช้ีว่า
เป็นคัมภีร์สันสกฤตเชิงอธิบายจะสังเกตุได้จากส่วนประกอบ 3 ประการคือ 1. การบ่งบอกที่มาของคำศัพท์ 2. การให้นิยาม
ความหมาย และ 3. การโต้แย้งเชิงถามตอบ 

1. การบ่งบอกที่มาของคำศัพท์ นี้ จะเป็นการยกคำศัพท์ที่ต้องการที่จะอธิบายขึ้นมาในเนื้อหา จากนั้นจึงแจกแจงถึงที่มา
ของคำศัพท์ว่า คำศัพท์นี้มีส่วนประกอบอะไร ดูตัวอย่างการอธิบายคำว่า ประตีตยสมุตปาท เช่น  “ปฺรตีตฺยศพฺโท’ตฺร ลฺยพนฺตะ ปฺ
ราปฺตาวเปกฺษายำ วรฺตเต | สมุตฺปูรฺวะ ปทิะ ปฺราทุรฺภาวารฺถะ อิติ สมุตฺปาทศพฺทะ ปฺราทุรฺภาเว วรฺตเต | ศัพท์ว่า ประตีตยะ ซึ่งมี 
ลฺยพฺ  เป็นที่สุด ใช้ในความหมายว่าบรรจบเข้าและอาศัย | ปทฺ ธาตุ ที่มีอุปสรรคคือ สํ และ อุตฺ อยู่หน้า ใช้ในความหมายว่า 
“เกิดขึ้น” ดังนั้น ศัพท์ว่า สมุตปาทะ จึงใช้ในความหมายว่าเกิดขึ้น |”  จะพบว่า ปฺรตีตฺย ศัพท์ ในคำว่า ปฺรตีตฺตยสมุตฺปาท ประกอบ
ขึ้นจาก ลฺยพฺ ปัจจัย และ ศัพท์ว่า สมุตฺปาท ประกอบขึ้นจาก สํ และ อุตฺ อุปสรรค + ปทฺ ธาตุ 

2. การให้นิยามความหมาย เป็นการจำกัดหรือขยายความหมายทางภาษา เพื่อให้ความหมายดำเนินไปในแนวทางที่ผู้
อธิบายต้องการ ตัวอย่างเช่นเนื้อความตอนหนึ่งว่า “อิตฺยวฺยยสฺไยว ลฺยพนฺตสฺย วฺยุตฺปตฺติรภฺยุเปยา” เพราะเหตุนั้น ท่านอาจารย์จึง
ประสงค์เอาเพียงการอธิบายศัพท์ว่า “ปฺรตีตฺย” ที่มี ลฺยพฺ เป็นที่สุด ซึ่งแจกรูปไม่ได้เท่านั้น |” จากเนื้อความจะพบว่า ผู้อธิบายได้
จำกัดความหมายของคำว่า ปฺรตีตฺย ให้อยู ่ในกรอบของความหมายที่ประกอบด้วย ลพฺย ปัจจัยเท่านั ้น ไม่ให้ถูกเข้าใจไปใน
ความหมายอื่น 

3. การโต้แย้งเชิงถามตอบ เป็นการอธิบายเนื้อหาโดยการตั้งคำถาม คำถามที่ใช้ในการการอธิบายอาจเป็นแนวคิดทาง
ปรัชญาของสำนักปรัชญาพระพุทธศาสนาด้วยกัน หรือจากสำนักปรัชญาภายนอกก็ได้ หรืออย่างน้อยที่สุด อาจเป็นการตั้งคำถาม
และให้คำตอบโดยตัวผู้ประพันธ์เอง ซึ่งคัมภีร์สันสกฤตแนวอธิบายขยายความจะใช้ส่วนประกอบท้ัง 3 นี้ดำเนินเรื่องไปตลอดเนื้อหา 
โดยไม่ได้จำกัดรูปแบบของการประพันธ์ว่าจะเป็นร้อยแก้วหรือร้อยกรองแต่อย่างใด 
คัมภีร์สันสกฤตเชิงอธิบายในฝ่ายพระเวท 

เนื่องจากสำนักมาธยมิกะไม่ได้แบ่งชนิดของคัมภีร์ไว้ การหาคำตอบว่า คัมภีร์ประสันนปทาเป็นคัมภีร์ชนิดใด จึงต้องใช้
คัมภีร์สันสกฤตเชิงอธิบายในฝ่ายพระเวทมาเทียบเคียง โดยคัมภีร์สันสกฤตเชิงอธิบายจะแบ่งออกเป็น 4 ประเภทตามหน้าที่ของตัว
คัมภีร์ คือ 1. สูตระ, 2. ภาษยะ, 3. วารตติกะ และ 4. นิพันธะ (Ganeri, 2010 : 189) 



         Journal of Mahayana voice, Year 11, Issue 3, May – June 2025  |  357 
 

 

1. สูตระ (Skt. sūrta) เป็นกลุ่มคัมภีร์สันสกฤตเชิงอธิบายที่มีความชัดเจน มีประเด็นนำเสนอที่เจาะจงบางเรื่อง สั้นและ
กระชับกว่ากลุ่มอื่น ถูกนำมาใช้เป็นคัมภีร์หลักในการสอน มักขาดความสมบูรณ์ต่อเนื่อง คัมภีร์กลุ่มที่ใกล้เคียงกับคัมภีร์กลุ่มนี้ก็เช่น 

คัมภีร์การิกา (Skt. kārikā) ซึ่งมีลักษณะการประพันธ์ในรูปแบบฉันทลักษณ์ เป็นต้น  

2. ภาษยะ (Skt. bhāṣya) เป็นกลุ่มคัมภีร์สันสกฤตที่มุ่งเน้นในการอธิบายคัมภีร์กลุ่มสูตระอย่างละเอียดผ่านมุมมองของ
ผู้ประพันธ์ ทำให้ตัวคัมภีร์มีความชัดเจน สมบูรณ์ต่อเนื่อง แต่ขาดความกระชับ หลายครั้งผู้ประพันธ์ใช้กฎเกณฑ์ของคัมภีร์สูตระ

และคัมภีร์ภาษยะมาผสมกันเพื่อความสมบูรณ์ของตัวคัมภีร์ เป็นที่รู้จักกันในอีกหลายชื่อได้แก่ คัมภีร์วฤตติ (Skt. vṛtti), คัมภีร์วิ

วรรณะ (Skt. vivarṇa) เป็นต้น 

3. วารตติกะ (Skt. vārttika) เป็นคัมภีร์สันสกฤตที่มุ่งเน้นในการตีความหมาย โดยจะอธิบายคัมภีร์สองกลุ่มข้างต้นไป
พร้อมกัน คำอธิบายอาจเป็นการแก้ไข ตัดสิน, และสะท้อนแนวคิดของภาษยะทั้งในส่วนที่ดีและไม่ดี อาจนำเสนอแนวคิดที่ซ่อนอยู่
ภายในคัมภีร์ที่ถูกยกมาอธิบาย มีความคล้ายกับคัมภีร์สูตระ เพราะนำเสนอแนวคิดใหม่ รวมถึงสร้างจุดยืน , โต้แย้ง และหลักการ

สำหรับป้องกันการโต้แย้ง มากกว่าที่จะยึดถือของเดิมเพียงอย่างเดียว เป็นที่รู้จักกันในอีกหลายชื่อได้แก่ คัมภีร์ฏีกา (Skt. ṭīkā), 

คัมภีร์ประทีปะ (Skt. pradīpa), คัมภีร์ประกาศะ (Skt. prakāśa), คัมภีร์ประกาศิกะ (Skt. prakāśika), คัมภีร์อุททโยตนะ (Skt. 

uddyotana), คัมภีร์ทีปะ (Skt. dīpa), คัมภีร์อาโลกะ (Skt. āloka) เป็นต้น 
4. นิพันธะ (Skt. nibandha) กลุ่มนี้เป็นกลุ่มสุดท้ายของคัมภีร์สันสกฤตเชิงอธิบาย มีในลำดับถัดลงมาจาก 3 กลุ่มข้างต้น 

โดยจะทำการอธิบายควบคู่ไปกับการคัดค้านแนวคิดที่ถูกตีความใหม่ การแก้ไข การปรับเปลี่ยนแนวคิดกลับสู่แนวทางเดิม คัมภีร์
กลุ่มนี้จะถูกประพันธ์ขึ้นเรื่อยไป ๆ จนกว่าคำอธิบายจะมีข้อสรุปที่ยอมรับได้ หรือไม่มีประเด็นอะไรให้ถกเถียงกันอีก เป็นที่รู้จักกัน

ในอีกหลายชื่อได้แก่ คัมภีร์ฏีปปณะ (Skt. ṭīppaṇa), คัมภีร์ฏีปนี (Skt. ṭīpanī), คัมภีร์วิวฤติ (Skt. vivṛti) เป็นต้น 
ลักษณะการประพันธ์ในกลุ่มของสูตระและภาษยะอาจจะเป็นการตั้งคำถามและให้คำตอบเพื่อสร้างความตระหนักรู้เชิง

ความคิด เป็นการสร้างปฏิสัมพันธ์ระหว่างผู้ประพันธ์คัมภีร์และผู้อ่าน ส่วนกลุ่มของวารตติกะ และนิพันธะ จะเป็นการถามตอบเชิง
โต้แย้งและตั้งคำถามต่อคำอธิบายของผู้ประพันธ์คัมภีร์ก่อนหน้า  
คัมภีร์สันสกฤตเชิงอธิบายในสำนักปรัชญามาธยมิกะ 

เมื่อประมวลจากลักษณะของคัมภีร์สันสกฤตเชิงอธิบายในพระพุทธศาสนา และประเภทของคัมภีร์สันสกฤตเชิงอธิบายใน
ฝ่ายพระเวท ก็สามารถแบ่งชนิดของคัมภีร์สันสกฤตเชิงอธิบายในสำนักมาธยมิกะออกเป็น 4 กลุ่ม โดยการแบ่งกลุ่มลักษณะนี้ ผู้วิจัย
ยังใช้การเทียบเคียงกับคัมภีร์กลุ่มอื่นร่วมด้วย เนื่องจากไม่ปรากฏเอกสารที่ระบุลำดับชั้นการประพันธ์คัมภีร์สันสกฤตเชิงอธิบาย

ของสำนักปรัชญามาธยมิกะ จึงจะเทียบเคียงกับสปันทการิกา (Skt. spandakārikā) ซึ่งมีคัมภีร์อธิบายชื่อว่า สปันทวฤตติ (Skt. 

spandavṛtti), มีคัมภีร์ที่โต้แย้ง 2 คัมภีร์ข้างต้นคือ สปันทประทีปิกา (Skt. spandapradīpīkā) และ มีคัมภีร์ที่สนับสนุน 2 คัมภีร์

ข้างต้นคือ สปันทวิวฤติ (Skt. Spandavivṛtti) ตามลำดับ (Jaideva Singe, 2017: xvii-xix) เพราะพบว่ามีลำดับชั้นการประพันธ์ที่
คล้ายคลึงกับคัมภีร์สันสกฤตเชิงอธิบายในสำนักปรัชญามาธยมิกะ ทำให้สามารถแบ่งคัมภีร์สันสกฤตเชิงอธิบายของสำนักมาธยมิกะ
ได้ดังนี้คือ  

คัมภีร์กลุ่ม ศาสตระ (Skt. śāstra), อวตาระ (Skt. Avtāra) และ การิกา (Skt. Kārikā) คือกลุ่มคัมภีร์ช้ันแรกของสำนัก
มาธยมิกะ ใช้ในการอธิบายหัวข้อธรรมที่ถูกหยิบยกขึ้นมา เช่น มัธยมกศาสตร์ ก็เป็นคัมภีร์ที่ใช้อธิบายเรื่องทางสายกลาง หรือ โพธิ
จรรยาวตาร ก็เป็นคัมภีร์ที่ใช้ในการอธิบายเรื่อง ข้อประพฤติของโพธิสัตว์ เป็นต้น ในส่วนของการประพันธ์คัมภีร์ชนิดศาสตร์และกา
ริกาจะมีเนื้อความที่สั้น กระชับ ง่ายต่อการจำ แต่เข้าใจได้ยาก คล้ายกับคัมภีร์สูตระ นิยมประพันธ์ด้วยรูปแบบฉันทลักษณ์ ส่วน
คัมภีร์อวตาระจะมีเนื้อหาชัดเจน ละเอียด มีรูปแบบผสมทั้งร้อยแก้วและร้อยกรอง แต่จดจำได้ยาก 

คัมภีร์กลุ่ม วฤตติ (Skt. Vṛtti) และ ภาษยะ (Skt. Bhāṣya) คือกลุ่มคัมภีร์ที่ทำหน้าท่ีในการอธิบายคัมภีร์ศาสตระ, อวตา
ระ, และ การิกา มักถูกประพันธ์โดยศิษย์ในสำนักมาธยมิกะที่ได้ศึกษาคัมภีร์กลุ่มศาสตระและการิกา เน้นในการอธิบายและขยาย
ความ มีแนวคิดคล้อยตามไปในแนวทางเดียวกันกับคัมภีร์หลักของสำนัก เช่น คัมภีร์มูลมัธยมกวฤตติ ของท่านพุทธปาลิตะ เป็นต้น 



  วารสารเสียงธรรมจากมหายาน, ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 3 พฤษภาคม - มิถุนายน 2568                         | 358 
 

 

คำว่า วฤตติ โดยความหมาย หมายถึง การตีความหมายของเนื้อหาคัมภีร์ คำนี้มักใช้เรียกคัมภีร์หรือเอกสารที่ใช้อธิบายเกี่ยวกับ
ตำราโบราณ เช่น พระสูตรของมหายาน หรือแม้กระทั่งคัมภีร์ฝ่ายพระเวท โดยคัมภีร์วฤตติจะยกข้อความในเอกสารชั้นต้นมา
อธิบายและตีความ น้อยครั้งที่จะมีการโต้แย้ง เว้นเสียแต่ว่าประเด็นนั้นเป็นประเด็นสำคัญหรืออาจใช้การโต้แย้งมาประกอบเพื่อ
อธิบายเนื้อความให้ชัดเจนมากขึ้น ภายหลังเมื่อมีการเขียนเอกสารแนวอธิบายขยายความมากขึ้นจึงมีการจำแนกออกเป็นหลาย

ชนิดเช่น ภาษยะ(Skt. bhāṣya), วารตติกะ (Skt. vārttika), ฏีกา (Skt. ṭīkā), จูรณิ (Skt. cūrṇi), นิรยุกติ (Skt. niryukti), ฏีป

ปะณี (Skt. ṭīppaṇī), ปัญชิกา (Skt. pañjikā) และอื่น ๆ  ซึ่งมีข้อกำหนดและลักษระที่ต่างกันออกไป วฤตติจึงถูกนำมาใช้เฉพาะ
เพื ่ออธิบายกฎทางปรัชญา ซึ ่งประกอบด้วยตัวอย่างและข้อโต้แย้ง ที ่นำมาใช้เพื ่ออธิบายปรัชญาของคัมภีร์ที ่ตนอธิบาย 
(Abhyankar, 1961: 340) 

คัมภีร์กลุ่ม ประทีปะ (Skt. pradīpa) หรือ ประทีปิกา (Skt. Pradīpikā) กลุ่มคัมภีร์ที่สร้างมุมมองทางการตีความแบบ
ใหม่เพื่อแสดงความเห็นที่ต่างออกไป มีเนื้อหาที่โต้แย้งการอธิบายความของคัมภีร์กลุ่มวฤตติ โดยยกเนื้อหาของคัมภีร์หลักขึ้นมา

อธิบายใหม่ เช่น ปรัชญาประทีปะ (Skt. Prajñāpradīpa) ที่มีการตีความแนวคิดใหม่ซึ่งต่างออกไปจากคัมภีร์มูลมัธยมกวฤตติ เป็น
ต้น 

คัมภีร์กลุ่ม วิวฤติ (Skt. Vivṛti) และ ฏีกา (Skt. ṭīkā) กลุ่มคัมภีร์ที่มีการอธิบายอย่างละเอียด ทั้งทางไวยากรณ์และ
ความหมาย โดยคัมภีร์กลุ่มนี้จะเน้นอธิบายเนื้อหาส่วนที่ยังไม่ชัดเจนและสนับสนุนแนวทางของคัมภีร์กลุ่มวฤตติ พร้อมโต้แย้ง
เนื้อหาคัมภีร์กลุ่มวฤตติหรือประทีปะที่ผู้ประพันธ์เห็นต่างเช่น คัมภีร์มัธยมกวฤตติ ท่ีโต้แย้งคัมภีร์ปรัชญาประทีปะ เป็นต้น โดยการ
โต้แย้งมักจะเป็นการยกข้อความของฝ่ายที่ตนเห็นต่างมาตั้งคำถามและให้คำตอบตามแนวทางของฝ่ายที่ตนยอมรับ 

ตารางที่ 1 แสดงการเทียบเคียงประเภทคัมภีร์ของสำนักมาธยมิกะกับคัมภีร์สันสกฤตเชิงอธิบาย 
ประเภทของคัมภีร์สันสกฤตเชิงอธิบาย ลำดับชั้นคัมภีร์ของมาธยมิกะ 
สูตระ ศาสตระ, อวตาระ, การิกา  
ภาษยะ วฤตติ, ภาษยะ 
วารตติกะ ประทีปะ, ประทีปิกา 
นิพันธะ วิวฤติ, ฏีกา 

 
จากตารางที่ 1 จะเห็นว่าคัมภีร์สันสกฤตเชิงอธิบายทางพระพุทธศาสนาและในฝ่ายพระเวท มีรูปแบบและจุดประสงค์ใน

การประพันธ์ที่คล้ายคลึงกัน โดยสูตระ และศาสตระ, อวตาระ, การิกา จะใช้ในการอธิบายเนื้อความในประเด็นประเด็นหนึ่งเพียง
อย่างเดียว เช่น การบูชาพระอัคนี, ทางสายกลาง เป็นต้น ในส่วนของภาษยะ และวฤตติ ก็จะทำหน้าที่ในการอธิบายสูตระ, ศาส
ตระ, อวตาระ, และการิกา ซึ่งเน้นการขยายความโดยมีแนวคิดไปในทางเดียวกันกับคัมภีร์ที่ยกมาอธิบาย, วารตติกะ, ประทีปะ, 
ประทีปิกา เน้นนำเสนอและตีความสูตระ, ศาสตระ, อวตาระ, และการิกา ในประเด็นที่แตกต่างไปจากฉบับเดิมควบคู่ไปกับการ
โต้แย้งภาษยะ, และวฤตติ ในลักษณะที่ว่าเป็นการตีความที่ผิด หรือในที่สุดโต้แย้งต้นฉบับที่ตัวคัมภีร์ยกมาอธิบาย ส่วนคัมภีร์นิ
พันธะ, วิวฤติ และฏีกา ซึ่งเป็นกลุ่มสุดท้ายของคัมภีร์สันสกฤตเชิงอธิบายจะทำหน้าหน้าที่ในการอธิบายคัมภีร์ 3  ลำดับก่อนหน้า
โดยต้องดูว่าตัวผู้ประพันธ์สนับสนุนอาจารย์ฝ่ายใด แต่โดยมากจะสนับสนุนอาจารย์ผู้ประพันธ์คัมภีร์กลุม่ที่ 1, และ 2 และจะโต้แย้ง
อาจารย์ผู้ประพันธ์คัมภีร์กลุ่มที่ 3 ซึ่งตัวคัมภีร์ประสันนปทาก็จัดเข้าในกลุ่มของคัมภีร์นิพันธะ, วิวฤติ และฏีกา ซึ่งเป็นกลุ่มสุดท้าย 
เพราะสนับสนุนคัมภีร์การิกาและคัมภีร์วฤตติซึ่งเป็นคัมภีร์กลุ่มที่ 1, และ 2 ควบคู่ไปกับโต้แย้งคัมภีร์ประทีปะและคัมภีร์ของหลัก
ปรัชญาอื่น 
ลักษณะการประพันธ์คัมภีร์วิวฤติใน คัมภีร์ประสันนปทา  

ลักษณะการประพันธ์ของคัมภีร์ประสันนปทาเมื่อพิจารณาตามหลักของคัมภีร์สันสกฤตเชิงอธิบายจะพบว่ามีลักษณะการ
ประพันธ์ตรงตามลักษณะของคัมภีร์วิวฤติ ทั้งท่านจันทรกีรติก็ระบุไว้ในตัวคัมภีร์ประสันนปทาด้วยตัวท่านเองว่า เป็นคัมภีร์ววิฤติ 



         Journal of Mahayana voice, Year 11, Issue 3, May – June 2025  |  359 
 

 

ดังเนื ้อความตอนหนึ่งว่า “นาคารฺชุนาย ปฺรณิปตฺย ตสฺไม ตตฺการิกาณำ วิวฺฤตึ กริษฺเย (Candrakīrti, 1903: 2)” ซึ ่งแปลว่า 
“ข้าพเจ้าหลังได้นอบน้อมต่อพระรูปนั้นคือท่านนาคารชุนแล้ว จะแต่ง”วิวฤติ”ของการิกา” โดยลักษณะการประพันธ์ที่บ่งชี้ความ
เป็นคัมภีร์วิวฤติของคัมภีร์ประสันนปทา สามารถจำแนกออกเป็น 3 องค์ประกอบคือ  

การอธิบายไวยากรณ์และนิยามศัพท์โดยละเอียด  
การเพิ่มเติมเนื้อหาที่ไม่ชัดเจน 
การสนับสนุนคัมภีร์กลุ่มวฤตติและการโต้แย้งคัมภีร์กลุ่มประทีปะ  
 

การอธิบายไวยากรณ์และนิยามศัพท์โดยละเอียด  
จากการศึกษาคัมภีร์มัธยมกวฤตติ ช่ือว่า ประสันนปทา พบว่า เน้นอธิบายไวยากรณ์และนิยามศัพท์ซึ่งมีวัตถุประสงค์เพื่อ

จำกัดการตีความไม่ให้กว้างออกไป จนอาจก่อให้เกิดการตีความใหม่ ๆ เนื่องจากตัวคัมภีร์เป็นคัมภีร์ช้ันวิวฤติที่มีจุดประสงค์ในการ
ประพันธ์เพื ่อสนับสนุนคัมภีร์ชั ้นวฤตติ โดยจะแบ่งออกเป็น 3 ส่วนในทุก ๆ ครั ้งที ่มีการอธิบายศัพท์และไวยากรณ์ คือ 1. 
องค์ประกอบของคำศัพท์ 2. ยกความหมายที่ถูกตีความขึ้นใหม่ 3. ระบุความหมายเดิมที่ปรากฏในคัมภีร์วฤตติ โดยวิธีการอธิบายนี้
สามารถพิจารณาได้จากตัวอย่างในตารางด้านล่าง 

ตารางที่ 2 แสดงตัวอย่างการจำกัดการตีความทางไวยากรณ์ 
หน้า องค์ประกอบ ความหมายใหม ่ ระบุความหมายเดิม 
5-6 ศัพท์ว่า ประตีตยะ ซึ่งมี 

ลฺยพฺ  เป็นท่ีสุด ใช้ใน
ความหมายว่าบรรจบเข้า
และอาศัย | ปทฺ ธาตุ ที่มี
อุปสรรคคือ สํ และ อุตฺ อยู่
หน้า ใช้ในความหมายว่า 
“เกิดขึ้น” ดังนั้น ศัพท์ว่า 
สมุตปาทะ จึงใช้ใน
ความหมายว่าเกิดขึ้น 

ที่ช่ือว่า อิติ หมายถึง การไป และ 
ความพินาศ | สิ่ง(ภาวะ)ท้ังหลายที่
เหมาะในการไป จึงช่ือว่า อิตยะ  | 
ศัพท์ว่า ประติ ใช้ในความหมาย
เพื่อการซ้ำคำ (เมื่อรวมกับศัพท์ว่า 
สมุตปาท จึงได้ความหมายว่า) 
ความเกิดขึ้นพร้อมกันของสิ่ง
ทั้งหลายที่ดำเนินไปและเสื่อม
สลายซ้ำ ๆ | 

ความเกิดขึ้นของสิ่งทั้งหลายซึ่งอาศัยเหตุ
และปัจจยั(ปรตตฺย) จึงเป็นความหมาย
ของประตีตยะสมุตปาท 

72 ศัพท์ว่า ปรัตยักษะ (สิ่งที่
ปรากฏเชิงประจักษ์) เพราะ
ทำวิเคราะห์ว่า “เป็นที่ ๆ 
มองเห็นโดยตรง ”(มาจาก  
ปรติคตํ อกฺษํ อสฺมินฺ) 

ผู้ใดอธิบาย“ปรตัยักษะ”ศัพท์ว่า 
“อกฺษมกฺษํ  ปฺรติ วรฺตเต – 
ปรากฏตรงต่อการมองเห็นแตล่ะ
ครั้ง” 

สิ่ง(อรฺถ)ไม่ไกลจากตา สิ่งที่อยู่จำเพาะ
สายตา จึงเป็นสิ่งที่ปรากฏเชิงประจักษ์ 

 
การอธิบายลักษณะนี้จะพบได้น้อยกว่าอีกสองชนิด เพราะจะใช้กับศัพท์สำคัญที่มีโอกาสคลาดเคลื่อนเพราะการตีความ

หรือการตั้งรูปวิเคราะห์(พระมหาธิติพงศ์ อุตฺตมปญฺโญ, 2559: 168) แบบใหม่ แต่ก็เป็นเครื่องบ่งชี้ความเป็นคัมภีร์สันสกฤตเชิง
อธิบาย เพราะไม่ปรากฏในคัมภีร์กลุ่มอื่น 
 การเพ่ิมเติมเนื้อหาที่ไม่ชัดเจน 

ในส่วนนี้จะเป็นการระบุถึงความหมายโดยตรงของคำศัพท์ และขยายความคำศัพท์เหล่านั้นเพื่อให้ผู้อ่านมีความเข้าใจ
อย่างชัดเจน โดยไม่ยกความหมายที่ถูกตีความใหม่ขึ้นมาแสดง การเพิ่มเติมเนื้อหาที่ไม่ชัดนี้ ให้ความสำคัญกับไวยากรณ์น้อยมาก 
เพราะไม่หยิบยกหลักไวยากรณ์ขึ้นมาใช้อธิบาย และยกเฉพาะศัพท์ที่ปรากฏในการิกา หรือ วฤตติขึ้นมา จากนั้นก็จะให้นิยาม 
ความหมาย พร้อมอรรถาธิบาย สามารถแบ่งออกเป็น 2 ส่วน คือ 1. คำศัพท์ และ 2. นิยาม, ความหมาย, และอรรถาธิบาย โดย



  วารสารเสียงธรรมจากมหายาน, ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 3 พฤษภาคม - มิถุนายน 2568                         | 360 
 

 

พิจารณาได้จากตัวอย่างในตาราง 
ตารางที่ 3 แสดงตัวอย่างการระบุความหมายของคำศัพท์ 

ตำแหน่ง คำศัพท์ นิยาม, ความหมาย, และอรรถาธิบาย 
       บ.3 ศาสฺตฺร คือ สิ่งที่ช่วยกำจัดข้าศึกคือกเลสทั้งหลายของท่านทั้งหลายจนไม่เหลือ 

ป้องกันจากทุรคติและการกลับมาเกิด เพราะกำจัดข้าศึกคือกเลสเหล่านั้น
ได้และเพราะเป็นคุณเครื่องป้องกัน 

บ.5 อุจฺเฉท คือ การแตกสลาย มีอรรถธิบายว่า การตัดขาดความต่อเนื่อง 
บ.5 ศาศฺวตะ สิ่งที่คงที่ มีอรรถาธิบายว่า มั่นคงในทุกเวลา 
บ.5 นิรฺคมะ การออกไป มีอรรถาธิบายว่า การไปสู่ที่ไกล ของพวกคนผู้อยู่ในที่ใกล้ 
บ.13 ชาตุ ใช้ในอรรถของศัพท์ว่า กทาจิทฺ (ณ เวลาไหน ๆ) 
บ.13 เกจน ใช้ระบุถึงสิ่งที่มันอาศัย 
บ.92 ตาวทฺ ใช้แสดงลำดับแห่งการประติเษธ 

ประเด็นท่ีสำคัญในการเพิ่มเติมเนื้อหาท่ีไม่ชัดเจนของคัมภีร์ประสันนปทา ตัวคัมภีร์จะอธิบายเพิ่มเติมเฉพาะเนื้อหาที่เป็น
ของคัมภีร์มูลมัธยมกวฤตติเท่าน้ัน ส่วนคำอธิบายเนื้อหาของคัมภีร์มูลมัธยมกการิกา ท่านจันทรกีรติจะนำมาจากคัมภีร์มูลมัธยมกว

ฤตติทั้งหมดตัวอย่างเช่น ยกเนื้อหาของคัมภีร์มูลมัธยมกการิกามาว่า น สวโต (Candrakīrti, 1903 : 12) แล้วอธิบายด้วยคัมภีร์มูล

มัธยมกวฤตติว่า น สฺวต อุตฺปทฺยนฺเต ภาวาะ (Candrakīrti, 1903 : 14) เป็นต้น โดยตัวคัมภีร์ประสันนปทาให้เหตุผลการอธิบาย
ลักษณะนี้ไว้ว่า “อาจารย์พุทธปาลิตะอธิบายไว้ครอบคลุมแล้ว” ดังเช่นเนื้อความตอนหนึ่งว่า  “กถํ ปุนรยํ ยโถกฺตารฺถาภิธานํ วินา 
วฺยสฺตวิจาโร ลภฺยต อิติ เจตฺ, ตทุจฺยเต | อรฺถวากฺยานิ กฺฤตานิ, ตานิ มหารฺถตฺวาทฺยโถทิตมรฺถํ สํคฺฤหฺย ปฺรวฺฤตฺตานิ | ตานิ จ วฺยาขฺ
ยายมานานิ ยโถกฺตมรฺถาตฺมานํ ปฺรสูยนฺต อิติ นาตฺร กึจิทนุปาตฺตํ สํภาวฺยเต || (Candrakīrti, 1903 : 23)” แปลว่า “หากมีคำถามว่า 
เว้นการอธิบายเนื้อความตามที่กล่าวไว้เสียแล้ว การวิจาร(การสะท้อน)ที่ชัดเจนเช่นนี้ ข้าพเจ้าได้มาอย่างไร ดังนี้, ข้าพเจ้าขอตอบ
คำถามนั้นว่า | คำอธิบายเนื้อความทั้งหลายเป็นสิ่งที่อาจารย์ประพันธ์ไว้, เนื่องจากคำอธิบาย(เนื้อความเหล่านั้น)มีอรรถที่กว้าง คำ
เหล่านั้นจึงประมวลเอาอรรถท่ีข้าพเจ้าอธิบายไว้รวมเข้าไปดว้ย | ท้ังคำที่ข้าพเจ้าอธิบายไว้เหล่านั้นก่อให้เกิดเนื้อหาท่ีเป็นแก่นตามที่
ได้กล่าวไว้ ดังน้ัน ในที่น้ี จึงไม่ต้องอธิบายคำไหนเลยที่อาจารย์(พุทธปาลิตะ)ไม่ได้อธิบายไว้ ||”  

จากข้อความดังกล่าวทำให้เกิดข้อพิจารณาว่า ถ้าตัดข้อความที่ใช้ในการอธิบายคัมภีร์มูลมัธยมกการิกา และตัดการโต้แย้ง
ระหว่างคัมภีร์อื่นออกไป ตัวคัมภีร์อาจจะเหลือเพียงส่วนของการอธิบายเนื้อหาของคัมภีร์มูลมัธยมกวฤติที่ถูกโต้แย้งเท่านั้น ทั้งการ
เพิ่มเติมเนื้อหาท่ีไม่ชัดเจนโดยวิธีดังกล่าว ยังเป็นสิ่งหนึ่งที่บ่งช้ีความเป็นคัมภีร์วิวฤติของคัมภีร์ประสันนปทา 

การสนับสนุนคัมภีร์กลุ่มวฤตติและการโต้แย้งคัมภีร์กลุ่มประทีปะ  
การสนับสนุนคัมภีร์การิกาและวฤตติ รวมไปถึงการโต้แย้งคัมภีร์กลุ่มประทีปะ เป็นหัวใจหลักของการเป็นคัมภีร์วิวฤติของ

คัมภีร์ประสันนปทา ทำให้การประพันธ์ของคัมภีร์ดำเนินไปในลักษณะดังนี้ คือ อธิบายคัมภีร์การิกาด้วยคัมภีร์ชั้นวฤตติ โต้แย้งด้วย
คัมภีร์ชั้นประทีปะหรือคัมภีร์อื่น จากน้ันสรุปและคัดค้านด้วยคัมภีร์ชั้นวฤตติ วิธีนี้ช่วยให้เกิดความเชื่อมั่นในคัมภีร์วฤตติผ่านการถูก
โต้แย้งด้วยแนวคิดหรือหลักการอื่นซึ่งได้รับความนิยมในสมัยนั้นแล้วนำเสนอหลักการของคัมภีร์วฤตติเพื่อหักล้างแนวคิดดังกล่าว 
เพราะการประพันธ์คัมภีร์วิวฤติมจีุดมุง่หมายเพื่อสนับสนุนคมัภีรก์ลุ่มวฤตติ โดยวิธีน้ีมีโครงสร้างดังนี้คือ “คำอธิบายของคัมภีร์วฤตติ 
+ การโต้แย้งจากคัมภีร์ประทีปะหรือคัมภรี์อื่น + การกล่าวคัดค้าน + การสรุปด้วยหลักการในคัมภีร์วฤตต”ิ โดยสามารถเทียบเคียง
โครงสร้างกับเนื้อความในคัมภีร์ประสันนปทา ได้ดังตัวอย่างที่แสดงไว้ในตาราง 

 
 

 



         Journal of Mahayana voice, Year 11, Issue 3, May – June 2025  |  361 
 

 

ตารางที่ 4 แสดงตัวอย่างการประพันธ์คัมภีร์วิวฤติ 
คำอธิบายของคัมภีรม์ูลมัธยมกวฤตติ (ท่านพุทธปาลิตะ) 

 
สิ่งทั้งหลาย ไม่เกิดขึ้นจากสิ่งอื่น เพราะต้องยอมรับผลที่ว่าสิ่งทั้ง
ปวงสามารถเกิดขึ้นจากสิ่งท้ังปวงได้ 

การโต้แย้งจากคัมภรี์ปรัชญาประทีปะ (ท่านภาววิเวก) คำกล่าวนี้ที่ว่า เพราะผลที่ตามมาที่ต้องยอมรับว่า สิ่งทั้งปวงเกิดมี
จากสิ่งทั้งปวง ดังนี้ จึงมีเนื้อความไม่ชัดเจนเพราะตกไปอยู่ใน(ทั้ง
สอง)ฝ่ายคือฝ่ายข้อเสนอหรือข้อพิสูจน์(สาธน)และฝ่ายข้อโต้แย้ง
(ทูษณ)  

การกล่าวคดัค้าน (ท่านจันทรกีรติ) แม้เนื้อความของท่านอาจารย์นั้นก็มีเนื้อความไม่ชัดเจน 
การสรุปด้วยหลักการในคมัภีรม์ูลมัธยมกวฤตต ิ

(ท่านพุทธปาลิตะ) 
เพราะอธิบายไว้ก่อน และเพราะตกไปอยู่ในฝ่ายข้อโต้แย้ง เพราะว่า
ขัดแย้งเนื้อความท่ีฝ่ายตรงกันข้ามเสนอ(Candrakīrti, 1903: 37) 

องค์ประกอบด้านการสนับสนุนและโต้แย้ง ในคัมภีร์ประสันนปทาแตกต่างจากคัมภีร์อื่น เนื่องจากตัวคัมภีร์ไม่สนับสนุน

จุดยืนทางความคิด ไม่มีการตัดสิน (Candrakīrti, 1903 : 54)  เพราะโดยทั่วไปคัมภีร์ที่ใช้ในการอธิบายและโต้แย้งคัมภีร์อื่นจะต้อง
นำเสนอจุดยืนของตนหลังจากคัดค้านจุดยืนของฝ่ายตรงข้าม แต่คัมภีร์ประสันนปทากลับใช้การยกเนื้อความจากคัมภีร์มูลมัธยมก
การิกาและคัมภีร์มูลมัธยมกวฤตติมาตอบซึ่งแสดงถึงการสนับสนุน และใช้การตั้งคำถามและการคัดค้านคัมภีร์ปรัชญาประทีปะและ
คัมภีร์อื่นเพื่อแสดงการโต้แย้งและอธิบายผ่านประสังคะวิธีด้วยเครื่องมือที่เรียกว่า จตุษโกฏิ กล่าวได้ว่า องค์ประกอบนี้สะท้อนให้
เห็นถึงจุดประสงค์หลักของคัมภีร์ที่มุ่งสนับสนุนคัมภีร์มูลมัธยมกการิกาและคัมภีร์มูลมัธยมกวฤตติ ในเรื่องการไม่มีจุดยืนทาง
ความคิด 

 
บทสรุปและอภิปรายผล 

ลักษณะการประพันธ์ คัมภีร์ประสันนปทาเป็นคัมภีร์ที่มี 3 องค์ประกอบ คือ 1. การอธิบายด้วยระบบไวยากรณ์ โดย
นำเสนอผ่านการระบุถึงองค์ประกอบของคำศัพท์ด้วยระบบไวยากรณ์ 2. การให้นิยามความหมาย โดยเน้นในด้านการจำกัดความ 
เพราะสำนักปรัชญาสายนี้เน้นปฏิเสธสิ่งท่ีได้รับรู้ผ่านระบบความคิด 3. การโต้แย้งเชิงถามตอบ ใช้การตั้งคำถามและการโต้แย้งเพื่อ
อธิบายหลักปรัชญาในคัมภีร์ ซึ่งจากการที่มี 3 องค์ประกอบนี้เองทำให้ทราบว่า คัมภีร์ประสันนปทาเป็นคัมภีร์สันสกฤตเชิงอธิบาย  

ชนิดของคัมภีร์ คัมภีร์มัธยมกวฤตติ ช่ือว่า ประสันนปทา เป็นไม่ได้เป็นคัมภีร์วฤตติตามช่ือของมัน เพราะเมื่อเทียบเคียง
กับคัมภีร์สันสกฤตเชิงอธิบายฝ่ายพระเวท จะพบว่า คัมภีร์ประสันนปทาสนับสนุนคัมภีร์มัธยมกการิกากับคัมภีร์มูลมัธยมกวฤตติ 
และโต้แย้งคัมภีร์ปรัชญาประทีปะที่เป็นคัมภีร์ในสำนักเดียวกัน ซึ่งไม่ใช่ลักษณะการประพันธ์ของคัมภีร์กลุ่มภาษยะหรือวฤตติที่เน้น
การอธิบายคัมภีร์กลุ่มสูตรและการิกา ทำให้ทราบว่า คัมภีร์ประสันนปทาไม่ใช่คัมภีร์วฤตติ แต่เป็น “คัมภีร์วิวฤติ”  

จุดประสงค์ของการประพันธ์ สังเกตจากการที่คัมภีร์มัธยมกวฤตติ ชื่อว่า ประสันนปทา นำเนื้อความของคัมภีร์มูล
มัธยมกวฤตติมาใช้ในการอธิบายคัมภีร์มูลมัธยมกการิกา รวมถึงโต้งแย้งคำคัดค้านของคัมภีร์ปรัชญาประทีปะหรือคัมภีร์อื่นแสดง
จุดยืนทางความคิดในปรัชญา และใช้คัมภีร์มูลมัธยมกวฤตติหรือคัมภีร์มู ลมัธยมกการิกามาสรุปจบเนื้อความ ทำให้ทราบว่า 
จุดประสงค์ของการประพันธ์คัมภีรป์ระสนันปทา คือ การสนับสนุนหลักการของคัมภีร์มูลมัธยมกการิกาและคัมภีร์มูลมัธยมกวฤต
ติในประเด็นที่ว่า ไม่จำเป็นต้องมีจุดยืนทางความคิด 

การศึกษาครั้งนี้ จำกัดขอบเขตอยู่เพียงลักษณะการประพันธ์ในปรีกษาที่ 1 และ 2 ของคัมภีร์ประสันนปทา ดังนั้น การ
อภิปรายผลให้ละเอียดสามารถต่อยอดขยายผลโดยการศึกษาคัมภีร์ประสันนปทาทั้งฉบับ หรือสืบค้นลักษณะของคัมภีรแ์ต่ละกลุ่ม
เพื่อนำมาเปรียบเทียบ เพราะจากการสืบค้นและลงพื้นที่ก็ยังไม่พบการจัดลำดับชั้นคัมภีร์ของสำนักปรัชญาทางฝ่ายมหายาน การ
จำแนกลำดับช้ันคัมภีร์อาจช่วยผู้ศึกษาในภายหลังมีความสะดวกในการแยกแยะและต่อยอดคัมภีร์ทางมหายานได้อย่างลึกซึ้งยิ่งข้ึน 

 
 



  วารสารเสียงธรรมจากมหายาน, ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 3 พฤษภาคม - มิถุนายน 2568                         | 362 
 

 

เอกสารอ้างอิง 

พระมหาธิติพงศ์ อุตฺตมปญฺโญ. (2559). ไวยากรณ์บาลีเบื้องต้น เพื่อเป็นพื้นฐานสำหรับการศึกษาบาลีใหญ่. นนทบุรี: สหมิตรพ
ริ้นติ้งแอนด์พับลิสช่ิง จำกัด. 

สุมาลี มหณรงค์ชัย. (2548). พระนาคารชุนกับคำสอนว่าด้วยทางสายกลาง. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ศยาม. 
Abhyankar, K.V. (1961). A Dictionary of Sanskrit Grammar. Baroda: Oriental Intitute. 

Ames, W. L. (1993). Bhāvaviveka's PrajñāpradĪpa: A translation of chapter one:‘Examination of causal 
conditions’(Pratyaya). Journal of Indian Philosophy, 21(3), 209-259.  

Buswell, R. E., & Lopez, D. S. (2013). The princeton dictionary of Buddhism. New Jersey: Princeton University 
Press. 

Candrakīrti. (1903). Madhyamakavṛttiḥ: Mālamadhyamakakarikās (mādhyamikasūtras) de Nāgārjuna avec 
la Prasannapada Commentaire de Candrakirti. Translated into French by Louis de La Vallée Poussin. 
Saint Petersburg: L'académie Impériale des Sciences. 

Coghlan, I. J. (2007). Buddhapālita’s Commentary on Nāgārjuna’s Middle way. USA: The American institute 
of buddhist studies and Wisdom publication. 

Ganeri, J., & Miri, M. (2010). Sanskrit philosophical commentary. Journal of the Indian Council of Philosophical 
Research, 27, 187-207 

Jaideva Singe. (2017). śiva sutras The yogo of supreme Identity. Delhi: Motilal Baranasidass. 
Nariman, J.K. (1992). Literary history of Sanskrit Buddhism. Delhi: Motilal Banarsidass. 
Siderits, M., & Katsura, S. (2013). Nagarjuna's middle way: Mulamadhyamakakarika. USA: Wisdom Publication. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


