
  วารสารเสียงธรรมจากมหายาน, ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 3 พฤษภาคม - มิถุนายน 2568                         | 88 
 

 

การพัฒนาวัดเป็นศูนย์ส่งเสริมสุขภาวะจิตวิญญาณของประชาชน  
ในชุมชนหมู่บ้านไดมอนดว์ิลล์ ตำบลศาลายา อำเภอพุทธมณฑล จังหวัดนครปฐม 

THE ESTABLISHMENT OF THE TEMPLE AS A SPIRITUAL WELL-BEING PROMOTION CENTER FOR 
RESIDENTS OF DIAMOND VILLE VILLAGE COMMUNITY, SALAYA SUBDISTRICT, PHUTTHAMONTHON 

DISTRICT, NAKHON PATHOM PROVINCE 
 

         พระสริิวชิรเวที (ไพสาร วรสาโร)1  
ผศ.ดร.นพ.บรรพต ต้นธีรวงศ์ 2, พระเจริญพงษ์ ธมฺมทีโป, ผศ.ดร.3  

วิทยาลัยสงฆ์พุทธปัญญาศรีทวารวดี มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Phra Siriwachirawetthi (Paisarn Worasaro) 1 

Asst. Prof. Dr. Banphot Tonthirawong 2, Phrajaroenphong Dammatepo, Asst.Prof.Dr.3 
Buddhapanya Sri Thawarawadee Buddhist College, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

Corresponding Author E-mail: Plesomkid7@gmail.com  
 

(Received : May 5, 2025; Edit : May 19, 2025; accepted : May 25, 2025) 
 

บทคัดย่อ 

 บทความวิจัยนี้ มีวัตถุประสงค์ 1) เพื่อศึกษาแนวทางการพัฒนาวัดเป็นศูนย์ส่งเสริมสุขภาวะทางจิตวิญญาณ
ของหมู่บ้านไดมอนด์วิลล์ จังหวัดนครปฐม 2) เพื่อพัฒนาวัดเป็นศูนย์ส่งเสริมสุขภาวะทางจิตวิญญาณของหมู่บ้านไดมอนด์วิลล์ 
จังหวัดนครปฐม 3) เพื่อเสนอรูปแบบการพัฒนาวัดเป็นศูนย์ส่งเสริมสุขภาวะทางจิตวิญญาณของหมู่บ้านไดมอนด์วิลล์ จังหวัด
นครปฐม การวิจัยครั้งนี้ เป็นการการวิจัยเชิงปฏิบัติการแบบมีส่วนร่วม ร่วมกับการวิเคราะห์เนื้อหาและการบรรยายเชิงพรรณนา 
โดยมีพื้นท่ีศึกษาในชุมชนหมู่บ้านไดมอนด์วิลล์ ซึ่งเป็นชุมชนกึ่งเมืองที่มีความหลากหลายทางอาชีพและสังคม  

ผลการวิจัยพบว่า จากการวิเคราะห์สถานการณ์ด้วยเครื่องมือ SWOT พบปัญหาหลัก ได้แก่ การขาดการมีส่วนร่วมของ
ชุมชน กิจกรรมที่ไม่ตรงกับความต้องการ และการขาดแผนพัฒนาอย่างเป็นระบบ แนวทางการแก้ไขคือการใช้ทรัพยากรในชุมชน
อย่างเหมาะสม และจัดตั้งคณะกรรมการพัฒนาวัดที่เป็นตัวแทนจากภาคส่วนต่าง ๆ โดยออกแบบกิจกรรมร่วมกับประชาชน  การ
ดำเนินกิจกรรม เช่น การปฏิบัติธรรมประจำ การจัดงานบุญและสวดมนต์ในวันสำคัญทางศาสนา รวมถึงกิจกรรม “รักษ์วัด วัด
สะอาด” ส่งผลต่อการส่งเสริมสุขภาวะทางจิตวิญญาณของชาวบ้าน และเสริมสร้างความสัมพันธ์ที่ดีระหว่างวัดกับชุมชน อีกทั้งยัง
เป็นกลไกสำคัญในการสร้างความสมดุลทางจิตใจและความเข้มแข็งของชุมชน รูปแบบการพัฒนาสู่กระบวนการ 4 ขั้นตอน คือ การ
วิเคราะห์ความต้องการ การกำหนดเป้าหมาย การจัดกิจกรรม และการประเมินผล โดยกิจกรรมหลักได้แก่ “4 สติ สู่สุขภาวะ” การ
ปฏิบัติธรรม และการทำบุญอย่างมีเจตนา ขับเคลื่อนผ่านการบูรณาการหลักธรรมในพระพุทธศาสนาและการมีส่วนร่วมของ
ชาวบ้านตั้งแต่ต้นจนจบกระบวนการ เป็นหัวใจสำคัญที่ทำให้วัดสามารถทำหน้าที่เป็นศูนย์กล างสุขภาวะจิตวิญญาณที่ยั่งยืนใน
ระดับชุมชน 
 คำสำคัญ: สุขภาวะทางจิตวิญญาณ, การพัฒนาวัด, การมีส่วนร่วมของชุมชน, ศูนย์กลางชุมชน, การวิจัยเชิงปฏิบัติการ, 
ไดมอนด์วิลล์ 

 
 



         Journal of Mahayana voice, Year 11, Issue 3, May – June 2025  |  89 
 

 

Abstract 

This research article aims to: 1) explore strategies for developing temples as centers for promoting 
spiritual well-being in the Diamondville community, Nakhon Pathom Province; 2) implement the development 
of the temple as a space for nurturing inner peace and community well-being; and 3) propose a sustainable 
model for transforming the temple into a center of spiritual health. The study employed Participatory Action 
Research (PAR), incorporating content analysis and descriptive narration. The research was conducted in the 
Diamondville community, a semi-urban area characterized by socio-economic diversity. 

The research findings are as follows: A SWOT analysis revealed key challenges including the lack of 
community participation, activities that did not meet local needs, and the absence of a clear development 
plan. The proposed solution involved optimizing local resources and establishing a development committee 
with representatives from all community sectors, emphasizing participatory activity design for long-term 
sustainability. The implementation of activities such as regular meditation practice, religious observances on 
significant Buddhist days, and the “Clean and Caring Temple” initiative contributed significantly to enhancing 
spiritual well-being and fostering environmental consciousness among community members. These efforts also 
strengthened the bond between the temple and the community, contributing to psychological balance and 
social resilience. The proposed model for temple development consists of four key stages: needs analysis, goal 
setting, activity implementation, and evaluation. Core activities include the “Four Mindfulness Practices for 
Well-being,” dhamma practice, and intentional merit-making. The integration of Buddhist principles and 
community participation throughout the process was identified as a critical factor in establishing the temple as 
a sustainable center for spiritual health at the community level. 
 Keywords: Spiritual well-being, temple development, community participation, community center, 
participatory action research, Diamondville 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



  วารสารเสียงธรรมจากมหายาน, ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 3 พฤษภาคม - มิถุนายน 2568                         | 90 
 

 

ความเป็นมาและความสําคัญของปัญหา 
ปัญญาสุขภาวะ (Intellectual Well-being) เป็นองค์ประกอบท่ีสำคัญของคุณภาพชีวิต ซึ่งช่วยส่งเสริมให้บุคคลสามารถ

คิดวิเคราะห์และตัดสินใจได้อย่างมีเหตุผล โดยเฉพาะในยุคที่ข้อมูลข่าวสารมีบทบาทอย่างมากต่อวิถีชีวิตของผู้คน ปัญหาสำคญัที่
เกิดขึ ้นในปัจจุบันคือภาวะข้อมูลล้นเกิน ( Information Overload) ซึ่งส่งผลต่อความสามารถในการใช้วิจารณญาณและการ
ตัดสินใจอย่างมีประสิทธิภาพ การมีปัญญาสุขภาวะที่ดีจึงเป็นปัจจัยสำคัญในการส่งเสริมคุณธรรม การพัฒนาตนเอง และการ
ปรับตัวให้เท่าทันกับความเปลี่ยนแปลงของสภาพแวดล้อม อย่างไรก็ตาม ในบริบทของสังคมสมัยใหม่ที่ดำเนินไปอย่างเร่งรีบและ
เต็มไปด้วยข้อมูลที่หลากหลายและขัดแย้งกัน ส่งผลให้บุคคลจำนวนไม่น้อยขาดการพิจารณาอย่างรอบคอบในการใช้ชีวิตประจำวัน 
และอาจแสดงพฤติกรรมที่ไม่สอดคล้องกับหลักคุณธรรม ด้วยเหตุนี้ การส่งเสริมสุขภาวะทางปัญญาจึงจำเป็นต้องอาศัยแนวทางที่
ชัดเจน มีรากฐานจากหลักการทางจริยธรรมและจิตใจ แนวคิดเกี่ยวกับปัญญาสุขภาวะได้รับการศึกษาในหลากหลายมิติ โดยเฉพาะ
ในมิติทางพระพุทธศาสนา เช่น งานวิจัยที่ศึกษาหลักธรรมของ พุทธทาสภิกขุ ซึ่งเสนอแนวทางการเสริมสร้างสุขภาวะทางปัญญา
ผ่านหลัก “การไม่ยึดติด” และ “การพัฒนาจิตใจ” เพื่อให้บุคคลสามารถเข้าใจโลกและตนเองได้อย่างลึกซึ้ง อันเป็นพื้นฐานสำคัญ
ของการมีชีวิตที่มีคุณภาพทั้งในด้านปัญญาและจิตวิญญาณ (พระครูปลัดคำรณ กตปุญฺโญ, 2567 : 386) ส่วนของงานวิจัยที่ศกึษา
สุขภาวะทางปัญญาในเชิงวิเคราะห์ตามแนวคิดของปรัชญาหลังนวยุคสายกลาง พบว่า แนวคิดสุขภาวะทางปัญญาในบริบทนี้ให้
ความสำคัญกับ “พรหมวิหาร 4” ได้แก่ เมตตา กรุณา มุทิตา และอุเบกขา ซึ่งถือเป็นหลักธรรมที่ช่วยสร้างสมดุลระหว่างปัญญา
และจิตใจ โดยเน้นการพัฒนาความสัมพันธ์ระหว่างตนเองกับผู้อื่นอย่างมีความเข้าใจและยอมรับความหลากหลายของมุมมองใน
โลกยุคใหม่ พรหมวิหาร 4 จึงไม่ได้เป็นเพียงหลักธรรมด้านจริยธรรมเท่านั้น หากยังเป็นกลไกสำคัญที่ส่งเสริมการใช้เหตุผลอย่างมี
เมตตา การคิดวิเคราะห์อย่างมีกรุณา และการตัดสินใจอย่างมีอุเบกขา ซึ่งสอดคล้องกับแนวทางของสุขภาวะทางปัญญาที่ต้องอาศัย
ทั้งการพิจารณาและความมั่นคงทางอารมณ์ควบคู่กัน (อิทธิศักดิ์ เลอยศพรชัย, 2566 : 14) นอกจากน้ี งานวิจัยสุขภาวะทางปัญญา
ที่มีอิทธิพลต่อผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนของนักเรียนชั้นมัธยมศึกษาในจังหวัดบุรีรัมย์ พบว่า สุขภาวะทางปัญญามีอิทธิพลต่อ
ผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนของนักเรียน และช่วยพัฒนาทักษะการคิดวิเคราะห์และตัดสินใจ (พระครูสุนทรวีรบัณฑิต, 2566 : 285) 
ดังนัน้ สุขภาวะทางปัญญาจึงเป็นปัจจัยสำคัญต่อการพัฒนาตนเอง ทั้งในด้านการศึกษา การดำรงชีวิต และการพัฒนาด้านจริยธรรม 
ซึ่งควรได้รับการส่งเสริมเพื่อสร้างสังคมที่มีคุณภาพต่อไป 

พระพุทธศาสนานั้นได้เข้ามามีบทบาทสำคัญต่อการดำเนินชีวิตของคนไทยในทุก ๆ ด้าน อย่างกว้างขวางและครอบคลุม
สังคมไทย คนไทยส่วนมากนับถือพระพุทธศาสนาในปัจจุบันนี้มีประชากรไทยนับถือพุทธศาสนามากกว่าร้อยละ 94 และมี
พุทธศาสนิกชนมากเป็นอันดับ 4 ของโลก พระพุทธศาสนาจึงเป็นหลักสำคัญในการดำเนินชีวิตของคนไทย คนไทยได้นำหลักธรรม
มาประพฤติปฏิบัติในชีวิตประจำวัน ทำให้คนไทยจึงมีพื้นฐานจิตใจที่ดีงามในทุก ๆ ด้าน มีความเป็นมิตรไมตรีกับทุกคนในสังคม 
พระพุทธศาสนาเป็นศูนย์รวมของจิตใจคนไทย หลักธรรมในทางพระพุทธศาสนามีจุดมุ่งหมายเน้นให้เกิดความสามัคคี มีเมตตา 
กรุณาต่อกัน ในความต้องการของมนุษย์บนพื้นฐานความเป็นจริงคือต้องการมีคุณภาพชีวิตที่ดี มีหลักปฏิบัติที่ถูกต้องและสมบรูณ์ 
มนุษย์ที่เกิดมาย่อมต้องการมีคุณภาพชีวิตที่ดี โดยคุณภาพชีวิตจะเกิดขึ้นได้ต้องมีความสุขเกิดขึ้นก่อน ความสุขที่แท้จริงต้องเกิ ด
จากความรู้สึกพอใจในตนเอง รู้สึกว่าชีวิตนี้มีค่า มีความหมาย ซึ่งการมีคุณภาพชีวิตที่ดีนั้น มนุษย์ต้องรู้จักการพัฒนาตนเองทั้ง 4 
ด้าน คือกาย เวทนา จิต และธรรม สติปัฏฐาน ข้อปฏิบัติและคำสอนทางพระพุทธศาสนานั้นสามารถนำมาปรับประยุกต์ใช้กับ
ชีวิตประจำวันของประชาชนเพื่อให้มีคุณภาพชีวิตที่ดีขึ้นได้ โดยการนำหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนามาเป็นหลักในการดำเนิน
ชีวิต การนำหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนามาปฏิบัติในชีวิต ควรเลือกข้อปฏิบัติให้เหมาะสมกับเนื้อหาการสอน เนื้อหาที่เลือกก็
ควรเข้าถึงได้อย่างง่ายดายสามารถปฏิบัติและเข้าใจได้ (ที.ม. (ไทย) 10/274-287/216-221.) อย่างไรก็ตามในพระพุทธศาสนามี
หลักคำสอนในส่วนท่ีเป็นจริยธรรมเหมาะตอ่การดำรงชีวิต เช่น ทาน ศีล สวรรค์ เป็นต้น (นฤมล มารคแมน, 2543 : 1) การที่มนุษย์
ยังต้องเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏซึ่งยังเป็นความสุขในระดับของโลกียะนั้น จึงจำเป็นอย่างยิ่งที่ต้องนำหลักธรรม ที่เรียกว่า มหา
สติปัฏฐานสูตร มาปรับใช้ให้เข้ากับการดำรงชีวิตของมนุษย์ซึ่งถือว่าเป็นหลักธรรมที่พระพุทธศาสนาได้เล็งเห็นคุณค่าอันสูงสุดใน
การประพฤติปฏิบัติได้อย่างมีความสุขสามารถพัฒนาพฤติกรรม ด้านกาย จิตใจ และสังคมได้อย่างมีประสิทธิภาพเพื่อความเป็น



         Journal of Mahayana voice, Year 11, Issue 3, May – June 2025  |  91 
 

 

มนุษย์ท่ีสมบูรณ์ ในปัจจุบันนี้ประชาชนได้เล็งเห็นถึงความสำคัญของการเจริญสติเพิ่มมากขึ้น จนถึงมีประชาชนที่ต้องนำหลักธรรม
มาปรับใช้ในการดำรงชีวิตในสังคมเป็นอย่างมากเพื่อพัฒนาจิต การมีส่วนร่วมของสังคมมนุษย์ควรแสดงถึงจิตเมตตากรุณาและ
ความรับผิดชอบต่อสังคม การพัฒนาทักษะในการใช้ชีวิตและการทำงานเป็นสิ่งสำคัญ ซึ่งการบริหารจัดการแนวพุทธสามารถ
นำมาใช้ในการพัฒนาองค์กรในด้านคุณภาพ คุณธรรม และความสุข การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ควรมุ่งเน้นการฝึกอบรมและการ
เสริมสร้างทักษะที่เหมาะสมกับกลุ่มเป้าหมาย (พระมหาชุมพล สุทสฺสี และพระครูปฐมสุตากร, 2567 : บทคัดย่อ) 

พื้นที่งานวิจัยเป็นส่วนสำคัญในการศึกษาและพัฒนาชุมชน โดยเฉพาะพื้นที่ของหมู่บ้าน ไดมอนด์วิลล์ จังหวัดนครปฐม 
และในพื้นที่ศาลายา ซึ่งมีประวัติความเป็นมายาวนานและมีบทบาทสำคัญในการพัฒนาเมือง อย่างไรก็ตาม การเปลี่ยนแปลงทาง
กายภาพของพื้นที่ รวมถึงการขยายตัวของเมืองและการเปลี่ยนแปลงโครงสร้างสังคม ส่งผลให้เกิดปัญหาหลายด้านที่ส่งผลกระทบ
ต่อสุขภาวะของคนในชุมชน ปัญหาที่ต้องการแก้ไข ได้แก่ (1) การวิเคราะห์ความต้องการของชุมชน ซึ่งยังขาดการสำรวจที่ชัดเจน
เกี่ยวกับความต้องการของประชาชน (2) การส่งเสริมการจัดกิจกรรม ที่ยังไม่เพียงพอต่อการเสริมสร้างสุขภาวะทางจิตใจและสังคม 
(3) การกำหนดวัตถุประสงค์และเป้าหมายของวัด ให้เป็นศูนย์กลางของชุมชนยังไม่มีแนวทางที่ชัดเจน ( 4) การสร้างจิตสำนึก
รับผิดชอบในการใช้ประโยชน์จากวัด ซึ่งยังต้องการการส่งเสริมให้ประชาชนมีส่วนร่วมมากขึ้น และ (5) การมีส่วนร่วมกับชุมชน ที่
ยังต้องพัฒนาให้เกิดความร่วมมืออย่างเป็นระบบ เพื่อให้วัดสามารถเป็นศูนย์กลางในการพัฒนาจิตใจและศีลธรรมของชุมชน 

จากบริบทของชุมชนหมู่บ้านไดมอนด์วิลล์ ตำบลศาลายา อำเภอพุทธมณฑล จังหวัดนครปฐม ที่มีการขยายตัวทางเมอืง
และการเปลี่ยนแปลงโครงสร้างสังคมอย่างรวดเร็ว พบว่าประชาชนในพ้ืนที่ขาดเวทีในการพัฒนาจิตใจและศีลธรรมอย่างเป็นระบบ 
อีกทั้งยังไม่มีแนวทางที่ชัดเจนในการใช้วัดเป็นศูนย์กลางการพัฒนาสุขภาวะทางจิตวิญญาณ การวิจัยนี้จึงมุ ่งเน้นการศึกษา
กระบวนการพัฒนาวัดให้เป็นศูนย์ส่งเสริมสุขภาวะจิตวิญญาณ ด้วยการนำหลัก สติปัฏฐาน 4 มาประยุกต์ใช้ในการฝึกอบรม
ประชาชน พร้อมจัดทำคู่มือท่ีสามารถนำไปใช้จริงในการดำเนินกิจกรรมในระดับชุมชน และขยายผลสู่พื้นที่อ่ืนได้อย่างเป็นรูปธรรม 

 
วัตถุประสงค์การวิจัย 

1. เพื่อศึกษาแนวทางการพัฒนาวัดเป็นศูนย์ส่งเสริมสุขภาวะทางจิตวิญญาณของหมู่บ้านไดมอนด์วิลล์ จังหวัดนครปฐม 
2. เพื่อพัฒนาวัดเป็นศูนย์ส่งเสริมสุขภาวะทางจิตวิญญาณของหมู่บ้านไดมอนด์วิลล์ จังหวัดนครปฐม 
3. เพื่อเสนอรูปแบบการพัฒนาวัดเป็นศูนย์ส่งเสริมสุขภาวะทางจิตวิญญาณของหมู่บ้านไดมอนด์วิลล์ จังหวัดนครปฐม 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



  วารสารเสียงธรรมจากมหายาน, ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 3 พฤษภาคม - มิถุนายน 2568                         | 92 
 

 

กรอบแนวคิดการวิจัย 
งานวิจัยเรื่อง “การพัฒนาวัดเป็นศูนย์ส่งเสริมสุขภาวะจิตวิญญาณของประชาชนในชุมชนหมู่บ้านไดมอนด์วิลล์ ตำบล

ศาลายา อำเภอพุทธมณฑล จังหวัดนครปฐม” มีกรอบแนวคิดในการวิจัยดังนี้ 

 
 

ภาพที ่1 กรอบแนวคิดการวิจัย 

 
วิธีการดำเนินการวิจัย 

การวิจัยครั้งนี้ใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงปฏิบัติการแบบมีส่วนร่วม (Participatory Action Research:  
PAR) โดยมีขั้นตอนการดำเนินการดังนี้ 
ขั้นตอนท่ี 1 การศึกษาด้านเนื้อหาเอกสารแนวคิดทฤษฎี 
ผู้วิจัยได้ศึกษาเอกสารทางวิชาการที่เกี่ยวข้องกับสุขภาวะจิตวิญญาณ การพัฒนาวัด การมีส่วนร่วมของชุมชน และ

แนวทางการปฏิบัติธรรม รวมถึงกรอบแนวคิดเชิงพุทธศาสนา เช่น สติปัฏฐาน 4 และหลักธรรมที่เกี่ยวข้องกับการพัฒนาชุมชน เพื่อ
ใช้เป็นกรอบแนวคิดพื้นฐานในการออกแบบกิจกรรมและเกณฑ์ประเมินผล 

ขั้นตอนท่ี 2 เป็นการการวิจัยเชิงปฏิบัติการแบบมีส่วนร่วม 
การดำเนินการวิจัยเป็นลักษณะของการมีส่วนร่วมระหว่างพระสงฆ์ ผู้นำชุมชน ประชาชนในพื้นที่หมู่บ้านไดมอนด์วิลล์ 

และนักวิจัย โดยมีวงรอบของการวางแผน (Planning) ปฏิบัติ (Acting) สังเกตและเก็บข้อมูล (Observing) และสะท้อนผล 
(Reflecting) เพื่อพัฒนากิจกรรมร่วมกันอย่างเป็นระบบ 

ขั้นตอนท่ี 3 ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ 
กลุ่มผู้ให้ข้อมูลสำคัญประกอบด้วย (1) พระสงฆ์ผู้ดูแลกิจกรรมภายในวัด (2) ผู้นำชุมชนและแกนนำอาสาสมัครในหมูบ่า้น 

(3) ประชาชนที่เข้าร่วมกิจกรรมในวัดอย่างต่อเนื่อง โดยคัดเลือกแบบเจาะจง (Purposive Sampling) รวมจำนวนทั้งสิ้น 25 คน 
เพื่อสะท้อนมุมมองที่หลากหลายและลึกซึ้ง 

ขั้นตอนท่ี 4 เครื่องมือและวิธีการที่ใช้ในการศึกษา  
ใช้เครื่องมือวิจัยหลัก 3 ชนิด ได้แก่ 1) แบบสัมภาษณ์กึ่งโครงสร้างสำหรับการสัมภาษณ์เชิงลึก 2) แนวคำถามสำหรับการ



         Journal of Mahayana voice, Year 11, Issue 3, May – June 2025  |  93 
 

 

ประชุมกลุ่มย่อย (Focus Group Discussion) และ 3) แบบสังเกตการมีส่วนร่วมในกิจกรรมฝึกอบรมหรือกิจกรรมทางศาสนา เพื่อ
เก็บข้อมูลทั้งในเชิงพฤติกรรม ทัศนคติ และผลลัพธ์ที่เกิดขึ้นจริง 

ขั้นตอนท่ี 5 การรวบรวมข้อมูล 
ดำเนินการเก็บข้อมูลทั้งจากเอกสาร การสัมภาษณ์เชิงลึก การจัดประชุมกลุ่มย่อย และการสังเกตพฤติกรรมของผู้เข้าร่วม

กิจกรรมในแต่ละช่วง โดยมีการบันทึกเสียงและภาพถ่ายประกอบการวิเคราะห์ 
ขั้นตอนท่ี 6 การวิเคราะห์ข้อมูล 
ข้อมูลที่ได้จากการสัมภาษณ์และการประชุมกลุ่มจะนำมาถอดความและวิเคราะห์ด้วยวิธีการวิเคราะห์เนื้อหา (Content 

Analysis) โดยการจัดหมวดหมู่ ประเด็นสำคัญ และตรวจสอบความสอดคล้องระหว่างแหล่งข้อมูล เพื่อสร้างความน่าเชื่อถือของ
ข้อมูล 

ผู้วิจัยได้จัดทำรายงานผลการศึกษาตามขั้นตอนของการวิจัยเชิงปฏิบัติการ พร้อมสังเคราะห์เป็นรูปแบบการพัฒนาวัดเปน็
ศูนย์ส่งเสริมสุขภาวะจิตวิญญาณที่สามารถนำไปใช้ได้จริงในชุมชน และนำเสนอผลแก่ผู้เกี่ยวข้องเพื่อการปรับใช้และขยายผลใน
อนาคต  

 
ผลการวิจัย 

1. เพื่อศึกษาแนวทางการพัฒนาวัดเป็นศูนย์ส่งเสริมสุขภาวะทางจิตวิญญาณของหมู่บ้านไดมอนด์วิลล์ จังหวัด
นครปฐม พบว่า ผู้วิจัยได้จัดเวทีชาวบ้านเพื่อค้นหาแนวทางการพัฒนาวัดสิริวัฒนาราม ในพระสังฆราชูปถัมภ์ ให้เป็นศูนย์ส่งเสริม
สุขภาวะทางจิตวิญญาณ โดยใช้กรอบวิเคราะห์ SWOT เพื่อศึกษาจุดแข็ง จุดอ่อน โอกาส และอุปสรรคของวัด พบว่าปัญหาหลัก 
ได้แก่ การขาดการมีส่วนร่วมของชุมชน การจัดกิจกรรมที่ไม่ตรงกับความต้องการ และการขาดแนวทางที่ชัดเจนในการพัฒนาวัดให้
เป็นศูนย์กลางจิตวิญญาณของชุมชน จากการวิเคราะห์ดังกล่าว ได้นำไปสู่การกำหนด 5 แนวทางหลัก ดังนี้ 1) การวิเคราะห์ความ
ต้องการของชุมชน 2) การส่งเสริมการจัดกิจกรรม 3) การกำหนดวัตถุประสงค์และเป้ าหมายของวัด 4) การสร้างจิตสำนึก
รับผิดชอบในการใช้ประโยชน์จากวัด 5) การมีส่วนร่วมกับชุมชน การพัฒนาวัดผ่านการใช้การวิเคราะห์ SWOT พบว่า  

จุดแข็งของวัด คือการเป็นศูนย์กลางทางจิตวิญญาณ สังคม และวัฒนธรรม ซึ่งส่งเสริมการพัฒนาจิตใจและความสัมพันธ์
ในชุมชน วัดมีบทบาทในการจัดกิจกรรมทางศาสนา ประเพณี และกิจกรรมสร้างสรรค์ที ่หลากหลาย ช่วยให้ชุมชนมีพื ้นที่
แลกเปลี่ยนความรู้ รักษาวัฒนธรรม และสร้างความสามัคคี 

จุดอ่อนของวัด ในการใช้ประโยชน์เชิงสร้างสรรค์มาจากข้อจำกัดดา้นงบประมาณ การขาดบุคลากรที่มีทักษะเฉพาะ และ
การขาดการประชาสัมพันธ์ที่เพียงพอ ซึ่งทำให้การดึงดูดคนรุ่นใหม่และการมีส่วนร่วมจากชุมชนเป็นไปได้ยาก นอกจากน้ี วัดหลาย
แห่งยังคงใช้ระบบบริหารจัดการแบบดั้งเดิมที่ไม่รองรับการพัฒนากิจกรรมสร้างสรรค์และขาดการวางแผนระยะยาวอย่างต่อเนื่อง 

โอกาสในการพัฒนาวัด เชิงสร้างสรรค์อยู่ท่ีการใช้เทคโนโลยีในการเผยแพร่ธรรมะและจัดกิจกรรมออนไลน์ เพื่อดึงดูดคน
รุ่นใหม่และขยายการมีส่วนร่วมของชุมชน นอกจากนี้ วัดยังสามารถพัฒนาเป็นศูนย์กลางด้านสุขภาวะ จิตวิญญาณ และการ
ท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม ซึ่งช่วยเสริมสร้างความสัมพันธ์ในชุมชนและเพิ่มความหลากหลายของกิจกรรมที่ตอบสนองความต้องการ
ในปัจจุบัน 

อุปสรรคในการใช้ประโยชน์จากวัด ในเชิงสร้างสรรค์รวมถึงการแข่งขันจากสถานที่อื่น ความไม่สนใจในศาสนาในกลุ่ม
คนรุ่นใหม่ และปัญหาสิ่งแวดล้อมท่ีส่งผลต่อการเข้าร่วมกิจกรรม นอกจากน้ี การบริหารจัดการที่ขาดประสิทธิภาพและงบประมาณ
ที่จำกัด ทำให้วัดไม่สามารถพัฒนาโครงสร้างพื้นฐานและจัดกิจกรรมได้อย่างเต็มที่ ส่งผลให้การสร้างสรรค์พื้นที่วัดไม่เกิดผลสัมฤทธิ์
ตามที่คาดหวัง 

2. เพ่ือพัฒนาวัดเป็นศูนย์ส่งเสริมสุขภาวะทางจิตวิญญาณของหมู่บ้านไดมอนด์วิลล์ จังหวัดนครปฐม พบว่า หลังจาก
การวิเคราะห์แนวทางการพัฒนาวัดเป็นศูนย์ส่งเสริมสุขภาวะทางจิตวิญญาณของหมู่บ้านไดมอนด์วิลล์ แล้ว ได้มีการขับเคลื่อนการ
พัฒนาวัดวัดสิริวัฒนาราม ในพระสังฆราชูปถัมภ์ ในหมู่บ้านไดมอนด์วิลล์ จังหวัดนครปฐม โดยดำเนินกิจกรรมที่ตอบสนองต่อสุข



  วารสารเสียงธรรมจากมหายาน, ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 3 พฤษภาคม - มิถุนายน 2568                         | 94 
 

 

ภาวะทางจิตวิญญาณของประชาชน โดยการจัดกิจกรรม ได้แก่ การปฏิบัติธรรมอย่างต่อเนื่อง การทำบุญและการสวดมนต์ ในวัน
สำคัญทางพระพุทธศาสนา กิจกรรม“รักษ์วัด วัดสะอาด”  เพื่อเสริมสร้างทั้งจิตใจและเศรษฐกิจของชุมชน ข้อมูลเชิงประจักษ์แสดง
ให้เห็นว่าวัดสามารถเป็นศูนย์กลางในการพัฒนาสุขภาวะทางจิตวิญญาณได้อย่างยั่งยืน 

แนวทางในการพัฒนาวัดเป็นศูนย์ส่งเสริมสุขภาวะทางจิตวิญญาณของหมู่บ้านไดมอนด์วิลล์ จังหวัดนครปฐม  มี
ทั้งหมด 5 แนวทางหลัก ได้แก่ 

 2.1 แนวทางการวิเคราะห์ความต้องการ วัดสามารถเป็นศูนย์กลางในการพัฒนาจิตใจและศีลธรรมของชุมชน
โดยเริ่มจากการสำรวจความต้องการของประชาชน เช่น ความสนใจในการปฏิบัติธรรม หรือการเข้าร่วมกิจกรรมศาสนา การศึกษา
ความคาดหวังของชุมชนจะช่วยให้วัดสามารถพัฒนาโปรแกรมที่ตอบโจทย์ได้อย่างแท้จริง การสนับสนุนกิจกรรมที่เกี่ยวข้องกับสุข
ภาวะทางจิตใจ เช่น สมาธิ ธรรมะบรรยาย และการแนะแนวทางจิตวิญญาณ เป็นสิ่งสำคัญที่ช่วยให้ประชาชนสามารถนำหลักคำ
สอนไปใช้ในชีวิตประจำวันได้อย่างมีประสิทธิภาพ ข้อมูลเชิงประจักษ์แสดงให้เห็นว่าวัดที่จัดคอร์ส ปฏิบั ติธรรมทั้งระยะสั้นและ
ระยะยาวได้รับความสนใจเพิ่มขึ้น นอกจากนี้ การเปิดศูนย์ให้คำปรึกษาทางจิตวิญญาณและการสร้างเครือข่ายจิตอาสายังช่วย
เสริมสร้างชุมชนให้เข้มแข็งขึ้น 

 2.2 แนวทางการส่งเสริมการจัดกิจกรรม วัดควรจัดกิจกรรมที่ช่วยพัฒนาสุขภาวะทางจิตวิญญาณอย่างต่อเนื่อง 
เช่น การสวดมนต์ข้ามปี การปฏิบัติธรรม การทำบุญตักบาตร และเทศน์ธรรมะในวันสำคัญทางศาสนา กิจกรรมเชิงพัฒนาจิต เช่น 
การฝึกสมาธิ และการให้คำปรึกษา เป็นวิธีที่มีประสิทธิภาพในการช่วยให้ประชาชนรับมือกับความเครียดและพัฒนาตนเองให้ดีขึ้น 
ข้อมูลเชิงประจักษ์แสดงให้เห็นว่าการจัดงานเทศกาลทางศาสนา เช่น วันวิสาขบูชา และมาฆบูชา สามารถดึงดูดประชาชนเข้าร่วม
เป็นจำนวนมาก นอกจากน้ี โครงการฝึกสมาธิท่ีวัดจัดขึ้นเป็นประจำทุกเดือนยังช่วยส่งเสริมสุขภาวะจิตของชุมชนให้ดีขึ้นอย่างเห็น
ได้ชัด 

 2.3 แนวทางการกำหนดวัตถุประสงค์และเป้าหมายของวัด โดยวัดควรกำหนดเป้าหมายในการเป็นศูนย์กลาง
ทางศาสนาและจิตวิญญาณที่ชัดเจน โดยการเปิดโอกาสให้ประชาชนมีส่วนร่วมในการพัฒนาและจัดกิจกรรมของวัด นอกจากนี้ วัด
สามารถกำหนดยุทธศาสตร์เพื่อให้เกิดความยั่งยืน เช่น การพัฒนาห้องสมุดธรรมะ และศูนย์เรียนรู้ทางศาสนา รวมถึงการจั ดเวที
ประชุมชุมชนเพื่อกำหนดแนวทางพัฒนาวัดให้ตรงกับความต้องการของชุมชน ข้อมูลเชิงประจักษ์พบว่าการพัฒนาศาลาปฏิบัติธรรม
ให้เป็นศูนย์กลางการเรียนรู ้ได้รับการตอบรับที ่ดี นอกจากนี ้ การพัฒนาโครงสร้างพื ้นฐาน เช่น ห้อง สมุดและศูนย์ศึกษา
พระพุทธศาสนา ยังช่วยให้วัดสามารถให้บริการแก่ประชาชนได้อย่างครอบคลุมและยั่งยืน 

 2.4 แนวทางการสร้างจิตสำนึกรับผิดชอบในการใช้ประโยชน์จากวัด การส่งเสริมให้ประชาชนมีจิตสำนึกในการ
ดูแลรักษาวัดเป็นสิ่งสำคัญ วัดควรรณรงค์ให้ชุมชนมีส่วนร่วมในการรักษาสิง่แวดล้อมและความสะอาด รวมถึงการให้ความรูเ้กี่ยวกบั
การใช้พื้นที่ทางศาสนาอย่างเหมาะสม กิจกรรม “รักษ์วัด วัดสะอาด” เป็นตัวอย่างที่ดีที่ช่วยส่งเสริมให้ประชา ชนร่วมกันรักษา
สภาพแวดล้อมของวัดให้สะอาดและเป็นระเบียบ ข้อมูลเชิงประจักษ์ชี้ให้เห็นว่าโครงการอบรมเกี่ยวกับการอนุรักษ์ศิลปะและ
สถาปัตยกรรมของวัดสามารถสร้างความตระหนักรู้ให้กับประชาชนได้ดี นอกจากนี้ วัดยังสามารถเปิดโอกาสให้ประชาชนเขา้มามี
บทบาทในการบริหารจัดการกิจกรรมต่าง ๆ ซึ่งช่วยให้เกิดความร่วมมือและความรับผิดชอบร่วมกันมากขึ้น 

 2.5 แนวทางการมีส่วนร่วมกับชุมชน วัดควรร่วมมือกับหน่วยงานภาครัฐและเอกชนเพื่อพัฒนาโครงการที่เป็น
ประโยชน์ต่อสังคม เช่น โครงการช่วยเหลือผู ้ด้อยโอกาสและกิจกรรมสาธารณประโยชน์ การร่วมมือกับโรงเรียนและ
สถาบันการศึกษาในการสอนหลักศีลธรรมเป็นอีกแนวทางหนึ่งที ่ช่วยให้เยาวชนมีความเข้าใจในหลักธรรมมากขึ้ น ข้อมูลเชิง
ประจักษ์แสดงให้เห็นว่าโครงการทำบุญเพื่อการกุศล เช่น การบริจาคอาหารและสิ่งของให้ผู้ยากไร้ ได้รับการสนับสนุนจากชุมชน
เป็นจำนวนมาก นอกจากน้ี การจัดอบรมอาชีพให้แก่ประชาชนในชุมชนยังช่วยให้วัดสามารถเป็นศูนย์กลางในการพัฒนาทั้งทางดา้น
จิตใจและเศรษฐกิจของชุมชนได้อย่างยั่งยืน 

3. เพื่อเสนอรูปแบบการพัฒนาวัดเป็นศูนย์ส่งเสริมสุขภาวะทางจิตวิญญาณของหมู่บ้านไดมอนด์วิลล์ จังหวัด
นครปฐม พบว่า การพัฒนาวัดให้เป็นศูนย์ส่งเสริมสุขภาวะทางจิตวิญญาณเป็นแนวทางสำคัญที่ช่วยส่งเสริมคุณภาพชีวิตของ



         Journal of Mahayana voice, Year 11, Issue 3, May – June 2025  |  95 
 

 

ประชาชนในหมู่บ้านไดมอนด์วิลล์ จังหวัดนครปฐม เพื่อให้วัดเป็นพื้นที่ที่เกื้อหนุนต่อการปฏิบัติธรรม การสร้างจิตสำนึกด้าน
ศีลธรรม และการพัฒนาคุณภาพชีวิตของประชาชนอย่างยั่งยืน ในการดำเนินงาน ได้มีการสนทนากลุ่มกับผู้ให้ข้อมูลสำคัญ ซึ่ง
ประกอบด้วยพระสงฆ์ ผู้นำชุมชน ตัวแทนองค์กรภาครัฐ และประชาชนท่ัวไป เพื่อสร้างรูปแบบการพัฒนาวัด โดยมีกรอบแนวคิด 4 
ด้าน ดังน้ี  

 
ภาพที่ 2 ทางการพัฒนาวัดเป็นศูนย์ส่งเสริมสุขภาวะทางจติวิญญาณ 

 
 (1) การวิเคราะห์ความต้องการของชุมชน (2) การกำหนดวัตถุประสงค์และเป้าหมายร่วมกัน หรือ ร่วมกันออกแบบ
กิจกรรมส่งเสริมสุขภาวะทางจิตวิญญาณ (3) จัดกิจกรรมส่งเสริมสุขภาวะทางจิตวิญญาณ กิจกรรมที่หนึ่งการปฏิบัติธรรมอย่าง
ต่อเนื่อง กิจกรรที่สองการทำบุญและการสวดมนต์ ในวันสำคัญทางพระพุทธศาสนา กิจกรรมที่สาม “รักษ์วัด วัดสะอาด” (4) การ
ร่วมกันประเมินผลและปรับปรุงกิจกรรม 

 
อภิปรายผลการวิจัย 

การศึกษานี้มุ่งเน้นการพัฒนาวัดสิริวัฒนารามในพระสังฆราชูปถัมภ์ ให้เป็นศูนย์ส่งเสริมสุขภาวะทางจิตวิญญาณของ
ประชาชนในชุมชนหมู่บ้านไดมอนด์วิลล์ จังหวัดนครปฐม โดยมีวัตถุประสงค์หลัก 3 ประการ ได้แก่ การค้นหาแนวทางการพฒันา 
การขับเคลื่อนกิจกรรมส่งเสริมสุขภาวะ และการสร้างรูปแบบการพัฒนาอย่างเป็นระบบ การอภิปรายผลสามารถสรุปได้ตามลำดับ
วัตถุประสงค์ของการวิจัย ดังน้ี 

 5.1 การพัฒนาแนวทาง: จากการวิเคราะห์ SWOT สู่การกำหนดแนวทางพัฒนา การวิเคราะห์ข้อมูลโดยใช้
กรอบ SWOT พบว่า วัดมีจุดแข็งในฐานะศูนย์กลางทางจิตวิญญาณของชุมชน แต่เผชิญข้อจำกัดด้านงบประมาณและบุคลากรที่มี
ทักษะ ซึ่งส่งผลต่อการมีส่วนร่วมของประชาชน ปัญหาสำคัญ ได้แก่ การขาดการมีส่วนร่วมของชุมชน กิจกรรมที่ไม่สอดคล้องกับ
ความต้องการ และการขาดแนวทางที่ชัดเจนในการพัฒนา 

จากการวิเคราะห์ดังกล่าว นำไปสู่การกำหนดแนวทางการพัฒนา 5 ประการ ได้แก่  (1) การวิเคราะห์ความต้องการของ
ชุมชน (2) การส่งเสริมการจัดกิจกรรม (3) การกำหนดวัตถุประสงค์และเป้าหมายของวัด (4) การสร้างจิตสำนึกรับผิดชอบในการใช้
ประโยชน์จากวัด (5) การมีส่วนร่วมกับชุมชน แนวทางดังกล่าวแสดงถึงความพยายามในการปรับเปลี่ยนบทบาทของวัดให้
สอดคล้องกับความต้องการของประชาชนโดยตรง อันเป็นการพัฒนาในเชิงพื้นที่แบบยั่งยืน โดยเน้นมิติจิตวิญญาณเป็นหลักโดย

วิเคราะห์ความต้องการ
ของชุมชน

การปฏิบัติธรรม
การทำบุญและสวดมนต์

ในวันสำคัญ
โครงการ “รักษ์วัด วัด

สะอาด”

กำหนดวัตถุประสงค์/
เป้าหมายร่วมกัน

จัดกิจกรรมส่งเสริมสุข
ภาวะทางจิตวิญญาณ

ประเมินผลและปรับปรุง
กิจกรรม



  วารสารเสียงธรรมจากมหายาน, ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 3 พฤษภาคม - มิถุนายน 2568                         | 96 
 

 

สอดคล้องกับแนวทางของคูณ โทขันธ์ และเทพพร มังธานี ได้ศึกษาวิจัยเรื่อง รูปแบบการจัดการศึกษาและเผยแผ่ศาสนธรรมของ
วัดในพระพุทธศาสนา: กรณีศึกษา วัดมหาพุทธาราม อำเภอเมือง จังหวัดศรีสะเกษ พบว่า ผลการวิจัยในการบริหารกิจการคณะ
สงฆ์ทั้ง 6 ด้าน โดยพบว่า ด้านการปกครอง มีการวางแผนการบริหารอย่างชัดเจน มีระเบียบในการปกครอง มีการกระจายอำนาจ
และการมอบหมายหน้าท่ีอย่างเป็นระบบ ด้านการศึกษา พบว่า สามารถรักษารูปแบบการศึกษาแบบดั้งเดิมที่มุ่งผดุงพระธรรมวินัย
และพระพุทธศาสนาโดยตรง ด้านการศึกษาสงเคราะห์ พบว่า ทางวัดมีโรงเรียนการกุศลอยู่ในเขตของวัด และมีศูนย์การเรียนชุมชน
และศูนย์บริการผู้สูงอายุภายในวัด ด้านสาธารณูปการ เนื่องจากบริเวณวัดไม่กว้างมาก จึงทำให้จัดศาสนวัตถุ และเสนาสนะ ตาม
สภาพบริเวณวัด ด้านการสาธารณะสงเคราะห์ พบว่า มีการเปิดโอกาสให้ชุมชนที่ตั้งของวัดดำเนินกิจกรรมทางสังคมต่างๆ ที่ไมข่ัด
ต่อพระธรรมวินัยภายในวัด (คูณ โทขันธ์ และเทพพร มังธานี, 2546 : บทคัดย่อ) 

 5.2 การขับเคลื่อนกิจกรรมเพื่อสุขภาวะทางจิตวิญญาณ  ผลจากการดำเนินกิจกรรมตามแนวทางที่กำหนด 
ส่งผลให้วัดสามารถตอบสนองต่อสุขภาวะทางจิตวิญญาณของประชาชนได้อย่างเป็นรูปธรรม ตัวอย่างกิจกรรม ได้แก่ การปฏิบัติ
ธรรมอย่างต่อเนื่อง การทำบุญและสวดมนต์ในวันสำคัญทางพระพุทธศาสนา และกิจกรรม “รักษ์วัด วัดสะอาด” ซึ่งส่งผลทั้งด้ าน
จิตใจและเศรษฐกิจของชุมชน การขับเคลื่อนนี้สะท้อนผลลัพธ์ 5 ด้าน ดังนี้ ประการที่หนึ่ง การวิเคราะห์ความต้องการของชุมชน 
แสดงให้เห็นว่าวัดสามารถจัดกิจกรรมที่ตรงกับความต้องการของประชาชน เช่น ศูนย์ให้คำปรึกษาทางจิตวิญญาณ ซึ่งสอดคล้องกับ
งานวิจัยของอุทัย สติมั่น ที่กล่าวถึงบทบาทของสำนักปฏิบัติธรรมในการเผยแผ่หลักธรรม  ประการที่สอง การส่งเสริมกิจกรรมทาง
ศาสนา พบว่ากิจกรรมทางพุทธศาสนา เช่น วันวิสาขบูชา และการฝึกสมาธิ มีผลต่อการเสริมสร้างสุขภาวะจิต โดยสอดคล้องกับ
แนวทางของ แม่ชีเณรัชฌา ศักดิ์ศิริสัมพันธ์ ได้ศึกษาวิจัยเรื่อง พุทธวิธีบริหารเพื่อการพัฒนาสำนักปฏิบัติธรรม พบว่า สภาพทั่วไป
ของสำนักปฏิบัติธรรมที่บริหารโดยคณะสงฆ์และโดยคฤหัสถ์มีดังนี้ ฝ่ายคณะสงฆ์มีการวางแผนงานระยะสั้นและระยะยาว เจ้า
อาวาส/เจ้าสำนักเป็นผู้บริหารแต่ผู้เดียวในการจัดองค์การ การบริหารงานบุคคลด้วยหลักใช้คนให้เหมาะสมกับงาน การอำนวยการ
ผู้นำเป็นผู้อำนวยการเพื่อกำหนดการทำงานตามสายงาน พุทธวิธีการกำกับดูและใช้หลักธรรมคือหลักไตรสิกขาและหลักเมตตา 
ส่วนฝ่ายคฤหัสถ์พบว่า การวางแผนมีคณะกรรมการมูลนิธิบริหารในองค์กรขนาดใหญ่และขนาดกลาง การจัดองค์กรมีสำนักงาน
เลขานุการคณะกรรมการเป็นฝ่ายอำนวยการ และปฏิบัติการต่างๆ การบริหารงานบุคคลใช้การแบ่งงานตามหน้าที่ ผู้นำของฝ่าย
คฤหัสถ์มีการอำนวยการตามกระบวนการของการสั่งการตามลำดับขั้น การบริหารงานบุคคล การกำกับดูแลใช้หลักทางตะวันตก
ผสมผสานกับภูมิธรรมทางตะวันออก การพัฒนาสำนักปฏิบัติธรรมโดยคณะสงฆ์พบว่า มีการพัฒนาบุคลากร พัฒนาสถานที่ พัฒนา
สื่อ และพัฒนาหลักสูตร ส่วนรูปแบบฝ่ายคฤหัสถ์พบว่าเป็นการพัฒนา 6 ด้าน ได้แก่ พัฒนาโครงสร้างในการบริหาร พัฒนาบุคลากร 
พัฒนาสื่อ พัฒนาร่างกายและจิตใจ พัฒนาหลักสูตร และพัฒนาสถานที่ รูปแบบการปฏิบัติทางฝั่งคณะสงฆ์ ใช้หลักสติปัฏฐาน 4 
ส่วนการปฏิบัติโดยคฤหัสถ์เป็นศูนย์การเรียนรู้ทางธรรมครบวงจร โดยมีหลักสูตรเป็นตัวกำหนดให้สอดคล้องกับผู้ปฏิบัติ รูปแบบ
พุทธวิธีบริหารเพื่อการพัฒนาสำนักปฏิบัติธรรม ฝ่ายคณะสงฆ์ใช้หลักในการบริหารสอดคล้องกับพุทธวิธีบริหารของพระพุทธเจ้า 
ส่วนของคฤหัสถ์ใช้การประยุกต์หลักการบริหารตะวันตกผสานกับหลักธรรม ในการพัฒนาเป็นการพัฒนาองค์กร 6 ด้าน การปฏิบัติ
ใช้หลักสติปัฏฐาน 4 และกิจกรรมที่ประยุกต์ร่วมสมัย โดยใช้หลักธรรมได้แก่ ไตรสิกขา เมตตา โดยมีจุดหมายเพื่อให้ความสำคัญกบั
การปฏิบัติธรรม พร้อมกันกับการช่วยกันรักษา ปฏิบัติตาม และถ่ายทอดคนรุ่นหลังได้ปฏิบัติสืบต่อไป  (แม่ชีเณรัชฌา ศักดิ์ศิริ
สัมพันธ์, 2556 : บทคัดย่อ) 

 5.3 การเสนอรูปแบบการพัฒนาอย่างเป็นระบบ จากการสนทนากลุ่มกับพระสงฆ์ ผู้นำชุมชน และหน่วยงานรัฐ 
งานวิจัยได้พัฒนารูปแบบการพัฒนาวัด โดยใช้กรอบแนวคิด 4 ด้าน ได้แก่  (1) การวิเคราะห์ความต้องการของชุมชน (2) การ
กำหนดเป้าหมายร่วม (3) การจัดกิจกรรมเสรมิสุขภาวะทางจิตวิญญาณ เช่น ปฏิบัติธรรม สวดมนต์ และรักษ์วัด (4) การประเมนิผล
และปรับปรุงกิจกรรม แนวทางดังกล่าวเป็นการบูรณาการแนวคิดพระพุทธศาสนากับความต้องการของชุมชน ซึ่งช่วยให้วัดสามารถ
ตอบสนองต่อปัญหาสุขภาพจิตและความเครียดของคนในยุคใหม่ได้อย่างมีประสิทธิภาพ โดยเฉพาะการส่งเส ริมกิจกรรมปฏิบัติ
ธรรมอย่างต่อเนื่อง โดยสอดคล้องกับแนวทางของ ฉันทนา กล่อมจิต ได้ศึกษาวิจัยเรื่อง รูปแบบการจัดการศึกษาและเผยแผ่ ศาสน
ธรรมของวัดในพระพุทธศาสนา หมายถึง กรณีศึกษาวัดป่าบ้านค้อ อำเภอเมืองผิง จังหวัดอุดรธานี พบว่า การบริหารกิจการคณะ



         Journal of Mahayana voice, Year 11, Issue 3, May – June 2025  |  97 
 

 

สงฆ์ทั้ง 6 ด้าน พบว่า ด้านการปกครองเป็นการปกครองแบบพ่อปกครองลูก มีการมอบหมายงานให้เหมาะสมกับความสามารถของ
แต่ละบุคคล ด้านการศาสนศึกษา มีการสนับสนุนให้การศึกษาพระปริยัติธรรม สอบนักธรรม และการอบรมปฏิบัติธรรม เป็น
การศึกษาตามอัธยาศัย ด้านสาธารณูปการ มีความสะดวกสบายและมีสัปปายะในการปฏิบัติธรรม และมีการสร้างพระมหาธาตุ
เจดีย์ ด้านการเผยแผ่ศาสนธรรม ได้จัดอบรมปฏิบัติธรรมและกิจนิมนต์ภายในและภายนอกประเทศ จัดการอบรมปฏิบัติธรรม
สัญจร มีการเผยแผ่ธรรมะด้วยสื่อต่างๆ ด้านสาธารณสงเคราะห์ ได้ทำการบำเพ็ญสาธารณสงเคราะห์แก่ชุมชน บุคคล และศาสน
สถาน รวมทั้งได้ตั้งกองทุนช่วยเหลือแม่บ้านผู้ปฏิบัติธรรม และการเผยแผ่ธรรมให้เด็กและเยาวชน ส่วนด้านการศึกษาสงเคราะห์ 
พบว่า ทางวัดไม่ได้จัดการศึกษาสงเคราะห์สำหรับเด็กและเยาวชน (ฉันทนา กล่อมจิต, 2546 : บทคัดย่อ) 

 
ข้อเสนอแนะ  

1. ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 
ภาครัฐควรสนับสนุนให้วัดทำหน้าที่เป็นศูนย์กลางการส่งเสริมสุขภาวะจิตวิญญาณของประชาชนในชุมชน โดยสนับสนุน

การจัดตั้งกลไกความร่วมมือระหว่างวัดและชุมชนในรูปแบบ “คณะกรรมการวัด-ชุมชน” เพื่อขับเคลื่อนการพัฒนาอย่างมีส่วนร่วม 
นอกจากนี ้ ควรมีนโยบายส่งเสริมการจัดการศึกษาและฝึกอบรมบุคลากรในชุมชนเกี ่ยวกับการพัฒนาจิตใจตามแนวทาง
พระพุทธศาสนา พร้อมทั้งจัดสรรงบประมาณหรือทรัพยากรเพื่อส่งเสริมกิจกรรมที่เสริมสร้างคุณภาพชีวิตด้านจิตวิญญาณอย่าง
ยั่งยืน 

2. ข้อเสนอเชิงปฏิบัติ 
วัดและชุมชนควรร่วมกันออกแบบและพัฒนาโปรแกรมกิจกรรมที่ตอบสนองต่อความต้องการของประชาชน เช่น 

โครงการอบรมสติปัฏฐาน 4 กิจกรรมปฏิบัติธรรมประจำเดือน การสวดมนต์ในวันสำคัญทางศาสนา และกิจกรรมดูแลวัดที่ส่งเสริม
จิตสำนึกด้านสิ่งแวดล้อม การดำเนินงานควรมีแผนงานท่ีชัดเจน ใช้ผลจากการวิจัยเป็นฐานในการตัดสินใจ จัดให้มีการประเมินผล
เป็นระยะ ๆ รวมถึงเปิดโอกาสให้ประชาชนทุกกลุ่มมีส่วนร่วมในการแสดงความเห็นและออกแบบกิจกรรมอย่างแท้จริง ทั้งนี้ควร
สร้างเครือข่ายความร่วมมือกับหน่วยงานภายนอก เช่น องค์การบริหารส่วนตำบล สถานศึกษา และองค์กรพัฒนาเอกชน เพื่อเพิ่ม
ศักยภาพในการดำเนินงานให้เกิดความต่อเนื่อง 

3. ข้อเสนอแนะเพ่ือการทำวิจัยในครั้งต่อไป 
ควรมีการศึกษาวิจัยเปรียบเทียบการพัฒนาวัดเป็นศูนย์สุขภาวะจิตวิญญาณในบริบทของชุมชนที่มีลักษณะแตกต่างกัน 

เช่น ชุมชนเมือง ชุมชนชนบท หรือชุมชนชาติพันธ์ุ เพื่อสังเคราะห์แนวทางที่เหมาะสมกับลักษณะเฉพาะของแต่ละพื้นที่ นอกจากนี้ 
ควรพัฒนารูปแบบการประเมินผลสัมฤทธิ์ของกิจกรรมในเชิงจิตวิญญาณอย่างเป็นระบบ โดยประยุกต์ใช้ทั้งวิธีการเชิงคุณภาพและ
เชิงปริมาณ เพื่อให้ได้ข้อมูลที่ลึกซึ้งและครอบคลุมยิ่งขึ้น รวมถึงการจัดทำคู่มือหรือโมเดลต้นแบบสำหรับขยายผลในพื้นที่อื่นอย่าง
เป็นรูปธรรม 

 
 
 
 
 
 
 
 

 



  วารสารเสียงธรรมจากมหายาน, ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 3 พฤษภาคม - มิถุนายน 2568                         | 98 
 

 

เอกสารอ้างอิง 

มหาวิทยาล ัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระครูปลัดคำรณ กตปุญฺโญ. (2567). ศึกษาแนวคิดของพุทธทาสภิกขุในการเสริมสร้างสุขภาวะทางปัญญา. วารสารวิชาการ 
มจร บุรีรัมย์, 9(2). 

อิทธิศักดิ์ เลอยศพรชัย. (2566). การศึกษาเชิงวิเคราะห์สุขภาวะทางปัญญาตามหลักปรัชญาหลังนวยุคสายกลาง. วารสารสังคม
ศึกษา ศาสนา และวัฒนธรรม, 4(2). 

พระครูสุนทรวีรบัณฑิต. (2566). สุขภาวะทางปัญญาที่มีอิทธิพลต่อผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนของนักเรียนชั้นมัธยมศึกษาใน
จังหวัดบุรีรัมย์. วารสารวิชาการ มจร บุรีรัมย์, 8(3). 

พระมหาชุมพล สุทสฺสี (ชุมพล ตันวัฒนเสรี) และพระครูปฐมสุตากร (รัตนะ สิทฺธิรตโน). (2567). ปแบบการบริหารงานเชิงพุทธ:
การมีส่วนร่วมขององค์การ. วารสาร นวพุทธศาสตร์, 3(1). 

นฤมล มารคแมน. (2543). มนุษย์และความเป็นจริงของชีวิตในทัศนะของพุทธศาสนา (พิมพ์ครั้งที่ 2).  กรุงเทพมหานคร: 
มหาวิทยาลัยรามคำแหง. 

คูณ โทขันธ,์ & เทพพร มังธานี. (2546). รูปแบบการจัดการศึกษาและเผยแผ่ศาสนธรรมของวัดในพระพุทธศาสนา: กรณีศึกษา 
วัดมหาพุทธาราม อำเภอเมือง จังหวัดศรีสะเกษ [รายงานการวิจัย]. สำนักงานเลขาธิการการศึกษา. 

แม่ชีเณรัชฌา ศักดิ์ศิริสัมพันธ์. (2556). พุทธวิธีบริหารเพื่อการพัฒนาสำนักปฏิบัติธรรม [ดุษฎีนิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต, 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย]. 

ฉันทนา กล่อมจิต. (2546). รูปแบบการจัดการศึกษาและเผยแผ่ศาสนธรรมของวัดในพระพุทธศาสนา: กรณีศึกษา วัดป่าบ้าน
ค้อ อำเภอเมืองผิง จังหวัดอุดรธานี [รายงานการวิจัย]. สำนักงานเลขาธิการการศึกษา. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


