
         Journal of Mahayana voice, Year 11, Issue 3, May – June 2025  |  291 
 

 

การประยุกต์ใช้สัมมาวาจาทางพระพุทธศาสนาสำหรับประชาชนในการแก้ไขปัญหาความขัดแย้ง
ในสังคมยุคปัจจุบัน 

APPLYING RIGHT SPEECH IN BUDDHISM FOR THE PUBLIC IN RESOLVING CONFLICTS IN 
CONTEMPORARY SOCIETY 

 
พระปลดัมานะ ฐติสีโล (ประพฤตธิรรม)1, พระมหาดนยัพัชร์ คมฺภรีปญฺโญ (ยุนิรมัย์)2, 

พระธงชัย อกฺกวีโร (มอบจัน)3, พระครูสมุห์อานนท์ อานนฺโท (บุญรอด)4, สุพัฒน์ ชัยวรรณ์5 
วิทยาลัยสงฆ์กาญจนบรุี ศรไีพบูลย์ มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Phra Palat Mana Thitsilo (Practicing Dhamma)1,  
Phramaha Danaiphat Compeerapanyo (Yuniram)2, Phra Thongchai Akkhawiro (Mobchan)3, Phrakhru Samut 

Anan Ananto (Bunrot)4, Supat Chaiwan5 
Kanchanaburi Sri Phaiboon Buddhist College, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

Corresponding Author E-mail : manavipassana@gmail.com 
 

(Received : April 26, 2025; Edit : May 9, 2025; accepted : May 12, 2025) 

 
บทคัดย่อ 

บทความวิชาการนี้มุ่งวิเคราะห์และเสนอแนวทางการประยุกต์ใช้หลัก “สัมมาวาจา” ตามพระพุทธศาสนา เพื่อเป็นกลไก
ในการแก้ไขปัญหาความขัดแย้งของประชาชนในสังคมปัจจุบัน ซึ่งมีแนวโน้มทวีความรุนแรงมากขึ้นทั้งในระดับบุคคล ครอบครัว 
และสังคม โดยเฉพาะจากการสื่อสารที่ขาดความระมัดระวัง ทั้งวาจาอันเป็นพิษ การดูหมิ่น โพสต์โจมตีผ่านสื่อสังคมออนไลน์ 
ตลอดจนการขาดความเข้าใจซึ่งกันและกันในสภาพสังคมที่หลากหลาย หลักสัมมาวาจาในพระพุทธศาสนา ซึ่งประกอบด้วยการละ
เว้นจากการพูดเท็จ พูดส่อเสียด พูดคำหยาบ และพูดเพ้อเจ้อ เป็นหลักธรรมที่ส่งเสริมการสื่ อสารอย่างมีคุณธรรม โดยสามารถ
ประยุกต์ใช้ได้ผ่านแนวทาง 3 ประการ ได้แก่ 1) การฝึกเจตคติเมตตาต่อผู้ฟัง 2) การใช้วาจาที่สร้างความเข้าใจแทนการโต้เถียง 
และ 3) การหลีกเลี่ยงคำพูดที่บั่นทอนศักดิ์ศรีของผู้อื่น ตัวอย่างรูปธรรมของการประยุกต์ใช้ ได้แก่ การจัดเวทีสนทนาธรรมสำหรับ
เยาวชนและผู้นำชุมชน เพื่อฝึกการฟังอย่างตั้งใจและการพูดโดยไม่กล่าวโทษ, การอบรมเจ้าหน้าท่ีรัฐให้ใช้ถ้อยคำสร้างสรรค์ในการ
สื่อสารกับประชาชน และการใช้หลักสัมมาวาจาในการไกล่เกลี่ยข้อพิพาทในครอบครัวและชุมชน ผลจากการนำหลักสัมมาวาจามา
ใช้ในสถานการณ์ความขัดแย้งสะท้อนให้เห็นว่า ไม่เพียงช่วยลดความตึงเครียด แต่ยังส่งเสริมความไว้วางใจ ความร่วมมือ และ
นำไปสู่การอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุขมากขึ้น ดังนั ้นการส่งเสริมให้ประชาชนตระหนักและนำสัมมาวาจามาใช้ในการสื่อสารใน
ชีวิตประจำวัน ถือเป็นการเสริมภูมิคุ้มกันทางวาจาเพื่อสันติภาพในระดับปัจเจกและสังคมโดยรวม 
 คำสำคัญ: การประยุกต์ใช้สัมมาวาจา, พระพุทธศาสนากับสัมมาวาจา, ความขัดแย้งกับสัมมาวาจา 

 

 

 

 



  วารสารเสียงธรรมจากมหายาน, ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 3 พฤษภาคม - มิถุนายน 2568                         | 292 
 

 

Abstract 

 This academic article aims to analyze and propose guidelines for applying the principle of “Right 
Speech” according to Buddhism as a mechanism to solve conflicts among people in today’s society, which 
tend to become more severe at the individual, family, and social levels, especially due to careless 
communication, including toxic speech, insults, offensive posts via social media, and a lack of understanding 
among each other in diverse social conditions. The principle of Right Speech in Buddhism, which consists of 
refraining from lying, slandering, rude speech, and nonsense, is a moral principle that promotes virtuous 
communication. It can be applied through three approaches: 1) training the attitude of loving-kindness toward 
the listener; 2) using words that create understanding instead of arguing; and 3) avoiding words that undermine 
the dignity of others. Examples of its application include organizing a Dharma discussion forum for youth and 
community leaders to practice listening attentively and speaking without blaming; training government officials 
to use constructive language in communicating with the public; and using the principle of Right Speech to 
mediate disputes in families and communities. The results of applying the principle of Right Speech in conflict 
situations show that it not only reduces tension but also promotes trust, cooperation, and leads to more 
peaceful coexistence. Therefore, promoting public awareness and using Right Speech in daily communication 
is essential. It is considered as a verbal immunity booster for peace at the individual and societal level. 
 Keyword: Application of Right Speech, Buddhism and Right Speech, Conflict and Right Speech 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



         Journal of Mahayana voice, Year 11, Issue 3, May – June 2025  |  293 
 

 

บทนำ 
 พุทธศาสนาให้ความสำคัญอย่างยิ่งต่อ “ปัญญา” ซึ่งเป็นหลักธรรมที่มีความลึกซึ้งและควรพิจารณาในหลายแง่มุม 

โดยเฉพาะบทบาทของ “ความคิด” อันเป็นปัจจัยหลักในการเกิดปัญญา การคิดอย่างมีเหตุผล ย่อมนำไปสู่ความเข้าใจที่ลึกซึ้งและ
รอบด้าน โดยการส่งเสริมให้ประชาชนเกิดความคิดอย่างมีเหตุผล บางครั้งอาจเกิดความเข้าใจคลาดเคลื่อน เช่น การมองว่าการ
ท่องจำเป็นอุปสรรคต่อการคิด จึงพยายามแยกการคิดออกจากการจำอย่างสิ้นเชิง แนวทางเช่นนี้ควรพิจารณาอย่างรอบคอบ 
เพราะอาจนำไปสู่การแบ่งแยกองค์ประกอบของกระบวนการคิดอย่างไม่สมดุล และไม่สอดคล้องกับธรรมชาติของการเรียนรู้แท้จริง 
เมื่อพิจารณาตามความเป็นจริง “ความจำ” และ “ความเข้าใจ” ต่างเป็นองค์ประกอบพื้นฐานที่สนับสนุนซึ่งกันและกันในการ
พัฒนาความคิด ความจำที่ดีช่วยให้การคิดมีรากฐานที่มั่นคง และสามารถนำข้อมูลที่ได้รับมาใช้ในการพิจารณาอย่างมีเหตผุลและ
รอบคอบ การพัฒนา “ปัญญา” จึงไม่ควรมุ่งเน้นเพียงด้านใดด้านหนึ่ง แต่ควรส่งเสริมกระบวนการเรียนรู้แบบองค์รวม ที่ผสมผสาน
ทั้งความจำ ความเข้าใจ และการคิดวิเคราะห์อย่างเหมาะสม (พระพรหมคุณาภรณ์, 2554: 2-3) 

ปัญหาความรุนแรงที่เกิดขึ ้นในสังคมไทยปัจจุบัน ทั้งในรูปแบบทางกาย วาจา และการใช้อารมณ์ที่รุนแรง ผ่านทั้ง
สื่อมวลชนและสื่อสังคมออนไลน์ กำลังกลายเป็นสิ่งท่ีสังคมเริ่มมองว่าเป็นเรื่องปกติ แม้ในความเป็นจริง สิ่งเหล่านี้สะท้อนถึงภาวะที่
น่าเป็นห่วง คือ “วิกฤตแห่งความขาดสติ” ซึ่งแตกต่างจากอัตลักษณ์ดั้งเดิมของคนไทยที่มีลักษณะอ่อนโยน มีน้ำใจ และมักใช้
เหตุผลมากกว่าอารมณ์ในการอยู่ร่วมกัน อัตลักษณ์เหล่านี้เคยเป็นที่กล่าวถึงโดยนักเดินทางชาวต่างชาติ เช่น สังฆราชปาลเลกัวซ์ 
ซึ่งเคยบันทึกไว้เมื่อเกือบสองศตวรรษก่อนว่า ชาวไทยมีอัธยาศัยดีงาม ไม่ค่อยมีการทะเลาะเบาะแว้งหรือการใช้ความรุนแรงอย่าง
ร้ายแรงให้เห็นในสังคม แต่ในยุคปัจจุบัน สังคมไทยกำลังเผชิญกับความเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจ สังคม และการเมืองอย่าง
รวดเร็ว ซึ่งก่อให้เกิดแรงกดดัน และเร่งเร้าให้ผู้คนตอบสนองต่อสถานการณ์ด้วยอารมณ์มากกว่าสติ ตัวอย่างที่เห็นได้ชัดคือ กรณี
การแชร์คลิปทะเลาะวิวาทในโรงเรียนหรือสถานที่ราชการที่กลายเป็นไวรัลในโซเชียลมีเดีย หรือการโต้เถียงด้วยถ้อยคำรุนแรงใน
ประเด็นการเมืองและศาสนา ซึ่งลุกลามกลายเป็นความเกลียดชังระหว่างกลุ่มคนอย่างชัดเจน  แม้สังคมไทยจะมีมาตรการแก้ไข
ปัญหาความขัดแย้งในระดับโครงสร้าง เช่น การออกกฎหมายควบคุมสื่อ การส่งเสริมคุณธรรมในสถานศึกษา หรือการอบรมจิต
อาสา แต่ช่องว่างสำคัญที่ยังไม่ได้รับการเติมเต็ม คือ “การสร้างภูมิคุ้มกันทางวาจา” และจริยธรรมในการสื่อสารของประชาชน
ทั่วไป วิธีการที่ใช้อยู่จำนวนมากยังเน้นการควบคุมภายนอก มากกว่าการปลูกฝังภายในหลักสัมมาวาจา จึงเป็นคำตอบสำคัญใน
บริบทนี้ โดยเสนอแนวทางที่เน้นการพูดอย่างมีสติ สุภาพ ไม่กล่าวร้าย ไม่ปลุกปั่น และมีเจตนาสร้างสรรค์ ไม่ทำลาย สัมมาวาจาไม่
เพียงแต่ลดความรุนแรงท่ีเกิดจากคำพูด แต่ยังสามารถแปรเปลี่ยนเป็นพลังในการสร้างความเข้าใจ และฟื้นฟูความสัมพันธ์ในระดับ
บุคคล ครอบครัว และสังคม โดยเฉพาะในโลกออนไลน์ท่ีคำพูดสามารถแพร่กระจายไดไ้กลและเรว็ การส่งเสริมให้ประชาชนมีสติใน
การพูด จึงไม่ใช่แค่การควบคุมพฤติกรรม แต่คือการสร้างวัฒนธรรมแห่งการอยู่ร่วมกันอย่างมีเมตตาและเคารพความต่าง ซึ่งเป็น
รากฐานของสันติภาพอย่างแท้จริงในสังคมไทยยุคใหม่ (ธนภณ สมหวัง, 2568: ออนไลน์)  

ดังนั้นการบริหารความแย้งด้วยหลักสัมมาวาจาในทางพระพุทธศาสนานั้น เราต้องเข้าใจว่ามนุษย์สามารถสื่อสารและ
สร้างความเข้าใจกันได้ก็เพราะอาศัยคำพูดเป็นเครื่องมือหลักในการถ่ายทอดความคิดและความรู้สึก คำพูดจึงมีพลังอย่างยิ ่งต่อ
ความสัมพันธ์ระหว่างบุคคล แต่ทั้งนี้ต้องพึงระวังว่า หากคำพูดท่ีเอ่ยออกมานั้นมีเจตนาไม่ดี หรือใช้ถ้อยคำไม่สุภาพ ย่อมก่อให้เกิด
ผลเสีย สร้างความขัดแย้ง ความหมางใจ และบั่นทอนไมตรีจิตได้ง่าย ในทางตรงกันข้าม หากผู้พูดมีเจตนาดี พูดด้วยความสุจริตใจ 
ใช้ถ้อยคำสุภาพ อ่อนโยน และเหมาะสม ย่อมส่งเสริมให้คำพูดนั้นเกิดผลดี สร้างความเข้าใจอันดีต่อกัน และอาจช่วยคลี่คลายข้อ
ขัดแย้งที่เกิดขึ้นได้ การบริหารความขัดแย้งในชีวิตประจำวัน จึงไม่จำเป็นต้องอาศัยอำนาจหรือการควบคุม หากแต่สามารถจัดการ
ได้ด้วย หลักสัมมาวาจา ซึ่งหมายถึงการพูดอย่างถูกต้อง พูดแต่คำสัตย์ ไม่พูดคำหยาบ ไม่พูดเพ้อเจ้อ และไม่พูดส่อเสียด การพูด
ด้วยหลักธรรมข้อนี้ ช่วยให้การสื่อสารราบรื่น ลดอารมณ์โกรธหรือความเข้าใจผิด และยังเป็นแนวทางสร้างสันติภาพเล็ก ๆ ในทุก
ความสัมพันธ์ ไม่ว่าจะในครอบครัว เพื่อนฝูง หรือสังคมรอบข้าง โดยวาจาท่ีเป็นสุภาษิตนั้น คือคำพูดที่ผ่านการกลั่นกรอง ไตร่ตรอง 
และมีความหมายลึกซึ้ง สะท้อนภูมิปัญญาไทยซึ่งสืบทอดกันมาแต่โบราณ เป็นสำนวนท่ีสะท้อนความคิดสูง งดงามด้วยถ้อยคำ และ
เป็นภาพแทนของความเจริญในด้านภาษาและวัฒนธรรม เช่นเดียวกับวาจาสุภาษิตในสังคมอื่น ๆ ที่มักมีรูปแบบการเปรียบเปรย



  วารสารเสียงธรรมจากมหายาน, ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 3 พฤษภาคม - มิถุนายน 2568                         | 294 
 

 

คล้ายคลึงกัน เช่นคำกล่าวที่ว่า “ปลาอยู่ได้ก็เพราะปาก แต่ก็ตายเพราะปาก” แสดงให้เห็นถึงความสำคัญของวาจา และอันตราย
จากคำพูดที่ไม่ระวัง ผู้ใดที่สามารถใช้วาจาอย่างเหมาะสมในสถานการณ์ที่ตึงเครียด ไม่พูดจาหยาบคาย ไม่ตอบโต้ด้วยอารมณ์ แต่
สามารถใช้คำพูดเป็นสื่อกลางในการไกล่เกลี่ย บรรเทาความขัดแย้ง และโน้มน้าวให้เกิดความเข้าใจร่วมกัน ย่อมเป็นผู้ที่เหมาะสมจะ
ทำหน้าที่เป็นผู้นำ หรือแม้แต่เป็นตัวกลางในการประสานไมตรีได้อย่างมีประสิทธิภาพ คำพูดที่พอเหมาะพอดี มีน้ำหนักและเจตนา
ดี ย่อมเป็นคุณทั้งแก่ผู้พูดและผู้ฟัง คนเราจะประสบความสำเร็จและได้รับความเจริญก้าวหน้าในชีวิตได้ ก็ด้วยการรู้จักใช้วาจา
สุภาษิต สร้างสัมพันธ์ และรักษาน้ำใจของผู้อื่น ในขณะเดียวกัน คำพูดที่ไม่เหมาะสมเพียงคำเดียว ก็อาจนำพาความเสื่อมเสียมาสู่
ชีวิตได้เช่นกัน ซึ่งธรรมชาติของร่างกายมนุษย์ก็เป็นสิ่งท่ีสอนเราอย่างแยบคาย ดวงตามีไว้ดู 2 ข้าง หูมีไว้ฟัง 2 ข้าง จมูกมีไว้ดมกลิน่ 
2 รู แต่ปากที่ทำหน้าท่ีทั้งพูดและกินน้ัน ธรรมชาติกำหนดไว้เพียงหนึ่งเดียว เป็นนัยว่า มนุษย์ควรใช้ตาเพื่อสังเกต ใช้หูเพื่อรับฟังให้
มาก แต่ใช้ปากพูดให้น้อยและมีสติอยู่เสมอ ทั้งในการกินและการพูด เพราะเมื่อใดก็ตามที่คำพูดของเรามีความเหมาะสม มีความ
ระมัดระวัง และเปี่ยมด้วยเมตตาธรรม เมื่อนั้นคำพูดก็จะกลายเป็นพลังสร้างสรรค์ที่ยิ่งใหญ่ในการบริหารความสัมพันธ์และความ
ขัดแย้งในทุกระดับของชีวิต (วศิน อินทสระ, 2527: 1) 

สรุปในบริบทสังคมไทยยุคปัจจุบัน การเปลี่ยนแปลงท่ีรวดเร็วและแรงกดดันจากสื่อสารสนเทศได้นำไปสู่การสื่อสารที่ขาด
สติและใช้อารมณ์มากกว่าปัญญา ส่งผลให้เกิดความขัดแย้งอย่างแพร่หลาย ทั้งในระดับบุคคลและสังคมโดยรวม พระพุทธศาสนา
เน้นการใช้ปัญญาและเหตุผลในการสื่อสารอย่างมีเมตตา ซึ่งสอดคล้องกับหลักสัมมาวาจา คือการพูดอย่างสุภาพ จริงใจ ไม่กล่าว
ร้าย และไม่พูดในทางทำลายผู้อื่น หลักธรรมข้อนี้จึงมีความจำเป็นอย่างยิ่งในยุคที่คำพูดสามารถสร้างทั้งความขัดแย้งและความ
ปรองดองได้ในเวลาเดียวกัน การประยุกต์ใช้สัมมาวาจาไม่เพียงช่วยลดความรุนแรงของปัญหาการสื่อสารในสังคม แต่ยังเป็น
เครื่องมือสำคัญในการฟื้นฟูจิตสำนึกแห่งสันติ เสริมสร้างความเข้าใจ และสร้างภูมิคุ้มกันทางจริยธรรมให้แก่ประชาชนในการ
ดำรงชีวิตร่วมกันอย่างมีสติและรับผิดชอบในสังคมดิจิทัล 
บทบาทของประชาชนในสังคมไทยยุคปัจจุบัน 

ในยุคดิจิทัล สื่อสังคมออนไลน์ได้กลายเป็นเครื่องมือหลักในการเชื่อมโยงผู้คนทั่วโลกอย่างรวดเร็วและกว้างขวาง ส่งผลให้
บทบาทของประชาชนเปลี่ยนไปอย่างมีนัยสำคัญ โดยเฉพาะในด้านการแสดงความคิดเห็น การตรวจสอบอำนาจ และการสร้าง
กระแสสาธารณะ อย่างไรก็ตาม การสื่อสารที่ขาดสติ ขาดความรับผิดชอบ และปราศจากจริยธรรมทางวาจา กำลังเป็นปัญหาใหญ่
ที่ส่งผลกระทบต่อความสัมพันธ์ระหว่างบุคคล ความเข้าใจในประเด็นสังคม และเสถียรภาพของสังคมโดยรวม บทความนี้จึง
นำเสนอแนวทางการประยุกต์ใช้ “สัมมาวาจา” ซึ่งเป็นองค์ประกอบหนึ่งในมรรคมีองค์ 8 ของพระพุทธ ศาสนา มาเป็นกรอบ
คุณธรรมเพื่อส่งเสริมการสื่อสารที่สร้างสรรค์และลดความขัดแย้งในสังคมออนไลน์  จากการสำรวจพฤติกรรมการสื่อสารออนไลน์
ของคนไทยในปี 2566 พบว่าประชาชนมีส่วนร่วมในประเด็นการเมืองและสังคมอย่างมาก แต่ก็ปรากฏพฤติกรรมการใช้ถ้อยคำ
รุนแรง ใส่ร้าย หรือปลุกปั่นความขัดแย้งอย่างกว้างขวาง โดยเฉพาะในช่วงเวลาที่สถานการณ์การเมืองตึงเครียด ขณะที่เมื่อ
สถานการณ์คลี่คลาย ความสนใจของสังคมก็หันไปยังประเด็นบันเทิงหรือเรื่องส่วนบุคคลแทน สะท้อนให้เห็นว่าแม้สื่อออนไลนจ์ะ
เปิดพื้นที่สำหรับการมีส่วนร่วม แต่หากขาดกรอบจริยธรรมในการสื่อสาร ก็อาจก่อให้เกิดผลเสียมากกว่าผลดี  

ตัวอย่างของการขาดการคิดวิเคราะห์และวาจาสุจริต ได้แก่ การแชร์ข่าวลือโดยไม่ตรวจสอบ เช่น กรณีกีฬาซีเกมส์ที่มีข่าว
บิดเบือนเกี่ยวกับการขาดงบประมาณ หรือการตกเป็นเหยื่อของมิจฉาชีพในรูปแบบ Romance Scam ที่อาศัยความเช่ือใจและวาท
กรรมปลอมเพื่อหลอกลวงผู้คน ปรากฏการณ์เหล่านี้ล้วนเกิดจากการขาดสติและสัมมาทิฏฐิในการรับและส่งสาร  สัมมาวาจาใน
พระพุทธศาสนาเน้นการพูดความจริง พูดอย่างสุภาพ พูดอย่างสร้างสรรค์ และพูดอย่างมีประโยชน์ หากนำมาใช้ในโลกออนไลน์จะ
ช่วยลดความตึงเครียดและสร้างสังคมที่มีวุฒิภาวะมากขึ้น เช่น การแสดงความเห็นโดยยึดหลักเมตตา การหลีกเลี่ยงการตอบโต้ด้วย
อารมณ์ และการสนับสนุนการสนทนาในเชิงสร้างสรรค์ ล้วนเป็นแนวทางที่ประชาชนสามารถนำไปปรับใช้ได้ในชีวิตประจำวัน  

ในบริบทของสื่อสารสนเทศที่เปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว ประชาชนจึงควรพัฒนาทักษะการคิดเชิงวิเคราะห์ควบคู่กับการ
ใช้วาจาที่มีสติ เพื่อสร้างภูมิคุ้มกันทางปัญญาในการสื่อสาร การนำหลักสัมมาวาจามาใช้ในการแสดงความคิดเห็นในสื่อสังคม
ออนไลน์จึงไม่ใช่เพียงเรื ่องของศีลธรรมส่วนบุคคล แต่เป็นพื้นฐานของการอยู่ร่วมกันในสังคมประชาธิปไตยอย่างสันติและ



         Journal of Mahayana voice, Year 11, Issue 3, May – June 2025  |  295 
 

 

สร้างสรรค์ (องค์การพิพิธภัณฑ์วิทยาศาสตร์แห่งชาติ (อพวช.) สำนักงานคณะกรรมการการรักษาความมั่นคงปลอดภัยไซเบอร์
แห่งชาติ (สกมช.) และศูนย์ชัวร์ก่อนแชร์สำนักข่าวไทย อสมท, 2568: ออนไลน์) 

สรุปได้ว่า บทบาทของประชาชนในสังคมไทยยุคปัจจุบัน จะเน้นท่ี สื่อสังคมออนไลน์มีบทบาทสำคัญในการเช่ือมโยงผู้คน
และเปิดพื้นที่ให้ประชาชนมีส่วนร่วมในการแสดงความคิดเห็นต่อประเด็นสาธารณะ โดยเฉพาะด้านการเมือง อย่างไรก็ตาม สื่อ
ออนไลน์ก็เป็นพื้นที่ที่ข้อมูลเท็จหรือบิดเบือนแพร่กระจายได้ง่าย ทำให้ประชาชนต้องมีทักษะการคิดเชิงวิ เคราะห์เพื่อแยกแยะ
ข้อมูลอย่างรอบด้าน ทั้งนี้ ความสามารถในการสื่อสารอย่างมีสติและใช้หลักสัมมาวาจาในโลกออนไลน์จะช่วยลดความขัดแย้งและ
สร้างการสนทนาเชิงสร้างสรรค์ ขณะเดียวกันความก้าวหน้าทางวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีก็เป็นดาบสองคมที่เปิดช่องให้มิจฉาชีพ
ใช้เป็นเครื่องมือในการหลอกลวง จึงจำเป็นต้องพัฒนาทุนทางปัญญาของประชาชนเพื่อรับมือกับความท้าทายในสังคมข้อมูล
ข่าวสารปัจจุบัน 
หลักการเกี่ยวกับการบริหารความขัดแย้งท่ัวไป 

จากการศึกษาเกี่ยวกับหลักการเกี่ยวกับการบริหารความขัดแย้งทั่วไปจะเห็นได้ว่า “กระบวนการความขัดแย้ง” เป็น
กุญแจสำคัญในการนำไปสู่การจัดการความขัดแย้งอย่างมีประสิทธิภาพ ความขัดแย้งมักเกิดขึ้นจากความไม่ลงรอยกันในความคิด
เห็น มุมมอง หรือผลประโยชน์ และสามารถพัฒนาไปสู่พฤติกรรมที่ส่งผลต่อผลลัพธ์ขององค์กรหรือสังคมโดยรวม โดยกระบวนการ
ของความขัดแย้งสามารถแบ่งออกเป็น 4 ข้ันตอน ดังนี้: 

ขั้นตอนที่ 1 ความเห็นไม่ตรงกัน ( Incompatibility / Disagreement) ความเห็นที่ไม่สอดคล้องกันเป็นจุดเริ่มต้นของ
ความขัดแย้ง ซึ่งมักมีสาเหตุมาจากปัจจัยหลัก 3 ประการ ได้แก่: 

การสื่อสาร การสื่อสารที่ไม่ชัดเจนหรือขาดประสิทธิภาพอาจก่อให้เกิดความเข้าใจผิดระหว่างผู้ส่งและผู้รับสาร รวมถึง
การใช้ช่องทางสื่อสารที่ไม่เหมาะสม ซึ่งอาจนำไปสู่ความขัดแย้งในระดับองค์กร อย่างไรก็ตาม การสื่อสารที่ไม่ดีเพียงอย่างเดียวอาจ
ไม่ใช่ต้นเหตุหลัก แต่เป็นหนึ่งในหลายองค์ประกอบร่วมด้วย 

โครงสร้างองค์กร ประกอบด้วยตำแหน่งงาน ลำดับชั้น อำนาจหน้าที่ ระดับความเช่ียวชาญ และรูปแบบการบริหาร เช่น 
องค์กรขนาดใหญ่ที่มีระดับความเช่ียวชาญหลากหลาย มักมีแนวโน้มเกิดความขัดแย้งมากกว่าองค์กรขนาดเล็ก 

ตัวแปรด้านบุคคล ความแตกต่างระหว่างบุคคล เช่น ค่านิยม บุคลิกภาพ หรือทัศนคติ ล้วนเป็นปัจจัยที่อาจก่อให้เกิด
หรือบรรเทาความขัดแย้งได้ 

ขั้นตอนที่ 2 การรับรู้และบุคลิกลักษณะส่วนบุคคล (Perception and Personalization) เมื่อเกิดความไม่ลงรอยกัน 
บุคคลจะเริ่ม รับรู้ หรือ รู้สึก ถึงความขัดแย้ง ซึ่งอาจแสดงออกมาในระดับจิตใจหรือพฤติกรรม ทั้งในระดับบุคคลและระดับกลุ่ม 
การรับรู้ความขัดแย้งจึงถือเป็นจุดเปลี่ยนสำคัญที่นำไปสู่ปฏิกิริยาตอบโต้ 

ขั้นตอนท่ี 3 พฤติกรรม (Behavior) เป็นช่วงที่ความขัดแย้งถูกแสดงออกอย่างชัดเจนในรูปแบบของพฤติกรรม โดยแต่ละ
ฝ่ายจะเผยเจตนาหรือจุดยืนของตนออกมา วิธีการจัดการความขัดแย้งในขั้นนี้ เรียกว่า การบริหารความขัดแย้ง ซึ่งประกอบด้วย
แนวทางหลัก 5 ประการ ได้แก่ การแข่งขันหรือมุ่งเอาชนะ (Competing) การร่วมมือ (Collaborating) การหลีกเลี่ยง (Avoiding) 
การยอมให้หรือการไกล่เกลี่ย (Accommodating) การประนีประนอม (Compromising) 

ขั้นตอนที่ 4 ผลลัพธ์ (Outcomes) ผลลัพธ์ของความขัดแย้งจะสะท้อนคุณภาพของกระบวนการจัดการ หากสามารถ
บริหารจัดการได้อย่างเหมาะสม จะส่งผลให้เกิด “ผลลัพธ์เชิงสร้างสรรค์” เช่น ความเข้าใจที่ดีขึ้น การพัฒนาวิธีการทำงาน หรือ
ความสัมพันธ์ที่แน่นแฟ้นขึ้น แต่หากจัดการไม่ดี จะนำไปสู่ “ผลลัพธ์เชิงลบ” เช่น การบั่นทอนความร่วมมือ การลดประสิทธภิาพ 
หรือบรรยากาศความขัดแย้งที่ต่อเนื่อง (ธร  สุนทรายุทธ, 2553: 138 - 140.) ซึ่งเมื่อมาพิจารณาแล้วส่วนนี้จะสอดคล้องกับ การ
บริหารความขัดแย้งในที่เกณฑ์ที่ว่า การบริหารความขัดแย้งเป็นกระบวนการสำคัญที่ช่วยให้สังคมหรือกลุ่มบุคคลสามารถดำรง
ความสัมพันธ์และอยู่ร่วมกันได้อย่างสงบสุข แม้ความขัดแย้งจะเป็นเรื่องธรรมดาที่เกิดขึ้นได้เมื่อมีความเห็นไม่ตรงกัน ความต้องการ
ที่แตกต่าง หรืออารมณ์ความรู้สึกที่ไม่สอดคล้องกัน แต่หากได้รับการจัดการอย่างเหมาะสม ความขัดแย้งนั้นสามารถกลายเป็น
จุดเริ่มต้นของการพัฒนาและความเข้าใจร่วมกันได้ การบริหารความขัดแย้งที่ดี จำเป็นต้องอาศัยทักษะเกณฑ์หลายประการ  



  วารสารเสียงธรรมจากมหายาน, ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 3 พฤษภาคม - มิถุนายน 2568                         | 296 
 

 

ประกอบด้วยรายละเอียดต่อไปนี้ 
เกณฑ์ที่ 1 ทักษะการพูดและการฟัง ผู้ที่มีบทบาทในการจัดการความขัดแย้งควรมีความสามารถในการฟังอย่างตั้งใจ รู้จัก

สังเกตและวิเคราะห์สถานการณ์อย่างรอบด้าน รวมถึงการตั้งคำถามอย่างเหมาะสม เพื่อให้เข้าใจปัญหาในเชิงลึก พร้อมทั้งมีศิลปะ
ในการพูดเพื่อชักจูง ไกล่เกลี่ย ช้ีแจง และประนีประนอมด้วยเหตุผลและข้อเท็จจริง 

เกณฑ์ที่ 2 การมองเห็นแก่นแท้ของความขัดแย้ง การเข้าใจความขัดแย้งอย่างลึกซึ้งเป็นสิ่งสำคัญ ต้องสามารถแยกแยะ
ความรู้สึกภายนอกกับแรงจูงใจภายใน เช่น ความต้องการที่ซ่อนอยู่ ความอิจฉาริษยา หรือแรงผลักดันทางอารมณ์อื่น ๆ ซึ่งเป็นราก
ของปัญหา เพื่อให้สามารถหาทางแก้ไขได้ตรงจุด 

เกณฑ์ที่ 3 ความสามารถในการตัดสินใจและเผชิญหน้าอย่างมีสติ  การจัดการความขัดแย้งอาจต้องเผชิญกับการใช้
อารมณ์ เช่น คำพูดประชดประชันหรือการแสดงออกเชิงลบ ผู้บริหารสถานการณ์ต้องมีความมั่นคงทางอารมณ์ มีความอดทน และ
สามารถควบคุมตนเองได้ เพื่อให้การแก้ปัญหาเป็นไปอย่างสร้างสรรค์ 

เกณฑ์ที่ 4 ความยืดหยุ่นในความคิดและการเปิดใจ การไม่ยึดติดกับกรอบความคิดของตนเองมากเกินไป และพร้อมที่จะ
รับฟังความคิดเห็นจากทุกฝ่าย ช่วยให้สามารถเข้าใจมุมมองที่แตกต่าง และค้นพบแนวทางแก้ไขท่ีเป็นประโยชน์ร่วมกัน 

เกณฑ์ที่ 5 การมีจิตใจเป็นธรรม ความเป็นธรรมและเจตนาที่ดีในการช่วยคลี่คลายปัญหา คือหัวใจของการบริหารความ
ขัดแย้ง ผู้ที่มีบทบาทในกระบวนการนี้ควรมีเมตตา กรุณา และมีความยุติธรรมในการตัดสินใจหรอืช้ีแนะแนวทางที่เป็นประโยชนต์อ่
ทุกฝ่าย 

เกณฑ์ที่ 6 การมีข้อมูลและเครื่องมือในการแก้ไขปัญหา การบริหารความขัดแย้งที่มีประสิทธิภาพ ต้องมีข้อมูลรอบด้าน
เกี่ยวกับสถานการณ์และความต้องการของแต่ละฝ่าย รวมถึงมีแนวทางหรือเทคนิคในการเจรจา การประนีประนอม หรือการ
หาทางออกร่วมกันอย่างเหมาะสม (ปรียาพร  วงศ์อนุตรโรจน์, 2553: 167 - 168) 

สรุปได้ว่าการบริหารความขัดแย้งเป็นกระบวนการสำคัญที่ช่วยให้สังคมหรือประชาชนสามารถอยู่ร่วมกันได้อย่างสงบสุข 
โดยเริ่มจากความไม่ลงรอยในความคิดเห็น มุมมอง หรือผลประโยชน์ ซึ่งพัฒนาไปสู่พฤติกรรมและผลลัพธ์ที่ส่งผลต่อคุณภาพของ
ความสัมพันธ์ กระบวนการความขัดแย้งแบ่งออกเป็น 4 ขั้นตอน ได้แก่ ความเห็นไม่ตรงกัน การรับรู้ความขัดแย้ง พฤติกรรม และ
ผลลัพธ์ ซึ่งสามารถจัดการได้ผ่านทักษะสำคัญ เช่น การฟังและพูดอย่างสร้างสรรค์ การเข้าใจแรงจูงใจภายใน การควบคุมอารมณ์ 
การเปิดใจรับฟัง การมีจิตใจเป็นธรรม และการใช้ข้อมูลที่รอบด้านในการหาทางออกร่วมกัน 
การประยุกต์ใช้สัมมาวาจาทางพระพุทธศาสนาสำหรับประชาชน 

ก่อนเราจะมาเข้าเรื่องของการประยุกต์ใช้สัมมาวาจาทางพระพุทธศาสนาสำหรับประชาชน เราจะกล่าวถึงที่มาของปัญหา
ว่า ความรุนแรงไม่จำเป็นต้องเกิดจากการกระทำที่เป็น “กายกรรม” หรือการลงมือทำโดยตรง แม้กระทั่งการใช้ “วจีกรรม” เช่น 
การพูดข่มขู่ การเปิดเผยข้อมูลส่วนตัว หรือการใส่ร้ายด้วยข้อมูลเท็จ ซึ่งก่อให้เกิดความหวาดกลัว ความเครียด หรือความวิตกกังวล 
ก็สามารถถือเป็นความรุนแรงได้เช่นกัน นอกจากน้ี การเพิกเฉยหรือไม่ใส่ใจต่อความต้องการที่จำเป็นของสมาชิกในสังคมก็สามารถ
เป็นรูปแบบของความรุนแรงได้ เช่น การละเลยไม่ดูแลสิทธิ หรือไม่ให้ความสำคัญกับความเป็นอยู่ของประชาชนที่มีความจำเป็น 
ผลกระทบจากความรุนแรงไม่ได้จำกัดแค่การทำร้ายทางร่างกายเท่านั้น แต่ยังรวมถึงผลกระทบทางจิตใจ เช่น การทำให้บุคคลรู้สึก
อับอาย ถูกดูหมิ่น หรือถูกละเมิดสิทธิ จนส่งผลต่อสุขภาพจิตและสภาพจิตใจของพวกเขา หรืออาจทำให้ชีวิตของพวกเขาผิดแผกไป
จากปกติ ทั้งนี้ ล้วนเป็นการแสดงออกของความรุนแรงที่อาจเกิดขึ้นในสังคม ความรุนแรงไม่ได้จำกัดอยู่เพียงแค่การใช้กำลังหรือ
อำนาจต่อผู้อื่นเท่านั้น แม้กระทั่งการกระทำต่อตนเอง เช่น การฆ่าตัวตาย (ไม่ว่าจะสำเร็จหรือไม่สำเร็จ) หรือการทำร้ายตัวเองให้
ได้รับบาดเจ็บทางใดทางหนึ่ง ก็ถือเป็นความรุนแรงเช่นกัน นอกจากนี้ ความรุนแรงยังสามารถเกิดขึ้นได้จากการกระทำระหว่าง
บุคคลคนเดียวกับกลุ่มคน หรือระหว่างกลุ่มหนึ่งกับอีกกลุ่มหนึ่ง (วิชัย รูปขำดี, 2554: 93) จากท่ีกล่าวมาในนี้สังคมปัจจุบันสามารถ
แก้ปัญหาได้ถ้าเข้าใจหลักการประยุกต์ใช้สัมมาวาจา ในประเด็นเรื่องการสร้างคนให้มีคุณภาพใช้เวลายาวนาน เช่นเดียวกับการปลูก
ต้นไม้ใหญ่ที่ต้องใช้เวลาดูแลเอาใจใส่จนเติบโตแข็งแรง หลักคิดเพื่อการดำเนินชีวิตจึงจำเป็นต้องมีแนวทางที่ชัดเจน โดยเฉพาะการ
ฝึกฝนวาจาและพฤติกรรมให้อยู่ในทางที่ดี เพื่อประโยชน์ต่อตนเองและสังคม โดยอาศัยหลักสัมมาวาจาเป็นเครื่องนำทางสำคัญ 



         Journal of Mahayana voice, Year 11, Issue 3, May – June 2025  |  297 
 

 

ประกอบด้วย 
1) รู้น้อยไม่เลือกงาน หากยังมีความรู้น้อย อย่าท้อถอยหรือเกี่ยงงาน เพราะการทำงานคือโอกาสดีในการเรียนรู้และ

พัฒนาตน 
2) ยึดความยุติธรรมและใจเย็น การพูดหรือสื่อสารอย่างตรงไปตรงมา สุภาพ และมีเหตุผล ช่วยให้การอยู่ร่วมกับผู้อื่น

เป็นไปด้วยดี 
3) ขยัน อดทน และคบคนดี วาจาที่ให้กำลังใจ สร้างความเชื่อมั่น และไม่พูดร้ายถึงใคร เป็นสิ่งที่ทำให้ผู้คนไว้วางใจและ

เคารพ 
4) เป็นประโยชน์แก่ผู้อื่น องค์กรที่ดีควรให้โอกาสแก่คนในองค์กร เช่นเดียวกับคนที่พูดเพื่อสร้างแรงบันดาลใจ ย่อมเป็นที่

รักและเคารพ 
5) รักตนเอง ครอบครัว และส่วนรวม เมื่อพูดด้วยความรักและความเข้าใจ จะช่วยเสริมพลังในชีวิตทั้งส่วนตัวและใน

หน้าท่ีการงาน 
6) ใช้ความรู้ให้เกิดประโยชน์ การถ่ายทอดความรู้ด้วยวาจาดี สร้างแรงบันดาลใจ และเสริมคุณค่าให้ท้ังผู้พูดและผู้ฟัง 
7) เรียนรู้จากผู้มีประสบการณ์ คำพูดของคนท่ีผ่านชีวิตมาเยอะ คือขุมทรัพย์แห่งปัญญา จงฟังด้วยใจเปิดกว้าง 
8) หลีกเลี่ยงโทสะ เพราะยิ่งพูดด้วยโกรธ ยิ่งมีแต่ความเสียหาย ผู้ที่ฝึกวาจาให้สงบ ย่อมลดความรุนแรงทั้งในตนเองและ

สังคม (เทียม โชควัฒนา, 2547: 11-14) 
9) ไม่ทำร้ายคนใกล้ตัว แม้ยามลำบาก ก็ไม่ควรพูดจาทำลายใจคนรอบข้าง จงเลือกคำพูดที่สร้างพลังแทนการตำหนิ 
10) เรียนรู้จากอดีต มองปัจจุบัน เพื่อวางแผนอนาคต การใช้คำพูดไตร่ตรองอย่างมีสติ จะช่วยให้การสื่อสารในวันนี้เป็น

สะพานสู่วันพรุ่งนี้ท่ีมั่นคง 
11) การร่วมมือของคนมากมาย นำมาซึ่งโอกาสใหญ่ วาจาท่ีรวมใจคนได้ เป็นพลังสำคัญของความเจริญ 
12) ใช้ชีวิตอย่างมีคุณค่า ทุกคำพูดมีความหมาย อย่าปล่อยให้คำพูดของเรากลายเป็นสิ่งที่ทำลายเวลาอันมีค่าไปโดยเปลา่

ประโยชน์ 
13) รู้จังหวะงาน และการพูดให้เหมาะกับเวลา พูดให้ถูกกาลเทศะ เลือกคำที่เหมาะสม จะช่วยให้งานราบรื่นและได้รับ

ความร่วมมือ 
14) คนขยันพูดน้อย ทำมาก ย่อมประสบผลสำเร็จ วาจาที่เสริมแรงใจ เสริมสร้างความเพียร เป็นพลังขับเคลื่อนชีวิตที่

มั่นคง 
15) ไม่มีอะไรเกินความพยายาม หากใจมุ่งมั่น คำพูดให้กำลังใจ คือแรงผลักดันท่ีสำคัญทั้งต่อตนเองและผู้อื่น 
16) คุณภาพของงาน ขึ้นอยู่กับคุณภาพของคน คำพูดสร้างความสามัคคี คือหัวใจของการทำงานร่วมกันอย่างยั่งยืน 
17) การชมและติต้องมีสติและความหวังดี คำช่ืนชมไม่ควรทำให้หลงตัว คำติต้องมีเมตตา เพื่อการพัฒนาท่ียั่งยืน 
18) คนท่ียิ้มแย้มและพูดดี เป็นที่รักของทุกคน สัมมาวาจาจึงไม่ได้แค่พูดให้ดี แต่รวมถึงการสื่อสารที่อบอุ่นและเป็นมิตร 
19) การทำดีแม้ลำบาก ย่อมนำชีวิตไปสู่สิ่งที่ดีงาม พูดดีแม้ในสถานการณ์ที่ยาก ย่อมก่อเกิดสิ่งดีงามในระยะยาว 
20) มนุษยสัมพันธ์ที่ดี เริ่มต้นจากคำพูดที่น่าฟัง การพูดให้เกียรติ ให้อภัย และเข้าใจผู้อื่น คือหัวใจของความสัมพันธ์ที่

มั่นคง 
21) ความสามารถท่ีแท้จริง จะพูดแทนตัวเราเองเสมอ อย่าพูดโอ้อวด แต่จงให้ผลงานเป็นคำพูดท่ีน่าเชื่อถือที่สุด 
22) ทุกความรู้สึกล้วนเกิดแล้วดับ อย่าให้วาจาผูกติดกับอารมณ์ การพูดด้วยใจเป็นกลาง ทำให้ปัญหาในชีวติคลี่คลายได้

ง่ายขึ้น 
23) คุณภาพของจิต กำหนดคุณภาพของชีวิต พูดอย่างสร้างสรรค์ คือการสะท้อนจิตใจท่ีมีวุฒิภาวะ 
24) ชีวิตคือการเรียนรู้ ไม่มีวันสิ้นสุด อย่าใช้คำพูดปิดโอกาสของตนเอง จงพูดเพื่อเปิดใจ เปิดทางให้กับความรู้ใหม่ 
25) ชนะใจตนเอง คือชัยชนะที่ยิ่งใหญ่ที่สุด ควบคุมคำพูดของตนเอง คือการควบคุมชีวิตได้ดีที่สุด 



  วารสารเสียงธรรมจากมหายาน, ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 3 พฤษภาคม - มิถุนายน 2568                         | 298 
 

 

26) อย่าด่วนตัดสินใครด้วยคำพูดเพียงผิวเผิน จงมีสติ ใช้เหตุผล ไม่พูดตามกระแส แต่ไตร่ตรองก่อนพูดเสมอ 
27) การทำร้ายผู้อื่น ด้วยคำพูด คือการย้อนทำร้ายตัวเอง แม้เราจะเป็นฝ่ายถูก ก็ต้องรู้จักปล่อยวาง มิฉะนั้นวาจานั้นจะ

กลายเป็นบ่วงรัดใจเราเอง (ฐิตินาถ ณ พัทลุง, 2552: 13-220) 
สรุปได้ว่า หัวใจหลักสำคัญในการการประยุกต์ใช้สัมมาวาจาทางพระพุทธศาสนาสำหรับประชาชน เราต้องเข้าใจในบริบท

ว่าในสังคมปัจจุบัน ความรุนแรงทางวาจา เช่น การพูดทำร้ายจิตใจ การใส่ร้าย หรือการละเลยความรู้สึกผู้อื่น ล้วนส่งผลเสียต่อทั้ง
บุคคลและสังคม การประยุกต์ใช้สัมมาวาจาจึงเป็นแนวทางสำคัญในการลดความขัดแย้งและสร้างความสงบสุข โดยเน้นการพูด
อย่างมีเมตตา สุภาพ ให้เกียรติ และสร้างสรรค ์หลักการสัมมาวาจาช่วยให้ประชาชนฝึกพูดอยา่งมีสต ิเข้าใจผู้อื่น และใช้ถ้อยคำเปน็
พลังในการพัฒนาตน ครอบครัว และสังคมอย่างยั่งยืน 
องค์ความรู้ใหม ่

การสร้างองค์ความรู้ใหม่เกี่ยวกับการประยุกต์ใช้สัมมาวาจาทางพระพุทธศาสนาสำหรับประชาชนในการแก้ไขปัญหา
ความขัดแย้งในสังคมยุคปัจจุบัน นี้ได้ข้อค้นพบที่สามารถนําไปประยุกต์ใช้กับ บทบาทของประชาชนในสังคมไทยยุคปัจจุบัน  
หลักการเกี่ยวกับการบริหารความขัดแย้งทั่วไป การประยุกต์ใช้สัมมาวาจาทางพระพุทธศาสนาสำหรับประชาชน  ซึ่งจะเป็น
ประโยชน์ตามแผนภาพท่ี 1 ดังนี้ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

แผนภาพที่ 1 องค์ความรู้ใหม่ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

การประยกุต์ใช้สัมมาวาจาทาง
พระพุทธศาสนาสำหรับประชาชน

ในการแก้ไขปัญหาความขัดแย้ง
ในสังคมยุคปัจจุบัน 

การมองเห็นแก่นแทข้อง
ความขัดแย้ง 

การพัฒนาทักษะ
การพูดและการฟัง  

ความสามารถในการ
ตัดสินใจและเผชญิหน้า

อย่างมีสต ิ

ความยืดหยุ่น
ในความคิด

และการเปิดใจ 

การมีจิตใจเป็นธรรม 

การมขี้อมูลและ
เครื่องมือในการ

แก้ไขปัญหา 

• การฝกึฝนวาจาและ

พฤติกรรมให้อยู่ในทางที่ดี 

เพื่อประโยชน์ตอ่ตนเองและ

สังคม 

• เราตอ้งเข้าใจในบริบทว่าใน

สังคมปัจจุบัน ความรนุแรง

ทางวาจา เชน่ การละเลย

ความรู้สกึผู้อืน่ 

• ฝึกพูดอย่างมีสติ เข้าใจผู้อืน่ 

และใช้ถอ้ยคำเป็นพลังในการ

พัฒนาตน ครอบครัว และ

สังคมอย่างยั่งยืน 



         Journal of Mahayana voice, Year 11, Issue 3, May – June 2025  |  299 
 

 

สรุป 
 การประยุกต์ใช้สัมมาวาจาทางพระพุทธศาสนาในการแก้ไขปัญหาความขัดแย้งในสังคมยุคปัจจุบัน มีความสำคัญอย่างยิ่ง

ต่อสังคมไทยท่ีกำลังเผชิญกับปัญหาความรุนแรงทางวาจา โดยเฉพาะในสื่อสังคมออนไลน์ซึ่งเป็นพื้นที่แสดงความคิดเห็นท่ีเปิดกว้าง
และมีอิทธิพลสูง การแพร่กระจายข้อมูลเท็จ ข่าวลือ และการโต้แย้งด้วยถ้อยคำรุนแรง ได้กลายเป็นสาเหตุสำคัญของความขัดแย้ง
ในสังคม การประยุกต์ใช้หลักสัมมาวาจา ซึ่งหมายถึงการพูดอย่างสุภาพ จริงใจ ไม่กล่าวร้าย ไม่พูดส่อเสียด และไม่พูดเพ้อเจ้อ จึง
เป็นแนวทางที่ช่วยส่งเสริมให้ประชาชนมีสติในการสื่อสารและเคารพผูอ้ื่น โดยสามารถนำไปปฏิบัตไิด้จริงผ่านกิจกรรม เช่น (1) การ
จัดอบรมเชิงปฏิบัติการในชุมชน เพื่อฝึกทักษะการฟังและการพูดอย่างมีเมตตา (2) การสร้างแคมเปญออนไลน์ส่งเสริมการใช้วาจา
สุภาพ ผ่านอินฟลูเอนเซอร์หรือผู้นำชุมชนออนไลน์ (3) การบูรณาการในหลักสูตรสถานศึกษา เพื่อปลูกฝังวาจาท่ีสร้างสรรค์ในเด็ก
และเยาวชน และ (4) การใช้กลไกไกล่เกลี่ยในชุมชนหรือองค์กร โดยการเจรจาด้วยถ้อยคำที่สร้างความเข้าใจ ไม่ยั่วยุอารมณ์ 
สาระสำคัญของบทความนี้ คือ การตระหนักว่าความขัดแย้งในปัจจุบันไม่ได้แก้ไขได้ด้วยกฎหมายหรือการควบคุมเพียงอย่างเดียว 
แต่ต้องอาศัยการปรับทัศนคติและการสื่อสารที่มีคุณภาพ ซึ่งหลักสัมมาวาจาเป็นเครื่องมือทางจริยธรรมที่สามารถสร้างวัฒนธรรม
การอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุขและยั่งยืนได้อย่างเป็นรูปธรรมในทุกระดับของสังคม 

 
เอกสารอ้างอิง 

กองทุนพัฒนาสื่อปลอดภัยและสร้างสรรค์. (2568). “ภูมิทัศน์สื่อ” กับ “การกำหนดวาระข่าวสาร” ของสังคมไทย. สืบค้นจาก 
https://www.thaimediafund.or.th/article-08112566/ 

ฐิตินาถ ณ พัทลุง. (2552). เข็มทิศชีวิต 5 : มั่งคั่ง. ฉะเชิงเทรา: เข็มทิศชีวิต. 
เทียม โชควัฒนา. (2547). ปรัชญาการทำงาน และการดำเนินชีวิต ดร.เทียม โชควัฒนา. กรุงเทพมหานคร: สุขภาพใจ, ตถาตา 

พับลิเคชั่น. 
ธนภณ สมหวัง. (2568). สติของสังคมไทย. สืบค้นจาก https://www.matichon.co.th/news-monitor/news_1541036 
ธร สุนทรายุทธ. (2553). การบริหารจัดการเชิงจิตวิทยา: หลักการ การประยุกต์ และกรณีศึกษา. กรุงเทพมหานคร: เนติกุลการ

พิมพ์. 
ปรียาพร วงศ์อนุตรโรจน์. (2553). จิตวิทยาการบริหารงานบุคคล. กรุงเทพมหานคร: ศูนย์สื่อเสริมกรุงเทพมหานคร. 
พระพรหมคุณาภรณ์. (2554). การเสริมสร้างคุณลักษณะเด็กไทย. พิมพ์ครั้งท่ี 2. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์พระพุทธศาสนาของ

ธรรมสภา. 
วศิน อินทสระ. (2527). หลักคำสอนสำคัญในพระพุทธศาสนาเถรวาท. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฎราชวิทยาลัย. 
วิชัย รูปขำดี. (2554). บทบาทของท้องถิ่นกับการแก้ไขความรุนแรงทางสังคม. วารสารสถาบันพระปกเกล้า. 9(1). 
องค์การพิพิธภัณฑ์วิทยาศาสตร์แห่งชาติ (อพวช.), สำนักงานคณะกรรมการการรักษาความมั่นคงปลอดภัยไซเบอร์แห่งชาติ (สก

มช.), & ศูนย์ชัวร์ก่อนแชร์ สำนักข่าวไทย อสมท. (2568). ข่าวลวง–ภัยออนไลน์: เทคโนโลยีทำให้ซับซ้อนขึ้น แต่ 
‘อารมณ์–อคติ’ ยังเป็นตัวแปรสำคัญของการตกเป็นเหยื่อ. สืบค้นจาก https://blog.cofact.org/670816-2/ 

 
 
 
 
 
 
 


