
  วารสารเสียงธรรมจากมหายาน, ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 3 พฤษภาคม - มิถุนายน 2568                         | 310 
 

 

ญาณวิทยากับการศึกษาพระพุทธศาสนา 
EPISTEMOLOGY AND THE STUDY OF BUDDHISM 

 
พรรณภา รตันพันธ์1, พระสิทธิพงษ์ ถิรปฺญโญ (รุ่งกลับ)2, กฤตสุชิน พลเสน3 

Phannapha Rattanaphan1, Sittipong Tirapunyo (Rungklab)2, Kitsuchin Ponsen3 
บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลยัมหามกุฎราชวิทยาลัย 

Graduate School, Mahamakut Buddhist University 
Corresponding Author,E-mail: phanna.jeab@gmail.com1, sitipong.rua@student.mbu.ac.th2, Kitsuchin.pon@mbu.ac.th2 

 
(Received : March 15, 2025; Edit : April 1, 2025; accepted : April 2, 2025) 

 

บทคัดย่อ 

บทความวิชาการนี้ ผู้เขียนต้องการค้นหาคำตอบที่เกี่ยวกับญาณวิทยากับการศึกษาพระพุทธศาสนา โดยใช้กรอบแนวคิดของ
ญาณวิทยา ซึ่งศึกษาเกี่ยวกับปัญหาความรู้หลัก 3 ประการ คือปัญหาว่า มนุษย์สามารถรู้ความจริงสูงสุดได้อย่างไร มนุษย์ได้รับ
ความรู้มาทางใดบ้าง ความรู้ที่มนุษย์ได้รับมานั้นสามารถอธิบายความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับความจริงสูงสุดนั้นได้ตรงกับความ
เป็นจริงหรือไม่ พบว่า การศึกษาพระพุทธศาสนาเป็นเรื่องของการศึกษาเพื่อได้ความรู้เข้าใจ แม้ว่าพุทธศาสนาจะไม่ปรากฏความ
เป็นระบบเช่นเดียวปรัชญาตะวันตก หรือญาณวิทยา เมื่อทำการศึกษาพระพุทธศาสนาตามระบบ ในพระไตรปิฎกซึ่งเป็นหลักฐาน
สำคัญทางพระพุทธศาสนา ปรากฏชัดเจนว่ามีส่วนกล่าวถึงเรื่องของความรู้ กระบวนการรู้ องค์ประกอบท่ีเกี่ยวข้องกับความรู้ โดย
ได้วิเคราะห์ สังเคราะห์และประมวลกันเข้าจนทำให้เกิดปัญญาได้ความจริงสูงสุด สรุปเป็นแนวคิด คือ ทฤษฎีการเรียนรู้เกิดขึ้นจาก
การทดลองศึกษาเรียนรู้ด้วยพระองค์เองจนสำเร็จเป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า แนวทางการศึกษาและพัฒนาจาก ศีล สมาธิ ปัญญา 
ด้วยขั้นตอนการเรียนรู้ในพระพุทธศาสนา ได้แก่ ปริยัติ ปฏิบัติ และปฏิเวธ กระบวนการเรียนรู้เพื่อให้เกิดปัญญา 3 คือ จินตามย
ปัญญา ปัญญาที่เกิดจากการคิด วิเคราะห์ สังเคราะห์ ที่เรียกว่า โยนิโสมนสิการ สุตมยปัญญา ปัญญาที่เกิดจากการฟัง การศึกษา
เล่าเรียน ตลอดถึงการรับถ่ายทอดจากผู้ที่น่าเชื่อ เรียกว่า ปรโตโฆสะ และ ภาวนามยปัญญา ปัญญาที่เกิดจากการอบรม เกิดจาก
การพัฒนาหรือเกิดจากประสบการณ์ตรง เรียกว่าเกิดจากสัญญาบริสุทธิ์และสัญญาพิเศษ ซึ่งอาศัยพื้นฐานคือพุทธปัญญา ซึ่งมีมา
โดยสัญชาตญาณ จุดมุ่งหมายการศึกษาพระพุทธศาสนาสูงสุดคือ “สัจจะหรือความจริง” อริยสัจ ความจริงอันประเสริฐ คือ 
นิพพาน 
 คำสำคัญ: ญาณวิทยา, การศึกษาพระพุทธศาสนา 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mailto:phanna.jeab@gmail.com
mailto:sitipong.rua@student.mbu.ac.th
mailto:Kitsuchin.pon@mbu.ac.th


         Journal of Mahayana voice, Year 11, Issue 3, May – June 2025  |  311 
 

 

Abstract 

This academic article, the author wants to find answers about epistemology and Buddhist Studies by 
using the conceptual framework of epistemology, which studies three main knowledge problems: the problem 
of how humans can know the ultimate truth? How do humans gain knowledge? Can the knowledge that humans 
gain explain the relationship between humans and the ultimate truth in accordance with reality? It was found 
that studying Buddhism is a matter of studying to gain knowledge and understanding. Although Buddhism does 
not appear to be systematic like Western philosophy or epistemology, when studying Buddhism according to 
the system in the Tripitaka, which is important evidence of Buddhism, it is clear that it mentions knowledge, 
the process of knowing, and elements related to knowledge by analyzing, synthesizing, and integrating them 
until wisdom and the ultimate truth are achieved. The conclusion is the concept of learning theory arising from 
experimenting, studying, and learning by himself until he became a Perfectly Enlightened Buddha. The approach 
to study and develop from morality, concentration, and wisdom through the learning steps in Buddhism, 
namely Pariyatti, Patipatti, and Pativedha. The learning process to gain wisdom is Cintamaya-panya, wisdom 
arising from thinking, analyzing, and synthesizing, which is called Yoniso Manasikara, and Sutamaya-panya, 
wisdom arising from listening and studying. The reliable scriptures that have been transmitted from reliable 
people are called Paratoghosa and Bhavanamayapanna. The wisdom that arises from training or knowledge, 
from development or from direct experience, from pure perception and special perception, which is based on 
Buddha-wisdom, which comes by instinct. The highest goal of studying Buddhism is “truth or truth”, the Noble 
Truth, the supreme truth, which is Nirvana. 

Keywords: Epistemology, Buddhist Studies 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



  วารสารเสียงธรรมจากมหายาน, ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 3 พฤษภาคม - มิถุนายน 2568                         | 312 
 

 

บทนำ 
คำว่าการศึกษา ตามพระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติ พ.ศ. 2542 (ราชกิจจานุเบกษา 2542 : 2) ได้บัญญัติความหมาย

การศึกษาไว้ว่า “การศึกษา หมายถึงกระบวนการเรียนรู้เพื่อความเจริญงอกงามของบุคคลและสังคม โดยการถ่ายทอดความรู้การ
ฝึก การอบรม การสืบสานทางวัฒนธรรม การสร้างสรรค์จรรโลง ความก้าวหน้าทางวิชาการ การสร้างองค์ความรู้อันเกิดจากการจัด
สภาพแวดล้อม สังคม การเรียนรู ้และปัจจัยเกื ้อหนุนให้บุคคลเรียนรู ้อย่างต่อเนื ่องตลอดชีวิต ” สำหรับหลักการศึกษาใน
พระพุทธศาสนาคือศึกษาถึงหลักธรรม (พระเทพเวที(ประยุทธ์ ปยุตฺโต) 2533 : 1) “คำว่า” ศึกษา เป็นคำท่ีมาจากสันสกฤต ถ้าเป็น
บาลีก็คือ สิกขา เรียกได้ว่าเป็นคำเดียวกัน เมื่อคำว่าศึกษา แปลเป็นบาลีว่า สิกขา เราก็จะพบว่า สิกขาเป็นหลักธรรมใหญ่ใน
พระพุทธศาสนาอยู่แล้ว ซึ่งเราเรียกว่าไตรสิกขา หรือ สิกขา 3 ดังนั้นจึงตอบได้เลยว่า หลักการศึกษาในพระพุทธศาสนาก็คือหลัก 
สิกขา หรือไตรสิกขานั่นเอง จากนั้นก็ต้องหาคำตอบต่อไปว่า สิกขาคืออะไร และจะโยงไปหาอะไรต่อไปอีกบ้าง แต่ในเบื้องต้นนี้
กล่าวได้ว่า สิกขาคือหลักการศึกษาในพระพุทธศาสนา และสิกขานั้นมี 3 อย่าง คือ ศีล สมาธิ ปัญญา หลักสิกขานี้ครอบคลุมข้อ
ปฏิบัติทั้งหมดในพระพุทธศาสนา สิกขาเป็นหลักธรรมภาคปฏิบัติ เมื่อหลักปฏิบัติทางพระพุทธศาสนาทั้งหมดอยู่ในไตรสิกขา ก็กล่าวได้
ว่าพระพุทธศาสนานั้นเป็นศาสนาแห่งการศึกษา เรื่องของพระพุทธศาสนาเป็นเรื่องของการศึกษาท้ังสิ้น และในทางพระพุทธศาสนา บุคคลที่
ปฏิบัติถูกต้องแล้ว เข้าอยู่ในแนวทางถึงขั้นที่ยอมรับได้ ท่านเรียกชื่อว่า เสขะ แปลว่าผู้กำลังศึกษา พระเสขะ เป็นพระอริยบุคคล 
คือเป็นบุคคลที่เข้าสู่แนวทางที่แท้จริงของพระพุทธศาสนาแล้ว เสขะ หรือ พระเสขะ ก็คือนักศึกษา เมื่อศึกษาจบแล้วไม่ต้องศึกษา
อีก ก็เรียกว่า อเสขะ ซึ่งมีประเภทเดียว ได้แก่ พระอรหันต์เท่านั้น เรื่องของพระพุทธศาสนาทั้งหมดเริ่มต้นด้วยการศึกษาและจบลง
ด้วยการจบการศึกษา กระบวนการทั้งหมด ก็เรียกว่า สิกขา อย่างน้ี ตัวอย่างความหมายของสิกขา ในคัมภีร์มหานิเทศ กล่าวไว้ตอน
หนึ่งว่า "บุคคลย่อมศึกษาอธิศีล คือศึกษาเรื่องความประพฤติดทีางกายวาจาให้สูงขึ้นไปบ้าง ศึกษาในการฝึกอบรมจิตใจให้ดีขึ้นบ้าง 
ศึกษาในการอบรมปัญญาให้เจริญขึ้นไปบ้าง เมื่อหน่วงจิตคำนึงถึงการศึกษา 3 อย่างนี้ ก็ชื่อว่า ศึกษา เมื่อรู้ก็ชื่อว่าศึกษา เมื่อเห็น
คือเข้าใจก็ชื่อว่าศึกษา เมื่อตั้งจิตกำหนดแน่วแน่ก็ชื่อว่าศึกษา เมื่อน้อมจิตกำหนดไปก็ชื่อว่าศึกษา เมื่อประคองความเพียรก็ชื่อว่ า
ศึกษา เมื่อเอาสติกำหนดก็ช่ือว่าศึกษา เมื่อตั้งจิตมั่นก็ช่ือว่าศึกษา เมื่อรู้ทั่วชัดด้วยปัญญาก็เรียกว่าศึกษา เมื่อรู้สิ่งที่พึงรู้จำเพาะก็ช่ือ
ว่าศึกษา เมื่อกำหนดรู้สิ่งที่ควรกำหนดรู้ก็ช่ือว่าศึกษา เมื่อละสิ่งที่พึงละก็ช่ือว่าศึกษา เมื่อประจักษ์แจ้งสิ่งท่ีควรประจักษ์แจ้งก็ช่ือว่า
ศึกษา เมื่อฝึกอบรมเจริญสิ่งที่ควรปฏิบัติควรฝึกอบรมก็ชื่อว่าศึกษา”  (พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต) 2533 : 1) จึงกล่าวว่า
พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาแห่งการศึกษา ครั้งหนึ่ง พระพุทธเจ้าตรัสเปรียบเทียบคำสอนของพระองค์ว่า เหมือนมหาสมุทรซึ่งมี
คุณสมบัติ 8 ประการ(ไตรปิฎก ฉบับหลวง 23/109/174-180) คุณสมบัติใน 8 ประการนี้ มีข้อหนึ่งกล่าวว่า มหาสมุทรนั้นค่อยๆ 
ลาดลึกลงไปตามลำดับ ทรงกล่าวว่า“ดูกร ปหาราทะ มหาสมุทรลาด ลุ่ม ลึกลงไปโดยลำดับ ไม่โกรกชันเหมือนเหว ฉันใด ในธรรม
วินัยนี้ก็ฉันน้ันเหมือนกันมีการศึกษาไปตามลำดับ” เหมือนกับพระธรรมวินัยนี้ ซึ่งมีข้อปฏิบัติลุ่มลึกลงไปตามลำดับ เรียกว่า อนุปุพฺ
พสิกขา แปลว่าศึกษาไปตามลำดับ คือ ศีล สมาธิ ปัญญา คำไวพจน์ของอนุปุพฺพสิกขาก็คือ คำว่า อนุปุพฺพกิริยา แปลว่า การกระทำ
ไปตามลำดับ และอนุปุพฺพปฏิปทา แปลว่า การปฏิบัติไปตามลำดับ ผลที่ได้จากสิกขา(ศึกษา) กิริยา(กระทำ)  หรือปฏิปทา(ปฏิบัติ) 
นั้น ผลก็คือ ปฏิเวธ ได้แก่การประจักษ์แจ้งผลดังที่กล่าวแล้ว โดยนัยนี้ ความหมายของการศึกษาจึงคลุมไปหมด คือทั้งเรียนให้รู้
เข้าใจ คิดได้ ทำเป็น หรือ ปริยัติ ปฏิบัติ ปฏิเวธ ก็รวมอยู่ในความหมายของการศึกษาเป็นการศึกษาครบวงจร  

คำว่า “ญาณ” (บาลี) หมายถึง “ความรู้ ปัญญา” ซึ่งเกิดขึ้นภายในจิตใจของบุคคล โดยอาศัยการพัฒนา ฝึกฝน อบรม 
หรือการศึกษาให้เกิดมีขึ้น หรือพระพุทธศาสนาเรียกว่า “ภาวนา" คำว่า "ญาณวิทยา" หรือ "ทฤษฎีความรู้" หมายถึง "ศาสตร์หรือ
ทฤษฎีความรู้" มาจากคำว่า Episteme = Knowledge (ความรู้), Logic = Science (ศาสตร์) ด้วยเหตุนีท้ำให้ญาณวิทยาจึงศึกษา
ถึงกำเนิด ธรรมชาติ ขอบเขต และความสมบูรณ์แห่งความรู้ตลอดถึงปัจจัยที่ทำให้เกิดความรู้จริง และหามาตรฐานว่า อะไรเป็น
ความรู้จริง อะไรเป็นความรู้ไม่จริง ซึ่งปรัชญาตะวันตกให้ความสำคัญกับเรื่องของความรู้โดยพยายามที่จะอธิบายตอบปัญหาต่างๆ 
เกี่ยวกับเรื่องนี้มาตั้งแต่สมัยกรีกโบราณ มาจนกระทั่งถึงปัจจุบัน 

ญาณวิทยา คือ ปรัชญาตะวันตกสาขาหนึ่งของปรัชญาบริสุทธ์ิ เป็นการศึกษาสภาพท่ัว ๆ ไปของความรู้อย่างกว้าง ๆ อัน
เป็นศาสตร์ที่ว่าด้วยความรู้หรือทฤษฎีว่าด้วยความรู้ ตรงกับภาษาอังกฤษว่า  Epistemology คือ ทฤษฎีความรู้ (Theory of 



         Journal of Mahayana voice, Year 11, Issue 3, May – June 2025  |  313 
 

 

Knowledge) ที่ศึกษาว่าเรารู้ความจริงได้อย่างไร ทำหน้าท่ีศึกษาปัญหาความรู้หลัก 3 ประการ  คือ 
1. ปัญหาว่า มนุษย์สามารถรู้ความจริงสูงสุดได้อย่างไร 
2. ปัญหาว่า มนุษย์ได้รับความรู้มาทางใดบ้าง 
3. ปัญหาว่า ความรู้ที่มนุษย์ได้รับมานั้นสามารถอธิบายความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับความจริงสูงสุดนั้นได้ตรงกับความ

เป็นจริงหรือไม่ (พระครูปลัดรังสรรค์คุณสาโร (ตุ้มม่วง)) ตามหลักญาณวิทยาหรือทฤษฎีว่าความรู้ในปรัชญาตะวันตกนั้น มีทฤษฎีว่า
ด้วยกำเนิดแห่งความรู้ซึ่งเป็นท่ียอมรับกันอยู่ 4 ทฤษฎี คือ  

1. ทฤษฎีเหตุผลนิยม (Rationalism)  
2. ทฤษฎีประจักษนิยม (Empiricism) 
3. ทฤษฎีอนุมานนิยม หรือทฤษฎีความรู้เชิงวิจารณ์ (Apiorism) 
4. ทฤษฎีสัญชาตญาณนิยม หรือ อัชฌัตติกญาณ (Intruitionism) หรืออาจเรียกว่า ญาณพิเศษ (Insight) 
 
1. ทฤษฎีเหตุผลนิยม (Rationalism) 
เรอเน เดการ์ต (Rene Descartes : 1569 -1650) ได้รับสมญาว่าเป็นบิดาของปรัชญาตะวันตกสมัยใหม่ เป็นคนแรกที่

พยายามหาคำตอบและได้อธิบายว่า ความรู้ที่แท้จริงเกิดจากเหตุผล ความรู้ย่อมได้มาจากการใช้ปัญญาพิจารณาเห็นอย่างชัดเจน
โดยอาศัยเหตุผลเหตุผล คำว่า “เหตุผล” ของ เดการ์ต นั้น หมายถึง เหตุผลที่เกิดจากสัญชาตญาณหรือญาณพิเศษ ( Intuition) 
มิใช่เหตุผลที่เกิดจากการรับรู้ทางประสาทสัมผัส และมิใช่เหตุผลที่เกิดจากการรับรู้ทางประสาทสัมผัส และมิใช่เหตุผลที่เกิดจาก
วินิจฉัย (Judgment) หรือการอนุมาน (Inference) หรือจินตนาการ (Imagination) แต่เป็นเหตุผลที่เกิดขึ้นโดยอาศัยจิตใจที่สว่าง 
สงบแน่วแน่ เป็นเหตุผลที่ปราศจากข้อสงสัยโดยประการทั้งปวง   

สัญชาติญาณเกิดขึ้นโดยตรง แจ่มชัดแจ้งในตัว ไม่จำเป็นต้องพิสูจน์เพราะพระผู้เป็นเจ้าได้ประทานให้ตั้งแต่แรกเกิด 
ความคิดที่มีเหตุผลที่พระผู้เป็นเจ้ามอบให้ได้แก่ ความคิดเกี่ยวกับความเป็นเหตุและผลที่เรียกว่า เหตุการณ์ ความไม่มีที่สิ้นสุดหรื
ออนันตภาพ ความเป็นนิรันดรหรือนิรันตภาพ ตลอดจนถึงความคิดเกี่ยวกับพระเจ้าจัดว่าเป็นความคิดติดตัวมาแต่กำเนิด เหตุผลที่
ได้รับมาจากความคิดติดตัวมาแต่กำเนินชัดเจนแจ่มแจ้งเช่นเดียวกับเหตุผลมาจากความจริงที่ไม่ต้องพิสูจน์ 

นักเหตุผลนิยม ถือว่าความรู้ที่มีมาก่อนเป็นสิ่งที่เกิดขึ้นก่อนคือ มีอยู่ในจิตใจ นักเหตุผลทั้งหมดมีทัศนะตรงกันเกี่ยวกับ
ปัญหาที่ว่า “ความรู้ที่แท้จริงได้มาจากไหน” โดยมีความเห็นร่วมกันว่า ความรู้ที่แท้จริงได้มาจากการใช้ความคิดอย่างมีเหตุผล ไม่ใช่
ได้มาจากการสังเกตหรือประสบการณ์ภายนอก คำว่า “Rational” หมายถึงเหตุผล เหตุผลคือกิจกรรมของจิต การใช้เหตุผลเป็น
กิจกรรมของจิต การคิดเป็นหน้าที่ของเหตุผล การวิ่ง การเคลื่อนไหวเป็นหน้าที่ของกาย ลัทธินี้มีความเชื่อว่า เหตุผลเป็นเครื่องให้
ความจริง เป็นบ่อเกิดของความจริงและเป็นบ่อเกิดของความรู้ตา่ง ๆ  การศึกษาจึงไม่ใช่การแสวงหาความรู้แต่เป็นการดงึเอาความรู้
ที่มีอยู่แล้วในจิตใจออกมาให้ปรากฏ 

2. ทฤษฎีประจักษนิยม (Empiricism) 
จอห์น ลอค (John Locke : 1632 – 1704) นักปรัชญาชาวอังกฤษ เป็นผู้ตั้งลัทธิประจักษนิยม เพื่ออธิบายให้เห็นชัดเจน 

ความรู้ที่แท้จริงน้ันเกิดจากประสบการณ์ ประสบการณ์ในที่น้ีหมายถึง ประสบการณ์ทางประสาทสัมผัส ได้แก่ ตา หู จมูก ลิ้น และ
กาย ซึ่งเป็นความรู้ที่ชัดเจนและแจ่มแจ้ง จอห์น ลอค ได้ปฏิวัติเหตุผลนิยมของเดส์การ์ดส์ และประกาศลัทธิประจักษ์นิยมใน
หนังสือเรื่อง “ความเข้าใจของมนุษย์” (Human understanding) และได้ตั้งตนเป็นปฏิปักษ์ต่อแนวคิดของเดส์การ์ดส์ โดยวิจารณ์
อย่างรุนแรง เช่น  

1. ถ้ามีความคิดติดตัวมาแต่กำเนิดจริง ทุกคนต้องมีความคิดเช่นนั้นเหมือนกันมาแต่กำเนิดเลย ทั้งไม่รู้จักคำว่าเหตุผล 
อนันตภาพ นิรันดรภาพ พระผู้เป็นเจ้า และความคิดอื่น ๆ ท่ีเป็นความคิดติดตัวมาแต่กำเนิด ถ้าเป็นความคิดติดตัวทุกคนมา ทุกคน
ต้องรู้จักความคิดดังกล่าว ถ้ามีความคิดติดตัวท่ีเจ้าของไม่รู้ก็เป็นการขัดแย้งในตัวเอง  

2. ถ้ามีความคิดติดตัวมาแต่กำเนิด ทุกคนต้องมีความคิดเช่นนี้เหมือนกัน แต่สิ่งที่เรียกว่าความคิดติดตวัเกี่ยวกับพระผูเ้ปน็



  วารสารเสียงธรรมจากมหายาน, ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 3 พฤษภาคม - มิถุนายน 2568                         | 314 
 

 

เจ้า จริยธรรม และอื่น ๆ แตกต่างกันไปในสังคมที่แตกต่างกัน ในประเทศที่แตกต่างกัน และในยุคที่แตกต่างกัน นอกจากนั้นยัง
แตกต่างกันในแต่ละบุคคลแม้อยู่ในสมัยเดียวกัน  พวกอเทวนิยม ไม่มีความคิดเรื่องพระผู้เป็นเจ้า คนที่มีความคิดเรื่องพระผู้เป็นเจ้า
ก็มีความคิดแตกต่างกัน บางคนเชื่อในเรื่องมนุษยสมบัติของพระผู้เป็นเจ้า คือ เชื่อว่าพระผู้เป็นเจ้ามีคุณสมบัติเช่นเดียวกับมนุษย์ 
เช่น มีอารมณ์ มีความโกรธ และกิเลสต่าง ๆ เหมือนมนุษย์ เมื่อมนุษย์มีความคิดเห็นเกี่ยวกับพระผู้เป็นเจ้าแตกต่างกันอย่างนี้ 
ความคิดติดตัวมาแต่กำเนิดจะมีได้อย่างไร?  

3. สิ่งที่เรียกว่า หลักการที่ติดตัวมาแต่กำเนิด ที่แท้ก็คือความจริงสากลที่เกิดมาจากการคิดหาเหตุผลจากข้อเท็จจริงที่ได้
ประสบมา ไม่ใช่สิ่งที่มีอยู่แล้วแต่เป็นการคิดหาเหตุผลจากข้อเท็จจริงเฉพาะเรื่อง โดยอาศัยสัญชาน เช่น เด็กรู้ว่าของหวานมีรส
หวาน ของหวานไม่มีรสขม ก็จัดได้ว่าเป็นสิ่งที่เกิดจากประสบการณ์ของเด็ก หลังจากนั้นเด็กก็สามารถหาเหตุผลโดยอาศัยกฎแห่ง
ความเหมือน และกฎแห่งความขัดแย้งแล้ว เด็กก็สรุปได้ว่าของหวานย่อมมีรสหวาน ของหวานย่อมไม่มีรสขม ฉะนั้น จอห์น ลอค 
จึงย้ำว่า คำสอนเรื่อง ความคิดติดตัวมาแต่กำเนิด ของ เดการ์ต นั้นจึงใช้ไม่ได้ เมื่อ จอห์น ลอค ได้วิจารณ์คัดค้านเหตผุลนิยมแล้ว 
จึงประกาศลัทธิของตนเองขึ้นว่า “จิตแต่เดิมเป็นสภาพบริสุทธิ์ว่างเปล่า เหมือนกระดาษชนวนที่ว่างเปล่า ไม่มีรอยขีดเขียนมาแต่
เดิม จิตได้รับความคิดต่าง ๆ จากประสบการณ์ หาได้มีความคิดติดตัวมาแต่กำเนิดเหมือนดังเดการ์ตกล่าวไว้ไม่ ประสบการณ์มี 2 
ประเภท คือ 1. ประสบการณ์ทางประสาทสัมผัส ได้แก่ ประสาทสัมผัสทั้งห้า 2. ประสบการณ์ทางจิตใจได้แก่ การคิดทบทวน ลอค 
ยอมรับว่ามีสสาร จิต หรือวิญญาณและพระผู้เป็นเจ้า สสารรู ้ได้ด้วยประสบการณ์ประสาทสัมผัส จิตรู ้ได้ด้ วยการคิด จิตมี
ความสามารถบางประการ เช่น รับรู้ จำ แยกแยะ รวม และสร้างความคิดจากประสบการณ์ ถือว่าประสบการณ์ทางประสาทสัมผัส
มาก่อนประสบการณ์ทางจิต ส่วนพระผู้เป็นเจ้ารู้ได้ด้วยการสาธิตจากสิ่งที่มีอยู่ 

3. ทฤษฎีอนุมานนิยม หรือทฤษฎีความรู้เชิงวิจารณ์ (Apriorism) 
อิมมานูแอล คานท์ (1724 – 1804) นักปรัชญาสมัยใหม่ชาวเยอรมัน ได้รวมทฤษฎีเหตุผลนิยมและทฤษฎีประจักษนยิม

เข้าด้วยกัน โดยถือว่าความรู้ทั้งปวง “เริ่มต้น” จากประสบการณ์และการคิดหาเหตุผลรวมกัน คำว่าประสบการณ์ในที่นี้หมายถึง 
ประสบการณ์ทางประสาทสัมผัส ความรู้ออกเป็น 2 ลักษณะ คือ  

1. เนื้อหาของความรู้ เนื้อหาของความรู้นี้ได้มาจากประสบการณ์ต่าง ๆ 
2. รูปแบบของความรู้ รูปแบบของความรู้นี้ได้มาจากการคิดหาเหตุผล 
การคิดหาเหตุผลมี 3 ระดับ 
1. การคิดหาเหตุผลเรื่องวิญญาณ (Soul) มีนักปรัชญาหลายท่านได้มีทัศนะที่แตกต่างกันออกไป เช่น เพลโต ถือว่าวิญญาณเป็นเนื้อสาร

ทางจิตซึ่งทำหน้าที่ 3 ประการ คือ การคิด การรู้สึก และการจงใจ การรู้สึกและจงใจเป็นระดับต่ำของวิญญาณ ส่วนการคิดเป็น
ระดับสูงของวิญญาณ ส่วนคานท์เชื่อในเรื่องอมฤตภาพของวิญญาณซึ่งซ่อนตัวอยู่เบื้องหลังพฤติกรรมต่าง ๆ เช่นเดียวกับเพลโต 

2. การคิดหาเหตุผลเรื่องโลก โลกเป็นสภาวะที่ไม่มีขอบเขต ไม่สิ้นสุด มีสัมพันธภาพเป็นอันเดียวกัน 
3. การคิดหาเหตุผลเรื่องปฐมเหตุของโลกวัตถุและโลกจิต ซึ่งปฐมเหตุนั้นได้แก่พระเจ้า 
การคิดหาเหตุผลเกี่ยวกับเรื่องความจริงทางอภิปรัชญา คือ วิญญาณ โลก และพระผู้เป็นเจ้าซึ่งการคิดหาเหตุผลใน 3 

ระดับนี้เป็นบ่อเกิดของวิทยาการต่าง ๆ คือ  
1. การคิดหาเหตุผลเรื่องวิญญาณ เป็นบ่อเกิดวิชาจิตวิทยา เรื่องวิญญาณ อัตตาและจิตในทางปรัชญา แม้จะมีชื่อเรียก

แตกต่างกันแต่ก็มีลักษณะเป็นพวกเดียวกัน คือเป็นสิ่งไม่กินท่ีและรู้ตัวเอง 
2. การคิดหาเหตุผลเรื่องโลก เป็นบ่อเกิดวิชาเอกภพวิทยา คือวิชาว่าด้วยบ่อเกิดของโลกหรือเอกภพ 
3. การคิดหาเหตุผลเรื่องปฐมเหตุ เป็นบ่อเกิดวาเทววิทยา 
องค์ประกอบของความรู้ในทัศนะของคานท์ 
1. ความรู้สึกหรือประสาทสัมผสั คือ ประสาทตา หู จมูก ลิ้น และกาย ความรู้สึก แบ่งออกเป็น ชอบ-ไม่ชอบ, ดี-ไม่ดี, สุข-

ทุกข์, รัก-โกรธ, หนาว-ร้อน ฯลฯ 
2. ความเข้าใจ เมื่อมีความรู้สึกต่าง ๆ จะมีความเข้าใจเกิดขึ้นตามมาภายหลัง สามารถช้ีบอกถูกว่านี้คืออะไร 



         Journal of Mahayana voice, Year 11, Issue 3, May – June 2025  |  315 
 

 

3. เหตุผล จะเป็นตัวชี้นำให้เข้าใจอย่างชัดแจ้งว่า กระบวนการทั้งหมดของสิ่งต่าง ๆ เกิดขึ้นเพื่ออะไรและเป็นไปเพื่ออะไร 
   ความรู้สึก                  ความเข้าใจ 
   ความเข้าใจ   เหตุผล 
   เหตุผล    ความรู้ 
4. ทฤษฎีว่าสัญชาตญาณนิยม (Intuitionism) 
ฮังรี ่ แบร์กซอง (Henry Bergson : 1859 – 1941) นักปรัชญาชาวฝรั่งเศสที่มีชื่อเสียงคนหนึ่ง ได้ประกาศสอนลัทธิ

สัญชาตญาณนิยม ได้มีความเชื่อว่า ความรู้ที่แท้จริงนั้นเกิดจากการหยั่งรู้ภายในอย่างกระจ่างแจ้ง ความรู้ดังกล่าวนี้เรียกว่า
สัญชาตญาณบ้าง ญาณพิเศษบ้าง อัชฌัตติกญาณบ้าง แต่ละคำที่กล่าวมานี้ก็แปลมาจากคำว่า “Intuition”  

ฮังรี่ แบร์กซอง กล่าวว่า “สัญชาติญาณ หมายถึง สัญชาตเวคซึ่งอยู่เหนือการคิดหาเหตุผลมีความรู้ในตัวเอง ทั้งสามารถ
ไตร่ตรองจุดประสงค์ของมันเอง และขยายออกไปโดยไม่มีขอบเขตจำกัด” คำว่าสัญชาติญาณนี้ ฮังรี่ แบร์กซองไม่ได้หมายถึง 
ความรู้โดยตรงซึ่งอยู่เหนือวุฒิปัญญา แต่หมายถึง ความรู้ทางประสาทสัมผัสซึ่งใช้วุฒิปัญญาเข้ามาช่วยด้วยเพื่อความกระจ่าง 
สัญชาติญาณ หรือ ญาณพิเศษน้ีเป็นความรู้สึกท่ีเกิดขึ้นเองโดยไม่อาศัยเหตุผลและการเล่าเรียน แต่เกิดจาก “การเพ่งพินิจภายใน” 
คือ เพ่งดูธรรมชาติของจิต หรือ เป็นการแสดงตัวของปัญญาอันเลิศที่ติดตัวมากับจิต สัญชาตญาณ หรือ ญาณพิเศษน้ีส่งเสริมทฤษฎี
ที่ว่าจิตเป็นสิ่งนิรันดร และจิตนี้เป็นสิ่งท่ีมีอยู่ในชีวิตทั่วไป  

สำหรับพระพุทธศาสนาได้รับการยอมรับโดยทั่วไปว่า เป็นศาสตร์แห่งการศึกษาอย่างแท้จริง เพราะให้ความสำคัญกับการ
เรียนรู้ของมนุษย์และมีหลักการสำคัญที่เอื้อต่อการพัฒนาและช่วยส่งเสริมมนุษย์ทุกคนไปสู่ความสมบูรณ์แบบในชีวิต โดยอาศัยการ
เรียนและการฝึกปฏิบัติเป็นพื้นฐานสำคัญ สิ่งนี้เรียกว่าการเรียนรู้ หรือ การศึกษา การศึกษาประกอบด้วย 3 ด้านของการพัฒนา
ชีวิต ได้แก่ 1) ด้านพฤติกรรม 2) ด้านจิตใจและ 3) ด้านปัญญา การศึกษา คือ ฝึกฝนหรือพัฒนาใน 3 ด้านเหล่านี้ ได้แก่ พัฒนา
พฤติกรรมขึ้นไป พัฒนาจิตใจขึ้นไป และพัฒนาปัญญาขึ้นไป ถ้าครบ 3 ด้านนี้เราเรียกว่าการศึกษา ถ้าไม่ครบ การศึกษาก็เว้าแหว่ง 
บกพร่อง (สมเจตน์ ผิวทองงาม, 2566) 
องค์ประกอบของการศึกษาพระพุทธศาสนาเถรวาท  

1. ทฤษฎีการเรียนรู้เกิดขึ้นจากการทดลองศึกษาเรียนรู้ด้วยพระองค์เองจนตรัสรู้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า และทรงวาง
หลักไตรสิกขา สิกขาหมายถึงการศึกษา, การสำเหนียก, ข้อที่ต้องศึกษา, ข้อปฏิบัติสำหรับการฝึกอบรม มี 3 อย่าง คือ ศีล สมาธิ ปัญญา  
(สมเจตน์ ผิวทองงาม, 2566 : 249)  ศีล หมายถึงการรักษากาย วาจาและใจให้บริสุทธ์ิ ไม่เบียดเบียนตนและผูอ้ื่น เป็นพื้นฐานสำคญั
ของการเรียนรู้ เพราะช่วยให้จิตใจสงบ ปลอดโปร่งพร้อมสำหรบัการฝกึสมาธิ สมาธิ ความตั้งมั่นของจิต  เป็นการฝึกจิตให้แน่วแน่ มี
สติ  ช่วยให้เกิดปัญญาที่ลึกซึ้งและเห็นสัจธรรมของชีวิต ปัญญา ความเข้าใจที่แท้จริง คือ การรู้แจ้งตามความเป็นจริง ปฏิบัติด้วย
การไตร่ตรองและการพิจารณาสิ่งต่าง ๆ ด้วยเหตุและผล การพัฒนาไตรสิกขาให้สูงขึ้นด้วย อธิศีล อธิจิต อธิปัญญา หมายถึงการ
ฝึกฝนระดับที่ละเอียดและลึกซึ้งขึ้นเพื่อมุ่งสู่ความหลุดพ้น อธิศีล เป็นการศึกษาศีลที่ประณีตฝึกฝนอบรมจิตใจให้เข้มแข็งมั่นคงมี
คุณธรรม  ข้อปฏิบัติเป็นการรักษาศีลอย่างเคร่งครัดและละเอียดลออ ไม่ใช่แค่การงดเว้นจากความชั่ว แต่หมายถึงการมีจริยธรรมที่
สูงส่ง  

อธิจิต การศึกษาในอธิจิต เป็นสมาธิที่ประณีต ,ข้อปฏิบัติสำหรับฝึกสมาธิในระดับสูงสามารถควบคุมจิตให้ตั้งมั่นและพัฒนาต่อ
ไปสู่ฌาน เป็นฐานแห่งการเจริญปัญญา อธิปัญญา ฝึกอบรมในเรื่องปัญญา,การศึกษาในอธิปัญญา, ข้อปฏิบัติสำหรับฝึกอบรม
เพื่อให้เกิดความรู้แจ้งอย่างสูง(ญาณ) มองเห็นสิ่งทั้งหลายตามเป็นจริงของธรรมชาติ เป็นปัญญาที่ทำให้เห็นไตรลักษณ์(อนิจจัง,ทุก
ขัง.อนัตตา) จนจิตใจหลุดพ้นเป็นอิสระ ปราศจากกิเลสและความทุกข์จนเข้าถึงนิพพาน 

2. ขั้นตอนการเรียนรู้ในพระพุทธศาสนา ได้แก่ ปริยัติ ปฏิบัติ และปฏิเวธ คือสัทธรรม 3 และ ปริยัติคือเล่าเรียน ปฏิบัติ
คือลงมือทำ ปฏิเวธคือประจักษ์แจ้งผล สามอย่างนี้ เป็นการครบวงจรของการศึกษา คือต้องมีการเล่าเรียน การปฏิบัติ และการ
ประจักษ์แจ้งผล ส่วนที่เรียกว่าเล่าเรียนคือ ปริยัติ และทำคือปฏิบัติ สองอย่างรวมกันเรียกว่า ศึกษา ฉะนั้น ศึ กษาก็คือปรยิัติและ
ปฏิบัตินั้นเอง เมื่อรวมกันแล้วผลก็คือ ปฏิเวธ (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป. อ. ปยุตฺโต. 2533 : 105)  



  วารสารเสียงธรรมจากมหายาน, ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 3 พฤษภาคม - มิถุนายน 2568                         | 316 
 

 

3. กระบวนการเรียนรู้ในพระพุทธศาสนาหมายถึง กระบวนการที่เป็นไปเพื่อความเจริญของปัญญา ดั่งพุทธพจน์ "ดูกร
ภิกษุทั้งหลาย ธรรม 4 ประการ ย่อมเป็นไปเพื่อความเจริญแห่งปัญญา ธรรม 4 ประการเป็นไฉน คือ สัปปุริสสังเสวะ การคบสัป
บุรุษ 1 สัทธรรมสวนะ ฟังคำสั่งสอนของท่าน 1 โยนิโสมนสิการ ทำไว้ในใจโดยแยบคาย 1 ธรรมานุธรรมปฏิปัตติ ปฏิบัติธรรม
สมควรแก่ธรรม 1 ดูกรภิกษุทั ้งหลาย ธรรม 4 ประการนี้แล ย่อมเป็นไปเพื่อความเจริญแห่งปัญญา ฯ” (ไตรปิฎกฉบับหลวง 
21/248/280) จากพุทธพจน์ข้างต้น สามารถแยกกระบวนการเรียนรู้ออกเป็น 3 ขั้นตอน คือ การรับรู้ การคิด และ การปฏิบัติ 
(พระไพศาล วิสาโล. 2552 : 1) การรับรู ้ หรือ ปรโตโฆสะ เสียงจากผู้อื ่น การกระตุ้นหรือชักจูงจากภายนอก คือ การรับฟัง
คำแนะนำสั่งสอน เล่าเรียนความรู้ สนทนาซักถาม ฟังคำบอกเล่าชักจูงของผู้อื ่น โดยเฉพาะการสดับสัทธรรมจากท่านผู้เป็น
กัลยาณมิตร (พระธรรมปิฎก(ป.อ.ปยุตฺโต), 2537 : 11) พุทธศาสนาให้ความสำคัญอย่างมากของการรับรู้สิ ่งที่ดีงาม ถูกต้อง 
(สัทธรรม) และการเรียนรู้จากบุคคลที่เป็นกัลยาณมิตร(สัตบุรุษ) ซึ่งเป็นองค์ประกอบภายนอก แต่องค์ประกอบภายในได้แก่ 
ความสามารถในการรับรู้เข้าใจ อาจเกิดการเข้าใจคลาดเคลื่อน รับรู้ไม่ครบถ้วนสมบูรณ์ อาจมีหลายสาเหตุด้วยกัน คือ การรับรู้ไม่
ตรงกับความเป็นจริง ปัจจัยสำคัญคือวิญญาณ ซึ่งมีสังขารเป็นปัจจัยตามหลักปฏจิจสมปุบาท สังขารได้แก่ ตา หู จมูก ลิ้น กาย และ
ใจ โดยมีองค์ประกอบของการรับรู้คือ  อายตนะภายใน (ทางรับรู้ ได้แก่ จักขุทวาร โสตทวาร ฆานทวาร ชิวหาทวาร กายทวาร และ 
มโนทวาร) กับอายตนะภายนอก (รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัสและธรรมารมณ์) ทำให้เกิดการรับรู้คือวิญญาณ (จักขุวิญญาณ โสต
วิญญาณ ฆานวิญญาณ ชิวหาวิญญาณ และ มโนวิญญาณ)  (ไตรปิฎก 14/810/438-447) สัญญา คือ การจำได้หมายรู้ มี 2 อย่าง 
คือ สัญญาบริสุทธิ์ หมายถึง รับรู้สิ่งต่าง ๆ ด้วยจิตบริสุทธิ์ และ ปปัญจสัญญา หมายถึง สัญญาที่คิดปรุงแต่อารมณ์ให้พิสดารด้วย
แรงผลักดันของตัณหา มานะ และ ทิฎฐิ 2. การคิด เป็นการนำเอาสิ่งที่รับรู้จากข้อมูลข่าวสารหรือคำแนะนำได้อย่างถูกต้อง ตรง
ประเด็นและครบถ้วน มาย่อย จัดระเบียบหรือเสรมิตอ่เติมเพื่อให้เกิดปัญญาเพิ่มพูนข้ึน หลักการใช้ความคิดอย่างถูกวิธีได้แก่ โยนิโส
มนสิการ (พระธรรมปิฎก(ป.อ.ปยุตฺโต), 2537 : 20-38) การใช้ความคิดถูกวิธี ความรู้จักคิด คิดเป็น คือ กระทำในใจโดยแยบคาย 
มองสิ่งทั้งหลายด้วยความคิดพิจารณา รู้จักสืบสาวหาเหตุผลแยกแยะสิ่งนั้นๆ หรือปัญหานั้น ๆ ออกให้เห็นตามสภาวะและตาม
ความสัมพันธ์แห่งเหตุปัจจัยวิธีคิดแบบโยนิโสมนสิการ มี 10 วิธี คือ   

1. วิธีคิดแบบสืบสาวเหตุปัจจัย วิธีนี้เป็นวิธีคิดตามหลักปฏิจจสมุปบาท เป็นแบบพื้นฐานโดยพิจารณาปัญหา หาหนทาง
แก้ไขด้วยการค้นหาสาเหตุและปัจจัยต่าง ๆ ที่สัมพันธ์กันส่งผลสืบทอดกันมา 

2. วิธีคิดแบบแยกแยะส่วนประกอบหรือกระจายเนื้อหา เป็นการคิดที่มุ่งให้มองและรู้จักสิ่งทั้งปลายตามสภาวะของมัน
เอง เป็นวิภัชชวิธี หรือวิธีคิดแบบวิเคราะห์เป็นการคิดพิจารณาที่แยกแยะโดยถือเอานามรูปเป็นหลัก คือ ไม่มองสัตว์บุคคลตาม
สมมุติบัญญัติ 

3. วิธีคิดแบบสามัญลักษณ์ หรือ วิธีคิดแบบรู้เท่าทันธรรมดา หมายถึงการรู้เท่าทันความเป็นไปของสิ่งทั้งหลาย 
4. วิธีคิดแบบอริยสัจ หรือ คิดแบบแก้ปัญหา เป็นวิธีคิดที่สามารถขยายให้ครอบคลุมวิธีคิดแบบอ่ืน ๆ ได้ทั้งหมด  
5. วิธีคิดแบบอรรถธรรมสัมพันธ์ เป็นวิธีคิดตามหลักการและความมุ่งหมาย คือ พิจารณาให้เข้าในความสัมพันธ์ระหว่าง

ธรรม (หลักการ) กับ อรรถ (ความมุ่งหมาย) 
6. วิธีคิดแบบคุณโทษและทางออก คิดโดยใช้หลักว่าจะต้องพิจารณาปัญหาให้ครบทุกด้านทั้งด้านดีและด้านเสีย 
7. วิธีคิดแบบคุณค่าแท้-คุณค่าเทียม คุณค่าแท้หมายถึงประโยชน์ของสิ่งทั้งหลายในแง่ที่สนองความต้องการของชีวิต

โดยตรงหรือมนุษย์นำมาใช้แก้ปัญหาของตนเพื่อความดีงาม 
8. วิธีคิดแบบอุบายปลุกเร้าคุณธรรม เป็นวิธีคิดที่ส่งเสริมชักนำไปในทางที่ดีงามและเป็นประโยชน์ 
9. วิธีคิดแบบเป็นอยู่ในขณะปัจจุบัน วิธีคิดแบบนี้มีปัจจุบันธรรมเป็นอารมณ์ 
10.  วิธีคิดแบบวิภัชชวาท วิธีคิดแบบนี้สามารถจำแนกออกเป็นลักษณะต่าง ๆ เช่น จำแนกด้วยแง่ความจริง จำแนกแบบ

วิเคราะห์แยกแยะองค์ประกอบของสิ่งนั้น ๆ เป็นต้น 
3. การปฏิบัติ ได้แก่ ธรรมานุธรรมปฏิบัติ หมายถึงปฏิบัติธรรมถูกหลัก คือทำให้ข้อปฏิบัติย่อยเข้ากันได้ สอดคล้องกันได้

และส่งผลแก่หลักการใหญ่ทั้งนี้เป็นไปเพื่อจุดมุ่งหมายที่ต้องการหรือปฏิบัติตามจุดมุ่งหมาย ด้วยการเจริญสมถกัมมัฏฐาน และการ



         Journal of Mahayana voice, Year 11, Issue 3, May – June 2025  |  317 
 

 

เจริญวิปัสสนากัมมัฏฐาน หลักการปฏิบัติในพระพุทธศาสนาทั้งหมดนั้น เรียกว่า มรรค คือ หนทางนำไปสู่ความดับทุกข์  
 การรับรู้ การคิด และการปฏิบัติ จะเชื่อมกันเป็นวัฏจักร เมื่อปฏิบัติอย่างถูกต้องจะพัฒนาความคิดให้เกิด

ความรู้ใหม่ เกิดปัญญา ดังนั้นกระบวนการเรียนรู้ที่ปรากฏในพระพุทธศาสนาเถรวาทนั้นสรุปได้ว่าเกิดจาก 1. จินตามยปัญญา 
ปัญญาที่เกิดจากการคิด ใคร่ครวญพิจารณาหาเหตุผล วิเคราะห์ สังเคราะห์ ที่เรียกว่า โยนิโสมนสิการ 2. สุตมยปัญญา ปัญญาที่
เกิดจากการฟัง การศึกษาเล่าเรียน การอ่านจากตำราหรือคัมภีร์ที่น่าเชื่อได้ตลอดถึงการรับถ่ายทอดจากผู้ที่น่าเชื่อได้ที่เรียกว่า ปร
โตโฆสะ 3. ภาวนามยปัญญา ปัญญาที่เกิดจากการอบรมหรือเกิดจากการพัฒนาหรือเกิดจากประสบการณ์ตรง จากภาคปฏิบัติคือ
ลงมือทำ  

4. หลักการตรวจสอบในปัญญาหรือทฤษฎีความรู้ในพระพุทธศาสนาเถรวาทมีหลักการตรวจสอบตามที่พระพุทธเจ้าได้
ทรงตรัสไว้ในกาลามสูตรว่า ให้ตรวจสอบความรู้ที่มาจาก จินตามยปัญญา, สุตมยปัญญา กับภาวนามยปัญญา คือประสบการณ์ตรง 
ถ้าความรู้เหล่านั้นสอดคล้องกับประสบการณ์ตรงก็ให้ถือว่าเป็นความรู้ที่ถูกต้อง ดังที่พระพุทธองค์ทรงตรัสสอนพวกกาลามะชาว
เกสปุตตนิคมว่า (ไตรปิฎก 20/(505)66/212-218) พระผู้มีพระภาคตรัสว่า “ดูกร กาลามชนท้ังหลาย ก็ควรแล้วที่ท่านทั้งหลายจะ
เคลือบแคลงสงสัย และท่านทั้งหลายเกิดความเคลือบแคลงสงสัยในฐานะที่ควรแล้ว มาเถิดท่านทั้งหลาย 

1. อย่าได้ยึดถือตามถ้อยคำท่ีได้ยินได้ฟังมา  
2. อย่าได้ยึดถือตามถ้อยคำสืบๆ กันมา  
3. อย่าได้ยึดถือโดยตื่นข่าวว่าได้ยินอย่างน้ี  
4. อย่าได้ยึดถือโดยอ้างตำรา  
5. อย่าได้ยึดถือโดยเดาเอาเอง  
6. อย่าได้ยึดถือโดยคาดคะเน  
7. อย่าได้ยึดถือโดยความตรึกตามอาการ  
8. อย่าได้ยึดถือโดยชอบใจว่าต้องกันกับทิฐิของตัว  
9. อย่าได้ยึดถือโดยเชื่อว่าผู้พูดสมควรจะเช่ือได้  
10. อย่าได้ยึดถือโดยความนับถือว่าสมณะนี้เป็นครูของเรา” 
ข้อที ่1-4 และข้อที่ 10 เป็นเรื่องเกี่ยวกับความรู้ที่เกิดจากการรับถ่ายทอด ส่วนในข้อท่ี 5-9 เป็นเรื่องเกี่ยวกับความรู้ที่ได้

จากการใช้เหตุผล และการคาดคะเน พระองค์ทรงชี ้ให้เห็นว่า ความรู ้ทั ้งสองนั้นควรที ่จะได้รับการตรวจสอบยืนยันจาก
ประสบการณ์ตรง ดังนั้นจุดมุ่งหมายการศึกษาพระพุทธศาสนาสูงสุดคือ “สัจจะหรือความจริง” อันเป็นอริยสัจ ความจริงอัน
ประเสริฐ คือ นิพพาน  

การศึกษาพระพุทธศาสนาเถรวาทมีองค์ประกอบสำคัญคือ ไตรสิกขา (ศีล สมาธิ ปัญญา) เพื่อฝึกฝนตนเองสู่ความหลุด
พ้น โดยมีการพัฒนาระดับสูงขึ้นเป็น อธิศีล อธิจิต อธิปัญญา ขั้นตอนการเรียนรู้ประกอบด้วย ปริยัติ ปฏิบัติ ปฏิเวธ คือการศกึษา 
การลงมือทำ และการประจักษ์ผล กระบวนการเรียนรู้เน้นการพัฒนาปัญญาผ่าน การรับรู้ การคิด และการปฏิบัติ ตามธรรม 4 
ประการ ได้แก่ สัปปุริสสังเสวะ สัทธัมมัสสวนะ โยนิโสมนสิการ และธัมมานุธัมมปฏิปัตติ ปัญญาที่เกิดขึ้นมี 3 ระดับคือ จินตามย
ปัญญา สุตมยปัญญา และภาวนามยปัญญา หลักการตรวจสอบความรู้ใช้ กาลามสูตร ที่สอนให้ไม่เชื่อโดยง่ายจากการรับถ่ายทอด
หรือเหตุผลเพียงอย่างเดียว แต่ต้องตรวจสอบด้วย ประสบการณ์ตรง เพื่อให้เข้าถึง สัจจะหรือความจริง อันเป็นอริยสัจ โดยมี
จุดหมายสูงสุดคือ นิพพาน. 

ดังนั้นความรู้ที่ได้จากการศึกษาในพระพุทธศาสนาเถรวาทหรือญาณวิทยาในพระพุทธศาสนา เป็นความรู้ตามความจริง
สูงสุดและตัดกิเลสเครือ่งเศร้าหมองอันมีอยู่ภายในจิตของตนเองให้หมดสิ้นได้ เราเรียกว่า “นิพพาน” เป็นความจริงแท้และเป็นสิ่งที่
ไม่อาจรู้ได้ด้วยสัญญาธรรมดา หรือการอนุมานด้วยหลักเหตุผล เพราะนิพพานเป็นสิ่งที่หยั ่งรู ้ได้ด้วยปัญญาในลักษณะที่เป็น
ประสบการณ์ตรงซึ่งก่อให้เกิดความรู้ในระดับอภิญญา เป็นสิ่งที่สามารถรับรู้ได้โดยไม่ขึ้นกับกาละและเทศะ ดังในพระพุทธพจน์ที่
พระพุทธเจ้าตรัสว่า “นิพพานอันผู้บรรลุเห็นได้เอง ไม่ขึ้นกับกาล เรียกให้มาดูได้ควรน้อมเอาข้ามาไว้อันวิญญูชนพึงรู้เฉพาะตน” 



  วารสารเสียงธรรมจากมหายาน, ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 3 พฤษภาคม - มิถุนายน 2568                         | 318 
 

 

(ไตรปิฎกฉบับหลวง 20/495/179) 
การเปรียบเทียบญาณวิทยาหรือทฤษฎีว่าด้วยความรู้ในปรัชญาตะวันตก กับ การศึกษาพระพุทธศาสนา 

ทฤษฎีประจักษนิยม (Empiricism) ทฤษฎีนี้เปรียบเทียบได้กับสุตมยปัญญาในพระพุทธศาสนา จัดเป็นความรู้ที่เกิดขึ้น
โดยตรงเพราะต้องอาศัยสื่อกลางในการสร้างความรู้จริง เนื่องจากเป็นทฤษฎีที่ไม่ยอมรับความรู้ที่ติดมาแต่แรกเกิด ยอมรับความ
จริงแบบสังเคราะห์และวิธีการอุปนัย ยอมรับความรู้หลังประสบการณ์คือเป็นจิตที่มีความกระตือรือร้น รู้จักคิดใคร่ครวญ วิเคราะห์ 
สังเคราะห์และรู้จักค้นหา มองโลกตามความเป็นจริง  

ทฤษฎีเหตุผลนิยม (Rationalism) และทฤษฎีอนุมานนิยม หรือทฤษฎีความรู้เชิงวิจารณ์ ทฤษฎีนี้เปรียบเทียบได้กับจินตามย
ปัญญาในพระพุทธศาสนา ทฤษฎีเหตุผลนิยม (Rationalism) มีลักษณะเช่นเดียวกับหลักการตรวจสอบในกาลามสูตรข้อ 5,6 คือ อย่าได้
ยึดถือโดยเดาเอาเอง, อย่าได้ยึดถือโดยคาดคะเน  จัดเป็นความรู้ที่เกิดขึ้นโดยอ้อมคือจะต้องอาศัยสื่อกลางจึงเกิดขึ้นได้ เนื่องจาก
เหตุผลนิยมเน้นว่า “ความรู้ที่แท้จริงจะต้องเกิดจากเหตุผล แต่ต้องเป็นเหตุผลที่เกิดจากสหชาตปัญญา” เท่านั้นเพราะพระเจ้า
ประทานให้แก่กำเนิดเพียงแต่ต้องพยายามคิดเพื่อให้จิตได้ทำงานโดยมีหลักเกณฑ์ว่าจะต้อง พิจารณา วิเคราะห์ แยกแยะ โดยใช้
ตรรกวิทยาทั้งนิรนัยและอุปนัยเป็นกฎเกณฑ์ ทฤษฎีอนุมานนิยม หรือทฤษฎีความรู้เชิงวิจารณ์ มีลักษณะเช่นเดียวกับหลักการ
ตรวจสอบในกาลามสูตรข้อ 5,6,7,8 และ 9 คือ อย่าได้ยึดถือโดยเดาเอาเอง, อย่าได้ยึดถือโดยคาดคะเน,อย่าได้ยึดถือโดยความตรึก
ตามอาการ และ อย่าได้ยึดถือโดยชอบใจว่าต้องกันกับทิฐิของตัว จัดเป็นความรู้ที่เกิดขึ้นโดยอ้อม เพราะต้องอาศัยสื่อกลางจึงเกิด
ความรู้ได้ โดย อาศัยเหตุปัจจัย 2 อย่าง คือ การอนุมานจากหลักทั่วไป (ความรู้เดิม) และการอุปมานจากประสบการณ์เฉพาะเรื่อง
ใดเรื่องหนึ่ง 

ทฤษฎีว่าสัญชาตญาณนิยม (Intuitionism) ทฤษฎีนี้เปรียบเทียบได้กับภาวนามยปัญญาในพระพุทธศาสนา จัดเป็น
ความรู้ที่เกิดขึ้นโดยตรงเพราะไม่ต้องอาศัยสื่อกลางในการสร้างความรู้จริง เนื่องจากเป็นความรู้ที่เกิดขึ้นภายใน คล้ายกับความรู้ที่มี
ปฏิภาณไหวพริบ ความฉลาดปราดเปรื่อง ความมีอัจฉริยะ คล้ายกับญาณสังหรณ์ที่เกิดขึ้นโดยไม่มีใครแนะนำสั่งสอน เป็นความรู้
ธรรมชาติภายในของความแท้จริง เพราะสามารถนึกขึ้นเองได้ ความรู้ชนิดนี้ทางพระพุทธศาสนาเรียกว่า “การตรัสรู้ ” เพราะเป็นความรู้จริงในสัจ
ธรรม 

 
บทสรุป 

ความรู้ทางญาณวิทยาปรัชญาตะวันตก เป็นความรู้ในระดับสูง เป็นศาสตร์ที่พยายามหาคำตอบว่า “เรารู้ความจริงได้
อย่างไร” โดยมีหลายทฤษฎีที่อธิบายที่มาของความรู้ สำหรับพระพุทธศาสนาเป็นปรัชญาตะวันออก เป็นศาสตร์ของความเปน็จริง 
เป็นศาสนาแห่งการศึกษาที่นำหลักการปฏิบัติในพระพุทธศาสนาทั้งหมด เป็นวิถีทางที่ดำเนินไปสู่ความดีงาม บุคคลที่ได้ศึกษา
เรียนรู้ฝึกฝนปฏิบัติจนเกิดปัญญาญาณ จะพัฒนาตนไปสู่ศักยภาพสูงสุดของความเป็นมนุษย์ คือบรรลุพระนิพพาน ญาณวิทยากับ
การศึกษาพระพุทธศาสนามีความสัมพันธ์เกี่ยวข้องกัน ทฤษฎีความรู้ทางตะวันตกสามารถนำมาใช้ในการอธิบายหลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนา ทั้งสองแนวคิด (พระพุทธศาสนาและญาณวิทยา) ต่างมุ่งไปที่การแสวงหาความจริงและความเข้าใจที่ถูกต้อง
เกี่ยวกับมนุษย์กับความจริงสูงสุด  แนวทางประยุกต์ใช้ การศึกษาพุทธศาสนาไม่ควรเป็นแค่ทฤษฎี นำมาประยุกต์กับการปฏิบัติจรงิ 
ผ่านไตรสิกขา การศึกษาพุทธศาสนาเชิงปฏิบัติไม่ควรถูกจำกัดอยู่ในวัดหรือในระบบการศึกษาเท่านั ้น นำมาประยุกต์ใช้ใน
ชีวิตประจำวัน เช่น การนำหลักธรรมมาใช้ในที่ทำงานหรือในครอบครัว ด้านการพัฒนาศาสนา การศึกษาพุทธศาสนาในยุคปัจจุบัน
ประยุกต์โดยเปลี่ยนจากการเรียนเชิงรับ เป็น การเรียนรู้เชิงปฏิบัติ เพื่อให้ผู้ศึกษาสามารถเข้าถึงแก่นแท้ของธรรมะได้อย่างแท้จริง 
ปรับเปลี่ยนการเรียนการสอนพุทธศาสนาให้เน้น การเรียนรู้เชิงปฏิบัติ มากขึ้น และ หากพิจารณาถึงผลกระทบที่มีต่อการศึกษา
พระพุทธศาสนา ในเชิงปฏิบัติการสอนพุทธศาสนาไม่ควรใช้เพียง “การท่องจำ” แต่ควรใช้ทั้งเหตุผลและประสบการณ์ตรง  
 
 
 



         Journal of Mahayana voice, Year 11, Issue 3, May – June 2025  |  319 
 

 

เอกสารอ้างอิง 

พระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติ. (2542). (ราชกิจจานุเบกษา 2542) 
สำนักงานราชบัณฑิตยสภา. (2554). พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา:https://dictionary.orst.go.th 
พ ร ะ ไ พ ศ า ล  ว ิ ส า โ ล .  ( 2 5 5 2 ) .  ก ร ะ บ ว น ก า ร เ ร ี ย น รู้ แ บ บ พ ุ ท ธ .  [อ อ น ไ ล น ์ ] .  แ ห ล ่ ง ท ี ่ ม า :

https://www.visalo.org/article/budKrabuankarn.htm 
พระเทพเวที(ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2533). หลักการศึกษาพระพุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพ์ รุ่งศิลป์การพิมพ์.  

[ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.watnyanaves.net/en/book 
พระธรรมปิฎก(ป.อ.ปยุตฺโต). (2537). ความคิดแหล่งสำคัญของการศึกษา. กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพ์ มูลนิธิพุทธธรม.  
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป. อ. ปยุตฺโต). (2564). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์. กรุงเทพมหานคร.  
ชัยวัฒน์ อัตพัฒน์, รศ. (2555). ญาณวิทยา (ทฤษฎีความรู้). นครปฐม : สำนักพิมพ ์สาละพิมพการ.  
บุญมี แก้วแท่น, ผศ. (2543). ญาณวิทยา (ทฤษฎีความรู้). กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพ์ โอ.เอส.พริ้นติ้ง เฮ้าส์.  
พระครูปลัดรังสรรค์คุณสาโร (ตุ้มม่วง). (2562). พุทธญาณวิทยา : กระบวนการเรียนรู้. วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแก่น. 

ปีที่ 6 ฉบับที่ 3 ประจำเดือนกรกฎาคม – กันยายน.สมเจตน์ ผิวทองงาม. (2566). การเรียนรู้ในพระพุทธศาสนา : 
ทฤษฎี และการนำไปประยุกต์ใช้. วารสารสมาคมพัฒนาวิชาชีพการบริหารการศึกษาแห่งประเทศไทย.  ปีที่ 5 ฉบับที่ 
4 ประจำเดือนตุลาคม-ธันวาคม.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://dictionary.orst.go.th/
https://www.watnyanaves.net/en/book

