
Journal of Mahayana voice, Year 11, Issue 1, January – February 2025  |  257 
 

วิถีแห่งการสร้างความสุขตามหลักพุทธศาสนาเถรวาท 
THE PATH TO HAPPINESS ACCORDING TO THERAVADA BUDDHISM 

 
พระมหาเสวย ปิยธมฺโม/ ปุยทอง 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลยัสงฆ์พุทธปัญญาศรีทวารวดี 
Phramaha Sawoei Piyathammo/ Puythong 

Mahachulalongkorn rajavidyalay University, Buddhapanyasridvaravadi Buddhist College  
Corresponding Author E-mail: sawoei251247@gmail.com 

 
(Received : December 1, 2024; Edit : December 15, 2024; accepted : December 19, 2024) 

 
บทคัดย่อ 

 การสร้างความสุขในทางเถรวาทเน้นที่การฝึกฝนจิตใจให้สงบ และมีปัญญารู้จักการกระทำที่ดีและเข้าใจในวิถีธรรมชาติ
ของชีวิต ทำให้เราเข้าใจและรับมือกับความทุกข์ได้อย่างมีสติ การปฏิบัตินี้จะนำไปสู่ความสงบสุขภายในและความสุขที่ยั่งยืน การ
แก้ปัญหาชีวิตสามารถทำได้หลายวิธี ขึ้นอยู่กับลักษณะของปัญหาที่กำลังเผชิญอยู่ ที่อาจช่วยให้คุณแก้ไขปัญหาชีวิตได้ การมีชีวิตที่
มีความสงบสุขทางใจ และสามารถหลุดพ้นจากทุกข์ได้นั้น พระพุทธองค์ตรัสว่า ทุกข์เกิดจากเหตุ หากเราดับต้นเหตุนั้น แก้ให้ถูก
เหตุ ฝึกฝนจิตใจให้มีความเพียรพยายามในการขัดเกลาจิตใจตามคำสอนของพระพุทธศาสนา โดยเฉพาะการปฏิบัติตาม อริยสัจ 4 
(ทุกข์, สมุทัย, นิโรธ, มรรค) จะช่วยให้บรรเทาทุกข์ และเพิ่มภาวะแห่งความสุขขึ้นมาได้ วิถีแห่งการสร้างสุขตามหลักพุทธศาสนา
เถรวาท เน้นที่หลักธรรมที่ปฏิบัติให้เกิดความสุข ได้แก่ ธรรมมีอุปการะมาก 2, ตัณหา 3, อิทธิบาท 4, พรหมวิหาร 4 และพละ 5 
คำสำคัญ: วิถีแห่งการสร้างความสุข, ตามหลักพุทธศาสนาเถรวาท 
 

Abstract 
 Cultivating happiness in Theravada Buddhism focuses on practicing the mind to be calm conscious and 
to be wise, knowing good deeds and understanding the nature of life. This allows us to understand and to be 
able to deal with suffering mindfully. This practice will lead to inner peace and lasting happiness. Solving life's 
problems can be done in many ways, depending on the nature of the problem you are facing. Here are some 
steps that may help you solve life's problems. To have a peaceful life and to be free from suffering, the Buddha 
said that suffering comes from a cause. We extinguish the root cause, solve the cause correctly, train the mind 
to have the effort to refine the mind according to the teachings of Buddhism, especially practicing the Four 
Noble Truths (Dukkha, Samudaya, Nirodha, Magga) that will help relieve suffering and increase the state of 
happiness. Ways of creating happiness according to the principles of Theravada Buddhism Emphasis is placed 
on the Dhamma principles that lead to happiness, including Dhamma with Bahukàra-dhamma: virtues of great 
assistance 2, Tanhā 3, Iddhipàda 4, Brahmavihàra 4 and Bala 5. 
Keywords: The Path to Happiness, Principles of Theravada Buddhism 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



  วารสารเสียงธรรมจากมหายาน, ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 1 มกราคม – กุมภาพันธ์  2568                         | 258 
 
บทนำ  
 ถ้าจะกล่าวถึงภาวะความสุข หลายคนก็อยากได้ อยากจะสัมผัส เพราะว่าเป็นสิ่งที่ทุกคนปรารถนาเหมือนเวลาที่เรามี
ความสุขหลาย ๆ คนบอกว่าอยากให้โลกหยุดหมุนเพื่อจะอยู่กับสิ่งนั้นนาน ๆ ไม่เหมือนความทุกข์ ที่แค่ได้สัมผัสนิดเดียว เราก็ไม่
อยากเจอแล้วเพราะมันทุกข์ทรมานใจตัวเอง ฉะนั้น ภาวะความสุข ก็คือเป็นสิ่งที่ทุกคนปรารถนา แต่การจะเกิดสภาวะนี้ได้นั้น เป็น
คำถาม สำหรับคนที่ไม่เคยทำ หรือปฏิบัติมาก่อน หากจะแนะนำ มีวิธีทำ 3 แบบให้เลือก คือ 1) ดูลมหายใจตัวเอง และอยู่กับ
ปัจจุบัน 2) ฝึกมองสิ่งรอบตัวให้เป็นประโยชน์ ทั้งดี และไม่ดี มองเป็นก็เป็นสุข 3) ฝึกใจให้ยอมรับความจริง ทุกอย่าง เป็นอนิจจัง 
ทุกขัง และอนัตตา เปลี่ยนแปลงไปตามธรรมชาติ อย่าพึงเชื่อตามคำแนะ ลองปฏิบัติดูก่อน นี่คือหลักการทำ อยู่ท่ีว่าเราสร้างเหตุให้
ถูก ผลจะเกิดขึ้นโดยเหตุนั่นรู้วิธีการทำให้เกิดสิ่งนั้นหรือเปล่า อันนี้เป็นสิ่งที่สำคัญมาก ฉะนั้นภาวะความสุขถ้าเรารู้หลักการวิธี
ปฏิบัติแบบง่าย ๆ แค่เราเข้าใจแล้วปฏิบัติให้ถูก ความสุขนั้นมันจะเกิดขึ้นกับเราอย่างน่าอัศจรรย์ ฉะนั้น ภาวะความสุขอาจไม่
จำเป็นต้องแสวงหา เหมือนทางวิทยาศาสตร์บอกว่าความเย็นไม่มีจริง มีแต่ความร้อนนั้นที่ลดลง ความร้อนลดลงมากเท่าใด ก็จะ
เป็นความเย็นนั่นเอง เหมือนกันกับในทางพุทธศาสนา สุขทุกข์มันอยู่ท่ีค่าของมันถ้าความทุกข์ลดลง ความสุขจะเพิ่มขึ้น และถ้าทำ
บ่อยก็ชำนาญคล่องแคล่วว่องไว กลายเป็นความจีรังยั่งยืนในท่ีสุด 
 พระพุทธศาสนา คือ คำสั่งสอนของพระพุทธเจ้า เป็นคำสอนในฝ่ายปรมัตถ์ ตามคำอธิบายของพจนานุกรมของฉบับ
ราชบัณฑิตยสถาน ศาสนาของพระพุทธเจ้าจึงมีความหมายตรงกับ Religion ตามนัยของฝรั่ง ในคำว่า “พุทธศาสนา” นั้น
ประกอบด้วย 1) มีหลักความเชื่อว่าพระเจ้าเป็นผู้สร้างโลกไม่มีหลักว่าประพฤติพระพุทธเจ้าเป็นผู้สร้างโลก แต่มีหลักความเชื่อว่า
กรรมเป็นผู้สร้างโลก และสร้างสรรพสัตว์สรรพสิ่ง กัมมุนาวัตตติโลโก สัตว์โลกย่อมเป็นไปตามกรรม 2) ไม่มีหลักความเชื่อว่าคำสอน
ต่าง ๆ มาจากพระเจ้าแต่มีหลักเชื่อว่าคำสอนต่าง ๆ ผู้รู้พุทธเป็นผู้สอนการไม่ทำบาปทั้งปวง การทำกุศลให้ถึงพร้อม การทำใจให้
ผ่องแผ้วนี่คือพระพุทธศาสนา 3) ไม่มีหลักเชื่อไปตามคำสั่งสอน โดยไม่มีคำนึงถึงข้อพิสูจน์ แต่มีหลักพิสูจน์คำสอนนั้นคือ คำสอน
เรื ่องกาลามสูตร 4 ไม่มีหลักการยอมมอบตนให้แก่พระเจ้า แต่มีหลักการมอบตนให้กับตนเอง อตตา หิ อตตโน นาโถ 4)  
พจนานุกรมฉบับบัณฑิตยสถาน แปลคำว่าศาสนาไว้ 2  ประการ หนึ่งว่าลัทธิความเชื่อของมนุษย์อันมีหลักการแสดงกำเนิดแห่ง
ความสิ้นสุดของโลกเป็นต้นอันเป็นไปในฝ่ายปฏิบัติ และอีกประการหนึ่ง คือ  แสดงหลักฐานเกี่ยวกับบุญบาปอันเป็นไปในทาง
ศีลธรรมประการหนึ่ง พร้อมท้ังลัทธิพิธีที่กระทำตามความเห็นหรือคำสั่งสอนในความเช่ือน้ัน (กรมการศาสนากระทรวงวัฒนธรรม, 
2559) 
 สิ่งที่เรามองไม่เห็น แต่เราขาดไม่ได้เลย มีอยู่ 2 สิ่ง คือ ออกซิเจน และบุญ คำว่าบุญ มีมาตั้งแต่พุทธกาล ดังคำสอนของ
พระบรมศาสดา เรื่อง บุญกิริยาวัตถุ 10 ประการ ชาวพุทธทุกคนเชื่อเรื่องบุญว่ามีจริง และส่วนใหญ่ ก็เข้าใจกันว่า บุญเป็นพลังที่มี
ความศักดิ์สิทธิ์ สิ่งศักดิ์สิทธิ์ในความเชื่อค่านิยมของสังคมไทยมีหลากหลาย เช่น พระเครื่องศักดิ์สิทธิ์ สถานที่ศักดิ์สิทธิ์ แร่ธาตุ
ศักดิ์สิทธ์ิ เป็นต้น แต่สำหรับคนท่ัวไปแล้ว ความเข้าใจและภาพในใจเกี่ยวกับบุญจะแตกต่างไปจากภาพของสิ่งศักดิ์สิทธ์ิอื่น ๆ อย่าง
สิ้นเชิง ออกซิเจน เป็นสิ่งจำเป็นสำหรับการดำรงชีวิตทางกายภาพของมนุษย์ เพราะร่างกายของเราต้องการออกซิเจนเพื่อการ
หายใจและกระบวนการเมตาบอลิซึมที่ให้พลังงาน บุญ มีความสำคัญทางจิตวิญญาณ ช่วยให้จิตใจของมนุษย์สงบและมีความสุข 
เป็นการสร้างผลกรรมดีที่ส่งผลต่อชีวิตในปัจจุบันและอนาคต ทั้งสอง มีบทบาทที่สำคัญในด้านต่าง ๆ และสามารถเสริมสร้างให้
มนุษย์มีชีวิตที่สมดุลทั้งทางร่างกายและจิตใจ (อรรคเดช นนทะโชติ, 2552) 
 
วิถีแห่งการสร้างสุข: ภาวะแห่งความสุข 
 ทุกชีวิตเกิดมาบนโลกนี้ จะถูกปลูกฝังตั้งแต่เกิด ให้รู้จักเอาตัวรอด รู้จักสื่อสารต่าง ๆ เพื่อให้มีชีวิตอยู่ก้าวหน้าเจริญรุ่งเรือง
ในอนาคต ตามวัยที่เจริญเติบโตขึ้น พอเริ่มพูดจารู้เรื่องพ่อแม่ก็พาไปฝากตามสถานที่ศึกษาให้เรียนรู้ตามลำดับจากอนุบาล ปฐม 
มัธยม ปริญญาตรี โท และเอก และจนถึงที่สุดของการศึกแบบทางโลก แต่ว่าในโลกใบนี้ คนส่วนใหญ่ก็มีความทุกข์ความสุขเป็น
ธรรมดา หลาย ๆ คนก็คาดหวังว่า การมีเงิน รถ บ้าน กิจการต่าง ๆ สิ่งเหล่านี้นั้นจะทำให้เรามีความสุขขึ้น เมื่อเป็นเช่นนี้ผู้คนจึง
แสวงหาความสุขในรูปแบบต่าง ๆ ถูกบ้างผิดบ้าง เป็นเรื่องธรรมดา องค์สมเด็จพระพุทธเจ้า ใช้เวลา 6 ปี จึงค้นพบความจริงอัน
ประเสริฐ เรียกว่า อริยสัจ 4 คือ กระบวนการทำให้เกิดสิ่งเหล่านั้น พระพุทธเจ้าได้ค้นพบวิธีการปฏิบัติแนวทางใหม่ เช่น สติปฐาน 
4 มรรคมีองค์ 8 เรียกว่า ทางสายกลาง (มัชฌิมาปฏิปทา) คือ รู้ต้นเหตุของการเกิดสิ่งเหล่านั่นคือรู้ต้นเหตุของทุกข์ทั้งปวงจึงหาวิธี
ดับต้นของการสิ่งเหล่านั้น เมื่อดับที่ต้นเหตุได้ของสิ่งเหล่าจึงดับไปหายไป เรียกว่าความทุกข์ดับ ความสุขจะเกิดนั่นเอง สุขภาวะ
ความสุขจึงเป็นเรื่องที่ทุกท่านสัมผัสได้ เป็นประโยคที่ต้องการสื่อว่า ทุกคนสามาถสร้างเหตุให้เกิดความสุข และเป็นการย้ำว่า 
ความสุขน้ันไม่ใช่สิ่งที่ไกลตัวหรือเป็นเรื่องยากเกินไปท่ีจะเข้าถึงได้ ทำไมสุขภาวะความสุขจึงสำคัญ เพราะเป็นพื้นฐานของชีวิต ช่วย
ให้เรามีพลังในการดำเนินชีวิตและสามารถเผชิญหน้ากับอุปสรรคต่าง ๆ ได้อย่างมีประสิทธิภาพ สุขภาพกายและใจที่ดี จะส่งผลดี



Journal of Mahayana voice, Year 11, Issue 1, January – February 2025  |  259 
 
ต่อสุขภาพ ช่วยลดความเครียด เพิ่มภูมิต้านทานโรค และส่งเสริมการทำงานของระบบต่าง ๆ ในร่างกาย สร้างความสัมพันธ์ที่ดี คน
ที่มีความสุขมักจะมีความสัมพันธ์ท่ีดีกับผู้อื่น ทั้งในครอบครัว เพื่อนฝูง และที่ทำงาน ช่วยเพิ่มประสิทธิภาพในการทำงาน ความสุข
ช่วยให้เรามีสมาธิและความคิดสร้างสรรค์มากขึ้น ส่งผลให้ทำงานได้อย่างมีประสิทธิภาพและประสบความสำเร็จ  
เราจะสร้างสุขภาวะความสุขได้อย่างไร ต้องรู้จักตัวเอง เข้าใจความต้องการและความรู้สึกของตัวเอง ฝึกจิตใจ การทำสมาธิ หรือ
การทำกิจกรรมที่ช่วยให้จิตใจสงบ การออกกำลังกายช่วยให้ร่างกายแข็งแรงและจิตใจเบิกบาน กินอาหารที่ดี เลือกทานอาหารที่มี
ประโยชน์ต่อสุขภาพ พักผ่อนให้เพียงพอ การนอนหลับพักผ่อนอย่างเพียงพอเป็นสิ่งสำคัญ การใช้เวลากับคนท่ีเรารักและใส่ใจทำสิง่
ที่ชอบ ทำกิจกรรมที่ทำให้เราสนุกและมีความสุข การมองโลกในแง่ดี ฝึกคิดบวกและมองหาสิ่งดี ๆ รอบตัว การให้และการแบ่งปัน
เป็นสิ่งที่สร้างความสุขได้ ตั้งเป้าหมาย และวางแผนการมีเป้าหมายในชีวิต จะช่วยให้เรามีแรงบันดาลใจ และมีความสุขกับการ
เดินทางไปสู่เป้าหมายนั้น เพียงแค่เราใส่ใจดูแลตัวเองทั้งร่างกายและจิตใจ ฝึกฝนทักษะทางอารมณ์ การสร้างสุขภาวะความสุขไมใ่ช่
เรื่องยาก เพียงแค่เราเริ่มต้นจากการปฏิบัติตัวในชีวิตประจำวันให้ดีขึ้น ทีละเล็กทีละน้อย ต้นเหตุของความสุขสามารถมองได้จาก
หลายมุมมอง ทั้งในแง่ของจิตใจ ความสัมพันธ์ หรือการกระทำต่าง ๆ โดยทั่วไปแล้ว อาจกล่าวได้ว่า เกิดจากการมองว่าการเรียนรู้
และการเติบโตเป็นสิ่งที่สำคัญในชีวิต ช่วยให้เราสามารถพัฒนาตัวเองและรู้สึกพึงพอใจจากการที่ได้ทำสิ่งใหม่  ๆ และก้าวข้าม
ขีดจำกัดของตัวเองในที่สุด ความสุขบางอย่างมาจากหลายปัจจัยที่รวมกัน ทั้งภายในตัวเราและการเชื่อมโยงกับผู้อื่น เมื่อเรา
สามารถสร้างสมดุลในทุกด้าน เราก็สามารถมีความสุขได้อย่างยั่งยืน 
วิถีแห่งการสร้างสุข: การเปลี่ยนเป็นคนใหม่ที่สุขเป็น 
 การใช้ชีวิตช้า ๆ อยู่กับความเป็นจริง ไม่ปรุงแต่งสีสันหลอกลวงจนกลายเป็นกับดักที่สร้างความทุกข์ให้กับตัวเองอย่างใน
ทุกวันนี้ คือวิธีแห่งสุขที่แท้ เพราะโลกนี้ไม่ได้เป็นสีชมพูอย่างที่ฝัน ไม่ได้เป็นสีเขียวสดใสอย่างที่คิด แต่โลกใบนี้มีทุกสี บางทีก็เข้า
คู่ผสมกันออกมาดูดีทีเดียว บางทีผสมกันออกมากลายเป็นสีที่ขุ่นมัวเห็นแล้วชวนหดหู่ใจ ไม่ว่าจะพบเจอสีไหนในโลกใบนี้ ชีวิตก็ต้อง
เผชิญหน้าอยู่กับมันได้อย่างไม่เสียรูป ค่อย ๆ ดูค่อย ๆ สะกิดตัวให้รู้ตื่นให้รู้ตัวอยู่ตลอดเวลา เราก็จะผ่านพ้นคืนวันไปได้ยังมีสมดุล 
ไม่เสียศูนย์ วันก่อนเป็นอัตตา วันน้ีเป็นอนัตตา รู้ตัวรู้ตื่นในคำสองคำน้ี สามารถสอนให้ใจเราไม่ตักตวงทุกข์มาเก็บกักใส่ตัว อนัตตา
ไม่ใช่ตัวตน ไม่ใช่ของตัวของตน ไม่มีตัวตน อัตตาคือตัวตนเป็นของตัวของตน  หากรู้จักละวางอัตตาออกจากตัวได้ เราก็จะสุข
เป็น แต่การออกจากตัวตนไม่ใช่ว่าจะทำได้ง่าย ๆ ต้องฝึกตัวให้รู้จักคิดว่า ทุกสิ่งล้วนไม่เที่ยง ก็ถือว่าเป็นการเริ่มต้นที่ดี วันนี้ ฝึกจิต
ให้ระวังได้เท่านี้ วันหน้าต้องฝึกให้เจริญยิ่งขึ้นไปอีก แล้วชีวิตจะสุขเป็นเต็มเปี่ยมเข้าสักวัน ชีวิตที่สุขเป็นนั้นต้องทำอย่างไร และจะ
เริ่มต้นตรงไหน ปิดช่องคิดร้าย เปิดช่องคิดดี อย่าฝังตัวอยู่กับอดีต เลือกจำแต่สิ่งดี ๆ อย่าปล่อยให้ตัวเองว่าง อย่าเปรียบเทียบ
ตัวเองกับคนอื่น เลือกทางสายกลางที่สมดุล พูดกับตัวเองเสมอว่าโลกนี้ไม่เที่ยง ไม่มีอะไรแน่นอน ยิ้ม หัวเราะทำตนเป็นคนอารมณ์
ดี หนักแน่น มีเหตุมีผล ไม่ตื่นตูม เพิ่มมูลค่าให้กับตัวเองทุกวัน แล้วเราจะมีความสุขอย่างแน่นอน (ปวิตรา เกษมเนตร, 2552) 
           เด็กท่ีเกิดมาไม่มีความสุขในชีวิต มักกล่าวโทษว่าเป็นความผิดของพ่อแม่ที่ทำให้ตนเองต้องเกิดมา ส่วนพ่อแม่ที่ตกยากหรือ
ลำบากทุกข์ร้อนกับการมีลูก ก็จะกล่าวโทษลูกว่าเป็นมารหัวขนที่เกิดผิดกาลเทศะ สรุปคือ ถ้าคนเราจะหาความผิดกัน ก็จะเอาผิด
กันได้ตั ้งแต่เกิด ความเชื ่อเรื ่องผิดตั ้งแต่เกิดจึงมีอยู ่เสมอมา และจะยังคงมีอยู ่ตลอดไปความลับทางธรรมชาติข้อหนึ ่ง  ที่
พระพุทธศาสนานำมาเปิดเผยคือ คนเราไม่ได้ผิดตั้งแต่เกิดถ้าชีวิตลำบาก ถ้าชีวิตเป็นทุกข์หรือเห็นว่าการมีชีวิตคือความผิดพลาด ก็
หาใครมารับโทษไม่ได้เพราะต้นเหตขุองความผิดทั้งปวงเริ่มขึ้นก่อนท่ีจะเกิดมาเสยีอีก ก็เช่นนั้น เพราะธรรมชาติไม่ได้เริ่มตน้แบบอยู่ 
ๆ ก็ให้กำเนิดก้อนเลือดก้อนเนื้อขึ้นมา ก่อนหน้านั้นต้องมีกรรมดีบางอย่างลงสู่ครรภ์ของมนุษย์ เพศหญิงได้หากปราศจากคุณเก่า
ของทารกเองเป็นปัจจัยหลักแล้วก็ไม่มีทางที่จิตจะปรากฏในคำข้ึน ในคำของสิ่งมีชีวิตชั้นสูงระดับมนุษย์ได้เลย แม้แต่ชาติหญิงแม้แต่
ชาติชายหญิงจะมีสัมพันธ์กันก่ีเดือนกี่ปีก็ตาม เมื่อทราบว่าบุญเป็นปฐมเหตุให้เกิดมนุษย์ได ้ก็ต้องทราบต่อไปดว้ยว่าบุญหรอืบาปเอง
ก็ไม่มีทางเกิดขึ้นลอย ๆ บุญคือนามธรรมที่บอกว่ามีการกระทำในทางดี ส่วนบาปคือนามธรรมที่บอกว่าเป็นการกระทำในทางรา้ย 
สิ่งที่มีชีวิตทั้งหลายเหตุเพราะไมรู่้ว่าจะนำภัยมาสู่ตนหรือแมเ้พลิดเพลินทำบุญก็ไมรู่้ว่าจะมรีางวัลแบบไหนมากำนัน ขอเพียงคนเรารู้
ล่วงหน้าชัด ๆ ว่าทำบาปแต่ละครั้งจะต้องรับโทษทำอย่างไร ก็จะไม่มีใครยอมเผลอทำบาปเลยสักครั้ง เดียว และขอเพียงคนรู้
ล่วงหน้าแน่ ๆ ว่าทำบุญแต่ละครั้งจะได้รับสมนาคุณขนาดไหน ทุกคนก็จะทำบุญกันทั้งวันท้ังคืนโดยแทบไม่หยุดพักสักนาที อาจแย่
ตรงที่ในทางปฏิบัติแล้วธรรมชาติบีบให้พวกเรารูส้ึกว่าตอ้งไม่รักษาศลีเท่าน้ันจึงต้องได้อะไรด ีๆ เป็นรางวัล เช่น ไม่รักษาศีลจึงอยาก
มีสิทธ์ิสมใจท่ีได้ฆ่าหรือทำร้ายศัตรูผู้ทำให้เคียดแค้น ไม่รักษาศีลจึงมีสิทธิ์ทำที่ต้องการของใจ เป็นต้น (ดังตฤณ, 2553) 
 คำว่าบุญ ทำบุญ เป็นบุญ มีบุญ ได้บุญ อะไรต่าง ๆ เหล่านี้ เป็นคำที่มีความหมายลึกซึ้งมากในประเพณีวัฒนธรรมของเรา 
เวลานี้น่าเสียดายว่าคำว่าบุญ มีความหมายคลาดเคลื่อนไปมากถึง เวลาที่เราต้องมาทำความชัดเจนให้เกิดขึ้นอีกครั้ง หากคำว่าบุญ
คำนี้ ฝืนความหมายที่แท้จริงขึ้นมาได้ก็จะเป็นประโยชน์แก่สังคมไทยอย่างมากคิดว่าบุญนี่แหละเป็นคำที่มีความสัมพันธ์โดยตรงกับ
คำว่าสันติภาพ ถ้าบุญที่จริงแท้เกิดขึ้น เกิดมีขึ้น ถ้าเราเข้าใจความหมายที่แท้จริงของคำว่าบุญคำว่ากุศล เราจะช่วยกันสร้างสรรค์



  วารสารเสียงธรรมจากมหายาน, ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 1 มกราคม – กุมภาพันธ์  2568                         | 260 
 
สังคม สร้างสรรค์ชีวิตให้มีสันติสขุ สังคมจะเข้าถึงสันติภาพแล้วมนุษย์ก็จะมสีันติสขุได ้ท้ังหมดนี้ก็จะมารวมกันท่ีวัตถุประสงค์ ตกลง
กันว่างานท้ังหมดนี้จะเพื่อสันติภาพ หรือจะเรียกว่าอะไรก็ได้ในทางที่เป็นบุญเป็นกุศล อีกแง่หนึ่งสันตินี้ ในขั้นสุดท้ายหมายถึงสันติ
ภายใน แต่เวลานี้เราใช้คำว่าสันติภาพ โดยความหมาย หมายถึงความสงบเรียบร้อยภายนอก ในสังคมหรือของประเทศชาติ บางทีก็
มีความหมายแคบ ๆ เพียงว่าสันติภาพ ก็คือภาวะที่มีความไม่มีสงครามเท่านั้นเอง แต่ถ้าจะให้ความหมายละเอียดอ่อนขึ้น ก็
หมายถึงความปราศจากความขัดแย้ง หรือภาวะที่ไม่มีการขัดแย้ง เราต้องโยงถึงสันติ สันติภายนอก สันติภายในเข้ามาด้วยกันให้ได้ 
เวลานี้ยอมรับกันมากแล้วว่า การที่จะมีสันติภาพภายนอกได้จะต้องมีสันติภาพภายในของคน อย่างองค์กรยูเนสโกที่ได้แถลงหรือ
ประกาศแนวความคิดนี้ออกมาอย่างชัดเจน และสอดคล้องกับคำสอนของพระพุทธศาสนาที่ว่าในขั้นสุดท้ายแล้วจิตใจของคน
จะต้องให้บรรลุสันติ เมื่อมีสันติภายในก็จะมั่นใจไดว้่าสันตภิาพภายนอกจะเกิดขึ้น คำว่าสันติภาพภายนอกนี้เราอาจจะใช้คำอื่น เช่น
ว่า ประโยชน์สุขของพหุชน เป็นต้น หรือพุทธศาสนามีความประสานสอดคล้อง คือ เมื่อบุคคลบรรลุสันติ บร รลุนิพพานเป็นสันติ 
ที่ว่าแม้แต่เป็นตัวตนก็สงบ แล้วเขาก็จะมีชีวิตอยู่เพื่อสันติภายนอก คือประโยชน์สุขแก่ความทนได้เต็มที่สันติภายนอกและสันติ
ภายในเชื่อมโยงกัน การมีสันติภายในจะส่งผลต่อการสร้างสันติภายนอก เนื่องจากเมื่อเรามีความสงในใจ เราก็จะสามารถมี
ปฏิสัมพันธ์กับผู้อื่นได้ดีขึ้น ไม่ก่อความขัดแย้ง และมีท่าทีที่อ่อนโยนและเคารพผู้อื่น ในทางกลับกัน การมีสันติภายนอก เช่น การอยู่
ในสังคมที่สงบและปราศจากความรุนแรง จะช่วยให้เราสามารถมีจิตใจที่สงบและมีความสุขได้ง่ายขึ้น การมีสันติทั้งภายนอกและ
ภายในจึงเป็นสิ่งท่ีสำคัญอย่างยิ่งสำหรับการดำเนินชีวิตที่มีความสุขและสมดุล (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ประยุตฺโต), 2561) 
 
วิถีแห่งการสร้างสุขตามหลักพุทธศาสนาเถรวาท: หลักธรรมที่ปฏิบัติให้เกิดความสุข 

วิถีแห่งการสร้างสุขในหลักธรรมทางพุทธศาสนาโดยเฉพาะทางนิกายเถรวาท ที่นำมาปฏิบัติให้เกิดความสุข ได้แก่ ธรรมมี
อุปการะมาก 2, ตัณหา 3 , อิทธิบาท 4, พรหมวิหาร 4 และพละ 5 อธิบายได้ ดังนี้ 

1. ธรรมมีอุปการะมาก 2 ประการ ได้แก่ มีสติ ก่อนพูด ก่อนทำ ก่อนคิด ถ้าเรามีสติ การกระทำสิ่งเหล่านั้น โอกาสที่
ผิดพลาดก็น้อยลง รอบคอบขึ้น และมีสัมปชัญญะ รู้ตัว หรือความรู้สึกตัวเวลาจะพูด จะคิด จะทำเช่นเดียวกัน ถ้ามีความรู้สึกตัวท่ัว
พร้อมตลอดเวลา การดำเนินชีวิตของเราก็จะเกิดประสิทธิภาพมากขี้น เวลาพบเจอสิ่งต่าง ๆ มีสติ สัมปชัญญะรู้เท่าทัน รู้สักว่ารู้ 
เห็นสักว่าเห็น ถ้าเราเข้าใจในสิ่งที่เห็นนั้น ชีวิตสามารถสร้างปกติสุขได้ เรียกว่ามองให้เห็นก็เป็นสุข สติสัมปชัญญะ เป็นคำที่เราได้
ยินกันบ่อยในพระพุทธศาสนา หมายถึง ความระลึกได้ และ การรู้สึกตัวทั่วพร้อมอยู่เสมอ ทั้งในขณะคิด พูด และกระทำทางกาย 
ด้วยความระลึกรู้ในขณะนั้น ๆ ว่าสิ่งใดควรทำ สิ่งใดไม่ควรทำ โดยมิให้ความคิด และการกระทำนั้น ๆ ตกอยู่ภายใต้ความประมาท 
ลืมตัวจนมัวเมา สติสัมปชัญญะสำคัญอย่างไร ช่วยควบคุมจิตใจ ช่วยให้เรามีสติรู้ตัวอยู่เสมอ ไม่ปล่อยให้จิตใจฟุ้งซ่าน วอกแวก หรือ
หลงไปกับอารมณ์ต่าง ๆ ช่วยให้ตัดสินใจได้อย่างรอบคอบ ทำให้เราสามารถคิดไตร่ตรองก่อนตัดสินใจในทุกเรื่อง ทำให้การกระทำ
ของเราเป็นไปอย่างรอบคอบและเหมาะสม ลดความเครียด การมีสติช่วยให้เรามีสมาธิจดจ่ออยู่กับปัจจุบันขณะ ทำให้เราไม่ต้อง
แบกรับความกังวลเกี่ยวกับอดีตหรืออนาคต เพิ่มประสิทธิภาพในการทำงาน การมีสมาธิจดจ่อกับงานท่ีทำอยู่จะช่วยให้เราทำงานได้
อย่างมีประสิทธิภาพและเกิดความผิดพลาดน้อยลง สร้างความสัมพันธ์ที่ดี การมีสติช่วยให้เราเข้าใจและเห็นใจผู้อื่นมากขึ้น ทำให้
เราสามารถสร้างความสัมพันธ์ที่ดีกับคนรอบข้างได้ 

การพัฒนาสติสัมปชัญญะ ฝึกสมาธิ การนั่งสมาธิเป็นวิธีที่ง่ายที่สุดในการฝึกสติ กำหนดลมหายใจ การหายใจเข้าออก
อย่างมีสติเป็นการนำความสนใจกลบัมายงัปัจจุบันขณะ คือ 1) ฝึกสติในชีวิตประจำวัน พยายามมีสติในทุก ๆ กิจกรรมที่ทำ เช่น กิน
ข้าว เดินทาง ทำงาน 2) ฝึกการรับรู้ร่างกาย สังเกตความรู้สึกต่างๆ ในร่างกาย เช่น ความรู้สึกเมื่อเดิน ความรู้สึกเมื่อนั่ง 3) ฝึกการ
รับรู้ความคิด สังเกตความคิดที่เกิดขึ้นในใจ โดยไม่ยึดติดหรือต่อต้าน สติสัมปชัญญะ กับชีวิตประจำวัน การนำสติสัมปชัญญะมาใช้
ในชีวิตประจำวันน้ันสามารถทำได้หลายวิธี เช่น ก่อนนอน ใช้เวลาสักครู่ในการทบทวนสิ่งท่ีเกิดขึ้นในวันน้ัน และตั้งใจจะทำอะไรใน
วันพรุ่งนี้ระหว่างทำงานเมื่อรู้สึกว่าจิตใจเริ่มฟุ้งซ่าน ให้หายใจเข้าออกลึก ๆ และกลับมามีสมิจดจ่อกับงานที่ทำอยู่  หรือขณะขับรถ 
กลับมาให้ความสนใจกับการขับขี่อย่างเต็มที่ ไม่เล่นโทรศัพท์ หรือทำอย่างอื่นที่อาจทำให้เสียสมาธิ ขณะพูดคุยกับผู้อื่น ฟังสิ่งที่อีก
ฝ่ายพูดอย่างตั ้งใจ และตอบกลับอย่างสุภาพ สติสัมปชัญญะจึงเป็นคุณสมบัติที่สำคัญอย่างยิ ่งในการดำเนินชีวิต การฝึกฝน
สติสัมปชัญญะอย่างสม่ำเสมอจะช่วยให้เรามีชีวิตที่สงบสุข และมีความสุขมากยิ่งขึ้น ดังเช่น ทำไมนกบินอยู่บนท้องฟ้าแท้ ๆ จึงมอง
ไม่เห็นฟ้า แต่ปลาซึ่งเป็นสัตว์น้ำอาศัยอยู่ในน้ำกลับมองไม่เห็นน้ำ คนอยู่กับโลกแต่มองไม่เห็นโลก สติสัมปชัญญะ (Mindfulness) 
เป็นความสามารถในการรับรู้และเข้าใจสิ่งที่เกิดขึ้นในปัจจุบันอย่างชัดเจนโดยไม่ตัดสินหรือหลงไปตามอารมณ์หรือความคิดที่
เกิดขึ้น ซึ่งสำคัญอย่างมากในชีวิตประจำวันจากหลาย ๆ ด้านสติสัมปชัญญะเป็นเครื่องมือสำคัญที่ช่วยให้เรามีชีวิตที่มีคุณภาพมาก
ขึ้น ช่วยให้เรารู้จักตัวเองมากขึ้น และสามารถจัดการกับสถานการณ์ต่าง ๆ ได้อย่างมีประสิทธิภาพ 
 



Journal of Mahayana voice, Year 11, Issue 1, January – February 2025  |  261 
 

สต-ิสัมปชัญญะ ความสำคัญของสติและสัมปชัญญะ คือ การควบคุมอารมณ์ ช่วยให้เราไม่หลงไปกับอารมณ์ช่ัวขณะ เช่น 
ความโกรธ, ความกลัว, หรือความเครียด เพราะเราสามารถตระหนักรู้และเข้าใจอารมณ์นั้น ๆ ได้ การตัดสินใจที่ดีขึ้น เราสามารถ
ตัดสินใจได้อย่างมีเหตุผลและรอบคอบมากขึ้น โดยไม่ถูกกระทบจากอารมณ์หรือความคิดที่ขาดสติ การพัฒนาตนเองการฝึกฝนช่วย
ให้เราสามารถรู้จักตนเองได้ เข้าใจถึงความต้องการและพฤติกรรมของตัวเอง ส่งผลให้เราสามารถพัฒนาและปรับปรุงตนเองในทาง
ที่ดีขึ้น การมีสติทำให้เราสามารถดำเนินชีวิตได้อย่างมีประสิทธิภาพ ไม่หลงทางหรือทำตามกระแสความคิดที่ไม่ดี เช่น ความวิตก
กังวลหรือการหลงใหลในสิ่งท่ีไม่สำคัญโดยรวมแล้ว สติและสัมปชัญญะเป็นสิ่งที่ช่วยให้เราใช้ชีวิตได้อย่างมีสมดุล สามารถรับมือกับ
ความท้าทายในชีวิตได้ดีขึ้นคนมีความคิดที่แตกต่างกัน โดยความคิดนั้น แบ่งออกเป็น 3 ระดับ คือ บางคนพบเห็น บางคนคิดเห็น 
บางคนรู้เห็น การพบเห็น ความคิดเห็น และการรู้เห็น โดยสามารถอธิบายได้ ดังนี้ 

1) การพบเห็น หมายถึง สิ่งที่เราต้องมองเห็นโลกด้วยภาพหรือตา เห็นด้วยตาเนื้อโดยตรง ทางพระท่าน
เรียกว่า ผัสสะคือ การมองเห็นรูป มีสิ่งสวยงามเล็กใหญ่อันเป็นการพบเห็น ในแต่ละวันเราจะพบเห็นผู้คนจำนวนมาก  แต่เราไม่ไดรู้้
ถึงจิตใจพฤติกรรมความรู้ความสามารถของเขา เราเห็นรถ เห็นตึก เห็นรวมว่าเมือง เห็นได้มากมาย ที่กล่าวมานี้เป็นการเห็น
ธรรมดานั่นเอง ถ้าเราพบเห็นแล้วไม่ได้เห็นก็ไม่น่าจะมีอะไรเกิดขึ้น แต่ที่มีปัญหาก็คือเก็บเอามาคิดนั่นเอง ซึ่งความคิดนี่แหละ เป็น
บ่อเกิดแห่งเหตุการณ์ต่าง ๆ นานา มากมายกว่าการพบเห็น 

2) ความคิดเห็น เมื่อผ่านกระบวนการมองเห็นแล้ว ซึ่งลำพังการมองเห็นอย่างเดียวคงไม่มีอะไรมากเกิดขึ้น ถ้า
ไม่มีปฏิกิริยาได้ตอบสนองสิ่งที่ได้พบเห็น แต่สิ่งที่เป็นปัญหาของทางโลกเหล่านี้ก็คือ ความคิดเห็นสิ่งนั้น ความเห็นเป็นความรู้สึกที่
เกิดจากคน ๆ นั้น ที่ได้มาจากปัจจัยหลายประการด้วยกัน เช่น กรรมพันธุ์ สิ่งแวดล้อม การศึกษา และประสบการณ์สิ่งต่าง ๆ 
เหล่านี้จะหล่อหลอมให้บุคคลนั้นมีความรู้สกึนึกคิด เป็นไปตามที่เราสังเกตเหน็ว่าในสถานการณเ์ดยีวกัน ให้คนหลาย ๆ คนมาแสดง
ความคิดเห็น ก็จะมีมุมมองที่แตกต่างกัน เพราะเขามีแว่นที่ ใส่มาคนละสี หรือเลนส์คนละอันกัน ทำให้ความคิดเห็นแตกต่างกัน
ออกไป ในหลักธรรมยุตกล่าวไว้ถึงสุจริตอันได้แก่ ตะกอนทางอุปนิสัยอารมณ์ คนท่ีมีความโน้มเอียงไปในทางด้านใดด้านหนึ่งโดยไม่
ต้อง มีพฤติกรรมแสดงออกในทางที่ต้องในทางที่ตัวเองเรียกว่าแนวโน้มทางจิตใจ จริตมีด้วยกัน 6 ประการ คือ 1) ราคจริต หนักไป
ในทางรักใคร่กำหนัดยินดีชอบสวย ๆ งาม ๆ เป็นภาพของความงาม จนงอมแงมไม่รู้สึกตัว  2) โทสจริต หนักไปในทางเพ่งร้ายให้
โทษ 3) โมหจริต ปล่อยให้ ปล่อยไป สุดแต่ว่าอำนาจอะไรจะปั่นหัวให้เป็นไปด้วยไม่มีความคิด ไม่มีหลักการของตัวเอง อะไรหนึ่งก็
ไปด้วย 4) วิตกจริต หนักไปในทางปรารภวิตกกังวลเรื่องเดียว ก็คือ อย่างนั้นแหละ เกาะอยู่นั่น เกาะไม่ออกสักที 5) สัทธาจริต 
หนักไปในทางความเชื่อ ตื่นข่าวปาฏิหาริย์เรื่องลึกลับ  และ 6) พุทธิจริต หรือ ญาณจริต คือ ประพฤติหนักไปทางใช้ความคิด
พิจารณา ดูด้วย ความ พินิจ พิเคราะห์ 

3) การรู้เห็น การรู้เห็นการเห็นภาพความเป็นจริง ตามที่โลก ตามที่ชีวิตมันเป็น มิใช่ความคิดเห็นที่มีกิเลส
ตัณหาที่มักครอบงำให้เราเห็น เห็นตามความมันเป็นไป ไม่ได้เป็นตามที่เราต้องการ ความเป็นจริงของสรรพสิ่งพระพุทธเจ้าทรง
กล่าวไว้ 3 ประการ คือ ความไม่เที่ยง เป็นทุกข์ และไม่มีตัวตน ถือเป็นหลักสัจธรรมที่มีไม่พ้นโลกนี้จะเป็นอะไรช่างเถอะมันสำคัญ
ว่าเราจะไปรู้สึกต่อมันอย่างไรต่างหาก (หลักแก้ว อัมโรสถ, 2550) ความทุกข์ส่วนมากเวลาเกิดขึ้น อยู่ท่ีใจเราคิด เมื่อเป็นเช่นนี้เรา
ฝึกใจให้รู้จักยอมรับความจริง ท่ีเกิดขึ้นตั้งอยู่และแตกสลายไป 

ดูจิตดูใจของเรานั้น ธรรมชาติจิตใจของเรา ธรรมชาติภายในกายของเรามันเป็นอย่างไร เราอยู่อย่างไรการปฏิบัติธรรม 
เริ่มตั้งแต่มีสตินี้เป็นสติทุกอิริยาบถยืน เดิน นั่ง นอน ดื่ม กิน พูด คิด การกระทำต่าง ๆ เหล่านี้เป็นเหตุ เมื่อเราทำตนเองถูกต้ อง 
กิริยาอาการเคลื่อนไหวของร่างกายก็อยู่ในกรอบของสติ จิตใจที่เป็นของละเอียดก็อาศัยร่างกายอยู่ ในเมื่อสติของเราอยู่กับการ
เคลื่อนไหวของร่างกาย อยู่กับอิริยาบถต่างๆ ของร่างกาย อยู่ในกรอบของสติ จิตใจมันก็อยู่ในกรอบของสติด้วย มันจะเคลื่อนไหว
ไปอย่างไร สติเราก็รู้เท่าทันรู้ทันกาย รู้ทันใจของเรา กายกับใจก็อยู่ในอำนาจของเรา เพราะตัวสติตัวนี้จะค่อย ๆ มีกำลังมากขึ้น 
แล้วทำหน้าท่ีเป็นผู้ดู ผู้รู้ ผู้เห็น ผู้เข้าใจ เรื่องราวเกี่ยวกับตัวเองนี่แหละถึงได้เรียกว่า ผู้รู้พัฒนาขึ้นมาจากตัวสติ และสติเป็นที่ที่ผู้รู้นี้
จะมาควบคุม จนกระทั่งจิตอยู่ในอำนาจของเราแสดงออกอย่างไร ก็อยู่ในสายตาของเรา ทั้งหมดนี้เรียกว่า จิตอยู่ในอำนาจของเรา 
คือเราสามารถควบคุมจิตได้ แต่เมื่อต้นกำลังจิตของเรายังอย่างฝึกฝนไม่เพียงพอ สติปัญญายังไม่มีกำลังพอ พลังของจิตใจยังไม่
เพียงพอ เวลาที่มีปรากฏการณ์ต่าง ๆ เกิดขึ้น ไม่ว่าจะเป็นเวทนาทางกาย หรือเวทนาทางใจ มันจะยังคงมีผลต่อจิตใจของเรา 
เพราะมันกระทบกระเทือนเข้าถึงใจได้  มันเลยทำให้เราเป็นทุกข์ เพราะมันมีผลต่อใจของเรา และการที่มีผลต่อใจของเรานี้ ก็
เพราะว่ากำลังใจเรายังไม่พอ กำลังสติ สมาธิ ปัญญา ศรัทธา ความเพียรทั้งหมด ยังไม่มีกำลังพอนั่นเอง โดยเฉพาะกำลังของปัญญา
ยังไม่พอนี่แหละจึงยังหลงยึดมั่นถือมั่นอยู่ คือยังยึดร่างกายว่าเป็นของเรา แต่ถ้าเราถึงที่สุดแล้วต้องไม่มีความรู้สึกว่าเป็นของเรานี้
ดับสนิทไปเลย หมดเยื่อใยเลย ก็มันสักว่าอยู่แล้ว กายก็สักว่ากาย เวทนาก็สักว่าเวทนา จิตก็สักว่าจิต ธรรมก็สักว่าธรรม คือว่างได้
หมดกลายเป็นกาย เวทนา จิต และธรรม ก็สักว่าทั้งหมดเลย (ครรชิต สุทฺธิจิตฺโต, 2555) 



  วารสารเสียงธรรมจากมหายาน, ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 1 มกราคม – กุมภาพันธ์  2568                         | 262 
 

2. ตัณหา 3 ประการ  
รากเหง้าแห่งความทุกข์ตามพุทธศาสนา คือ กามตัณหา ภวตัณหา และวิภวตัณหา เป็นหนึ่งในหลักธรรมสำคัญในพุทธ

ศาสนา ที่บ่งบอกถึงความอยาก ความทะยานอยาก หรือความยึดมั่นในสิ่งต่างๆ ซึ่งเป็นสาเหตุหลักที่นำมาซึ่งความทุกข์ทั้งปวงใน
ชีวิตมนุษย์ ตัณหา 3 ประเภทหลัก ได้แก่ 1) กามตัณหา ความอยากในกามคุณทั้ง 5 ได้แก่ รูป เสียง กลิ่น รส และโผฏฐัพพะ หรือ
ความรู้สึกทางกาย เช่น ความอยากได้ อยากมี อยากเป็น หรือความอยากสนองความต้องการทางกาย เช่น ความอยากอาหาร 
ความอยากนอน เป็นต้น 2) กามตัณหา เป็นตัณหาที่พบได้บ่อยที่สุดในชีวิตประจำวัน และเป็นสาเหตุให้เกิดความทุกข์มากมาย เช่น 
ความหึงหวง ความริษยา ความผิดหวัง เป็นต้น 3) ภวตัณหา ความอยากในภพ คือความอยากมี อยากเป็น อยากได้ในสิ่งที่ยั่งยืน ไม่
ว่าจะเป็นรูปธรรม เช่น ทรัพย์สิน เงินทอง หรือนามธรรม เช่น ช่ือเสียง เกียรติยศ หรือแม้กระทั่งความเป็นอมตะ เป็นต้น  

ภวตัณหาเป็นสาเหตุให้เกิดความยึดมั่นในอัตตา ทำให้เกิดความกลัวความตาย และความทุกข์จากการสูญเสีย ส่วน
วิภวตัณหา คือ ความอยากดับสูญ คือความอยากหลีกหนีจากความทุกข์ ความอยากให้สิ่งที่ไม่ดีหายไป หรือความอยากดับสิ้นไป
จากสภาวะปัจจุบัน วิภวตัณหาเป็นความพยายามที่จะหนีปัญหา ซึ่งไม่ได้เป็นทางออกท่ียั่งยืน และอาจนำไปสู่ความทุกข์ท่ีมากขึน้ได ้
เหตุผลที่ตัณหาเป็นสาเหตุของความทุกข์ความไม่เที่ยง  สิ่งที่เราปรารถนา ไม่ว่าจะเป็นรูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส หรือความรู้สึกต่าง 
ๆ ล้วนเป็นสิ่งท่ีไม่เที่ยง เปลี่ยนแปลงได้ตลอดเวลา เมื่อสิ่งที่เราอยากได้มาแล้ว ก็ย่อมสูญเสียไปได้เช่นกัน การยึดมั่นในสิ่งที่ไม่เที่ยง 
จึงเป็นสาเหตุให้เกิดความทุกข์ ความไม่เป็นของเรา สิ่งต่าง ๆ ในโลกนี้ ไม่ว่าจะเป็นร่างกาย ทรัพย์สิน หรือความสัมพันธ์ ไม่ใช่ของ
เรา เราเพียงแต่เป็นผู้ยืมมาใช้ช่ัวคราว การยึดมั่นว่าสิ่งเหล่านี้เป็นของเรา จึงเป็นสาเหตุให้เกิดความทุกข์เมื่อต้องสูญเสียไป ความไม่
สมบูรณ์ ความสุขที่ได้มาจากการสนองตัณหา มักเป็นความสุขที่ไม่ยั่งยืน และมักจะตามมาด้วยความทุกข์ เช่น ความเบื่อหน่าย 
ความเหงา หรือความผิดหวัง วิธีดับตัณหา คือ ฝึกสติปัฏฐาน 4 การฝึกสติให้เกิดขึ้นกับกาย เวทนา จิต และธรรม เพื่อให้รู้แจ้งเห็น
จริงในสภาวะธรรมต่าง ๆ ปัญญา การพัฒนาปัญญาให้เข้าใจถึงสัจธรรมของชีวิต คือ ความไม่เที่ยง ความไม่เป็นของเรา และความ
ไม่สมบูรณ์ การปล่อยวาง การฝึกฝนตนเองให้ปล่อยวางจากความยึดมั่นถือมั่นในสิ่งต่าง ๆ เมตตา การส่งความเมตตาไปยังผู้อื่น จะ
ช่วยลดความเห็นแก่ตัวและความยึดมั่นในอัตตา ตัณหาเป็นรากเหง้าของความทุกข์ การที่จะบรรลุถึงความสุขที่แท้จริง จึงต้อง
ฝึกฝนตนเองให้ละวางจากตัณหา โดยการพัฒนาสติ ปัญญา และเมตตา การเข้าใจถึงธรรมชาติของตัณหา จะช่วยให้เราสามารถ
ดำเนินชีวิตได้อย่างมีความสุข และเป็นอิสระจากความทุกข์ 

ตัณหาทั้ง 3 ประการนี้คือสาเหตุที่ทำให้เกิดการเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏ ซึ่งเป็นเหตุให้เกิดความทุกข์ตามหลักธรรม
ในพระพุทธศาสนา และทางพระพุทธศาสนาจึงเน้นการฝึกฝนเพื่อลดละตัณหาทั้งสามนี้ เพื่อบรรลุการหลุดพ้นจากทุกข์ เพราะ
ตัณหาทั้งสามนี้ทำให้เกิดความยึดติดและเป็นตน้เหตุแห่งทุกข์ในชีวิตมนุษย์  การละวางหรือปล่อยวางจากตัณหาทั้งสามนี้จะช่วยลด
ทุกข์และนำไปสู่การบรรลุนิพพานได้ 

3. อิทธิบาท 4  
อิทธิบาท 4 คือ หลักธรรมในพุทธศาสนา ที่แสดงถึงสาเหตุหรือปัจจัยที่ช่วยให้เกิดความสำเร็จในงานต่าง ๆ ทั้งในด้าน

การปฏิบัติธรรมและกิจกรรมต่าง ๆ ในชีวิตประจำวัน โดยแสดงถึงคุณสมบัติที่ช่วยให้บุคคลสามารถบรรลุเป้าหมายได้ ทั้งในชีวิต
ส่วนตัวและในด้านการปฏิบัติธรรม เพื่อก้าวไปสู่ความเจริญและบรรลุเป้าหมายที่ตั้งไว้ การดำเนินชีวิตจะช่วยให้บุคคลมีแนวทางที่
ถูกต้องในการบรรลุเป้าหมายต่าง ๆ ท้ังในด้านการศึกษา การทำงาน หรือแม้กระทั่งการปฏิบัติธรรม 

ทางแห่งความสำเร็จตามหลักพุทธธรรม อิทธิบาท 4 คือ หลักธรรมสำคัญในพระพุทธศาสนาที่นำไปสู่ความสำเร็จในทุก
ด้านของชีวิต ไม่ว่าจะเป็นการงาน การศึกษา หรือความสัมพันธ์ โดยอิทธิบาท 4 ประกอบด้วย 4 องค์ประกอบหลัก ดังนี้ 1) ฉันทะ 
ความพอใจ ความรัก ความชอบในสิ่งที่ทำ ความรู้สึกอยากที่จะทำสิ่งนั้นให้สำเร็จ ฉันทะเป็นเหมือนแรงขับเคลื่อนเบื้องต้นที่ทำให้
เราอยากเริ่มต้นและทำสิ่งต่าง ๆ ต่อไป 2) วิริยะ ความพยายาม ความขยันหมั่นเพียร ความอดทนในการทำสิ่งต่าง ๆ ให้บรรลุ
เป้าหมาย วิริยะเป็นเหมือนพลังงานท่ีช่วยให้เราฝ่าฟันอุปสรรคและก้าวไปข้างหน้า 3) จิตตะ ความตั้งใจ ความเอาใจใส่ ความจดจ่อ
กับสิ่งที่ทำ การมีจิตตะจะช่วยให้เราทำงานได้อย่างมีประสิทธิภาพและได้ผลลัพธ์ที่ดี 4) วิมังสา การใช้ปัญญาในการพิจารณา
ไตร่ตรอง การวิเคราะห์หาเหตุผล การปรับปรุงแก้ไขวิธีการทำงาน วิมังสาจะช่วยให้เราเรียนรู้จากข้อผิดพลาดและพัฒนาตนเองให้
ดียิ่งขึ้น  

อิทธิบาททั้ง 4 นั้นมีความสัมพันธ์กันอย่างใกล้ชิดและสง่เสรมิซึ่งกันและกัน หากเราสามารถพัฒนาอิทธิบาททั้ง 4 ได้อย่าง
สมดุล จะส่งผลให้เราประสบความสำเร็จในสิ่งที่เราตั้งใจได้อย่างแน่นอน ฉันทะเป็นจุดเริ่มต้น เมื่อเรามีความพอใจในสิ่งที่ทำ ก็จะ
เกิดแรงบันดาลใจให้เราอยากพยายามทำต่อไป วิริยะเป็นตัวขับเคลื่อน ความพยายามจะช่วยให้เราบรรลุเป้าหมายที่ตั้งไว้ จิตตะ
เป็นตัวนำทาง การตั้งใจจะช่วยให้เราไม่หลงทาง และมุ่งไปสู่เป้าหมายได้อย่างตรงจุด วิมังสาเป็นตัวปรับปรุง การใช้ปัญญาจะช่วย
ให้เราพัฒนาตนเองและวิธีการทำงานให้ดียิ่งขึ้น เราสามารถนำหลักอิทธิบาท 4 ไปประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวันได้หลายด้าน เช่น 



Journal of Mahayana voice, Year 11, Issue 1, January – February 2025  |  263 
 
การศึกษา การตั้งใจเรียน มีความรักในการเรียนรู้ การหมั่นฝึกฝน และการวิเคราะห์ข้อสอบ การทำงาน การมีความรับผิดชอบใน
งานที่ได้รับมอบหมาย การทำงานอย่างมีประสิทธิภาพ การพัฒนาตนเองอยู่เสมอ ความสัมพันธ์ การมีความเข้าใจซึ่งกันและกัน 
การให้เกียรติ การสื่อสารที่ดี และการแก้ไขปัญหาร่วมกัน อิทธิบาท 4 เป็นหลักธรรมที่สามารถนำไปใช้ได้จริงและเป็นประโยชน์ต่อ
ทุกคน การพัฒนาอิทธิบาท 4 จะช่วยให้เราเป็นคนท่ีประสบความสำเร็จ มีความสุข และมีคุณภาพชีวิตที่ดีขึ้น 

วิธีการใช้การฝึกปฏิบัติอิทธิบาท 4 ทำได้ดังนี้ คือ ฝึกใจให้ชอบในสิ่งที่เราทำหรือปฏิบัติอยู่อย่างต่อเนื่อง พูดคิดทำก็ให้
มั่นคงกับสิ่งนั้น ความเพียรก็จะเกิดขึ้นตามมา พยายามตั้งใจทำสิ่งที่มุ่งหวังให้สำเร็จตามวัตถุประสงค์ ร่วมทั้งจิตใจแนวแน่มั่นคง 
ตั้งเป้าหมายให้เจน เชื่อว่าสิ่งท่ีพยายามทำปฏิบัติเป็นสิ่งถูกต้องแล้ว ตามทำนองคลองธรรม ความหวังทุกอย่างย่อมสำเร็จดังท่ีวางไว้ 
ทุก ๆ ครั้งที่คุณทำสิ่งใดก็ตามแต่ถ้ามันเกิดข้อผิดพลาดขึ้น สิ่งแรกที่ควรมองก็คือคุณผิดพลาดจุดไหนไม่ใช่ว่าพอสิ่งที่ทำมีปัญหา
เกิดขึ้นคุณก็โทษคนอื่น แต่มองไม่เห็นตัวเอง ถ้าคุณไม่โทษตัวเองตัวคุณเอง คุณก็ล้มร้อยครั้งคุณก็จะล้มอีกพัน ๆ ครั้ง อยู่อย่างนั้น
ต่อไป ถ้าความล้มเหลวทำให้คนคุณเจ็บปวดจนยากที่จะรักษาได้ วิธีที่ดีที่สุดคือการให้เวลา เพราะเวลาที่คนทำธุรกิจแล้วล้มเหลว
มักจะไม่มี ถ้าเช่นนั้นคุณจะหยุดสักพักแล้วค่อยเริ่มมองหาโอกาสต่อไป อย่าให้ความล้มเหลวมาเป็นอุปสรรคขัดขวางความฝันหรือ
อุดมการณ์ของคุณ หรือคุณลุกขึ้นสู้พร้อมกับอาวุธที่ดีกว่าเดิม ผู้เขียนจำได้ว่าก่อนที่คนจะประสบความสำเร็จได้เหมือนทุกวันนี้ 
ผู้เขียนได้ทำธุรกิจประกันชีวิต ธุรกิจนี้ทำให้เข้าใจชีวิตมากขึ้นเลยทีเดียว และสอนของเรื่องชีวิตของมนุษย์ในแต่ละช่วงว่ามี
พฤติกรรมในการดำเนินชีวิตอย่างไรถ้าเปรียบกับการเรียนรู้ในมหาวิทยาลัยแล้ว ผู้เขียนคงได้รับปริญญาโทสาขาปรัชญาเลยทีเดียว 
นอกจากนี้ยังเป็นที่สังเกตอย่างหนึ่งว่า ก่อนที่จะประสบความสำเร็จนั้น เหมือนกับเทวดาจักให้ความล้มเหลวในแง่มุมต่าง ๆ ของ
ชีวิตก่อน เมื่ออดทนและผ่านมันมาได้ ท่านจึงประทานพรแห่งความสำเร็จมาให้ ซึ่งแต่ละครั้งที่ลุกขึ้นสู้นั้น มันทำให้มีพลังมากขึ้น มี
ความรู้มากขึ้น มีความมั่นใจมากขึ้น และความล้มเหลวก็จะยิ่งแข็งแกร่งมากขึ้น ขอบคุณความล้มเหลวที่ทำให้มีชีวิตที่ดีขึ้นในวนันี้ 
เก็บออมทุกลมหายใจเพื่อเป็นเสบียงให้คุณได้ต่อสู้กับความล้มเหลวใหม่ เพื่อเข้าไปสู่เป้าหมายแห่งการเป็นคนรวยและมีความสุข 
ทุกวันนี้ผมมีตัวเลขวิ่งมาในสมุดบัญชีเงินฝากของผมทุกวันและทุกเดือน แต่ผมก็ยิ่งต้องเก็บออมต่อไปเพื่อไว้เ ป็นทุนสำรองเพราะ
หากวันใดที่ธุรกิจไม่ได้ดำเนินไปตามที่คาดเอาไว้ หรือเกิดเหตุการณ์ฉุกเฉินที่จะทำใช้จ่ายส่วนใหญ่แล้วผู้เขียนจะใช้เงินไปกับเรื่อง
ส่วนตัวโดยเฉพาะกับเรื่องอาหารการกินและการทำบุญทุก ๆ วันพระจะไปทำบุญที่วัดและซื้อของมาซึ่งยิ่งบูชาไว้ที่ศาลพระภูมิกับ
ศาลเจ้าที่ตายายที่บ้าน (สุริยะ บุตรไธสงค์, 2552) 

4. พรหมวิหาร 4 
หลักธรรมสำคัญในพระพุทธศาสนา ที่มุ ่งเน้นการพัฒนาจิตใจให้มีความเมตตา กรุณา มุทิตา และอุเบกขา ซึ ่งเป็น

คุณธรรมที่นำไปสู่ความสุขทั้งตนเองและผู้อื่น เปรียบเสมือนการสร้างสรรค์โลกที่สงบสุขและน่าอยู่ยิ่งขึ้น ไม่เบียดเบียนตน ไม่
เบียดเบียนผู้อื่น คำว่า ตน หรือ ตนเอง หมายถึงมนุษย์แต่ละคนหนึ่งทั้งในด้านที่เป็นชีวิต ที่เป็นส่วนธรรมชาติ พร้อมทั้งในด้านท่ี
เป็นบุคคลที่เป็นส่วนสังคม คำว่า ผู้อื่น หมายถึง หมู่มนุษย์ที่ยกเอาตัวเองเป็นส่วนพิเศษแยกออกไปต่างหาก หรือนอกจากตั วเอง
ให้แก่สังคมที่ตนเข้าไปอยู่ร่วมด้วย ระบบนิเวศรวมถึงสิ่งแวดล้อมหรือโลกท้ังมวล ความหมายในหัวข้อน้ีชัดเจนในตัวพอสมควร หาก
จะกล่าวถึงแต่เพียงว่ามนุษย์ ในฐานะเป็นส่วนรวมในระบบสังคมและสิ่งแวดล้อม ทั้งหมดจะอยู่ดีมีสุขได้นอกจากไม่เบียดเบียน
ตนเอง แล้วก็ต้องเป็นส่วนรวมที่เกื้อกูลไม่ก่อความเสียหายเสื่อมโทรมแก่ระบบที่ตนอาศัยอยู่ด้วย เพราะการดำรงอยู่ด้วยดีหรือทุกข์
ภัยความเดือดร้อนท่ีเกิดขึ้นแก่ระบบนั้น ย่อมมีผลถึงตนเอง ในช่วงปี ค.ศ. 1970 หรือ พ.ศ 2513 ทางเศรษฐศาสตร์ เรียกได้ว่า ไม่
เอาใจใส่เรื่องสิ่งแวดล้อมเลย เพราะถือว่าอยู่นอกขอบเขตของความเกี่ยวข้องของตน ความจำเป็นบังคับให้ เดินไปในทางตรงข้าม 
คือหันมาให้ความสำคัญอย่างมากแก่ความอยู่ดีของสิ่งแวดล้อม และพัฒนาท่ียั่งยืน เพราะกิจกรรมทางเศรษฐกิจและยุคที่ผ่านมาได้
เป็นปัจจัยตัวเองที่ก่อให้เกิดปัญหาสิ่งแวดล้อม ทั้งหมดทั้งโลกและโลกธรรมชาติได้ประสบ แต่เศรษฐศาสตร์ไม่ควรจะรอถูกความจำ
บังคับ จึงค่อยสนใจปัญหาต่าง ๆ เพราะในเรื่องนี้เป็นจริง ปัญหาต่าง ๆ โยงกันทั้งหมด และเศรษฐกิจมีบทบาทสำคัญในเรื่องนี้ที่ 
เศรษฐศาสตร์ยังไม่อาจจะสนใจ ด้วยเช่นบทบาทของเศรษฐกิจต่อความดีของชีวิต ที่ไม่ใช่แค่มีกินมีใช้ หรือ ที่ไม่ใช่แค่ให้ความหมาย
ที่มองแคบ ๆ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ประยุทธ์โต), 2559) 

มงคล คืออะไร มีผู้รู้หลายท่านกล่าวว่า มงคลคือทางก้าวหน้าความสุขความเจริญ สำหรับพจนานุกรมฉบับบัณฑิตราช
สถานพ.ศ 2525 ได้ให้ความหมายว่า มงคลคือเหตุที่นำมา ซึ่งความเจริญ คำว่ามงคลชีวิตจึงรวมความได้ว่า คือเหตุแห่งความสุข
ความเจริญก้าวหน้าของชีวิต เป็นสูตรที่พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงแสดงไว้เป็นข้อควรประพฤติปฏิบัติซึ่งมีอยู่ 38 ประการ ด้วยกัน 
เหตุแห่งความเจริญก้าวหน้าประกอบด้วย 1) ความเจริญก้าวหน้าในโลกนี้ เช่น เมื่อเป็นเด็กก็ประสบความสำเร็จในการศึกษาเล่า
เรียน เมื่อเติบโตขึ้นก็สามารถตั้งอยู่ในฐานะได้มีทรัพย์สมบัติมาก มีชื่อเสียงมีตำแหน่งหน้าที่การงาน มีครอบครัวที่ดี เป็นต้น 2) 
ความเจริญก้าวหน้าในโลกหน้า หมายถึง เป็นผู้สะสมบุญกุศลไว้ดี เมื ่อจะจากโลกนี้ก็ไปเกิดในสุคติโลกสวรรค์ ซึ ่งเป็นความ
เจริญก้าวหน้าในระดับสูง การปฏิบัติเพื่อหลักมงคลชีวิตจะเป็นเหตุนำมาซึ่งความเจริญก้าวหน้าทั้ง 2 ระดับนี้ ตามหลักมงคลชีวิต



  วารสารเสียงธรรมจากมหายาน, ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 1 มกราคม – กุมภาพันธ์  2568                         | 264 
 
แห่งความเสื่อมเสียทั้งหลายและทำความดี ด้วยกายวาจาใจทั้งเบื้องต้น เบื้องกลางและเบื้องสูง ทำให้เกิดสติปัญญาอันเป็นเครื่อง
ทำลายอุปสรรคของชีวิต ตลอดจนความช่ัวบาปต่าง ๆ จึงส่งผลเป็นความเจริญก้าวหน้าทั้งชาตินี้ และชาติหน้าจนถึงการบรรลุมรรค
ผลนิพพานในที่สุด (พระมหาสมชาย ฐานะวุฑฺโฒ, 2543)        

พรหมวิหาร 4 แต่ละประการ คือ 1) เมตตา ความปรารถนาดีให้ผู้อื่นมีความสุข ความรักใคร่ที่ไม่มีเงื่อนไข เป็นการแผ่
ความสุขไปสู่ทุกสรรพสิ่ง 2) กรุณา ความสงสาร เห็นอกเห็นใจผู้อื่นที่กำลังประสบความทุกข์  ความปรารถนาที่จะช่วยเหลือให้พ้น
จากทุกข์ 3) มุทิตา ความยินดีเมื่อเห็นผู้อื่นประสบความสำเร็จ หรือมีความสุข การร่วมเฉลิมฉลองความสำเร็จของผู้อื่น 4) อุเบกขา 
ความวางเฉยที่เป็นกลาง ไม่ยินดีหรือยินร้ายต่อสิ่งท่ีเกิดขึ้น การยอมรับความเป็นจริงอย่างเข้าใจ ความสำคัญของพรหมวิหาร 4 คือ 
ช่วยพัฒนาจิตใจ การฝึกปฏิบัติพรหมวิหาร 4 ช่วยให้จิตใจสงบ เยือกเย็น และมีความสุข สร้างสัมพันธภาพที่ดี การมีเมตตา กรุณา 
และมุทิตา ทำให้เกิดความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อื่น รู้จักให้อภัย และอยู่ร่วมกันอย่างมีความสุข ลดความทุกข์ การฝึกอุเบกขา ช่วยให้เรา
สามารถรับมือกับความทุกข์ได้อย่างมีสติ ไม่ยึดติดกับสิ่งใดจนเกินไป เป็นพื้นฐานของการพัฒนาตนเอง พรหมวิหาร 4 เป็นพื้นฐาน
สำคัญของการพัฒนาตนเองให้เป็นคนดี มีคุณธรรม และมีความสุข การนำพรหมวิหาร 4 ไปใช้ในชีวิตประจำวัน ฝึกสมาธิ การนั่ง
สมาธิและแผ่เมตตาไปสู่ทุกสรรพสิ่งเป็นวิธีการฝึกปฏิบัติพรหมวิหาร 4  ที่ง่ายและได้ผล ปฏิบัติต่อผู้อื่นด้วยความเมตตา พูดจา
ไพเราะ เอื้อเฟ้ือเผื่อแผ่ และช่วยเหลือผู้อื่นเมื่อมีโอกาส ยินดีกับความสำเร็จของผู้อื่น ไม่ริษยา ไม่อิจฉา และร่วมแสดงความยินดีกับ
ความสำเร็จของผู้อื่น ฝึกใจให้เป็นกลาง เมื่อเกิดเหตุการณ์ไม่คาดฝัน ให้พยายามใจเย็นและมองสถานการณ์อย่างเป็นกลาง พรหม
วิหาร 4 เป็นหลักธรรมที่สามารถนำไปประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวันได้อย่างหลากหลาย การฝึกปฏิบัติพรหมวิหาร 4 อย่างสม่ำเสมอ
จะช่วยให้เราเป็นผู้ที่มีจิตใจดีงาม มีความสุข และสามารถสร้างสรรค์สังคมที่ดีขึ้นได้ 

การปฏิบัติตามพรหมวิหารธรรม 4 ช่วยให้จิตใจสงบและชีวิตมีความสมดุล หลักพรหมวิหารธรรม 4 ช่วยให้เรามองโลก
และผู้อื่นด้วยความเมตตาและความเข้าใจ ไม่ยึดติดกับอารมณ์ต่าง ๆ ที่อาจทำให้เกิดความทุกข์ส่งเสริมความสัมพันธ์ที่ดี เมื่อเรามี
จิตใจที่เต็มไปด้วยเมตตาและกรุณา ความสัมพันธ์กับผู้อื่นจะดีขึ้น เพราะเรามองเห็นความสำคัญของการแบ่งปันความสุข และการ
ช่วยเหลือผู้อื่นเป็นพ้ืนฐาน ของการปฏิบัติธรรมเป็นเครื่องมือในการพัฒนาจิตใจให้บริสุทธ์ิ ซึ่งเป็นสิ่งท่ีสำคัญในทางปฏิบัติธรรมเพื่อ
การเข้าถึงสิ่งสูงสุดสร้างสังคมที่สงบสุข หากทุกคนในสังคมมีความเมตตา กรุณา มุทิตา และอุเบกขา สังคมจะมีความสงบสุขและ
ปราศจากความขัดแย้ง ซึ่งเป็นพ้ืนฐานในการสร้างสังคมที่มีความสุขและสมานฉันท์ การปฏิบัติตามธรรม ไม่เพียงแต่ช่วยให้เราเป็น
คนดีในตนเอง แต่ยังมีผลกระทบที่ดีต่อผู้อื่นและสังคมโดยรวมอีกด้วย 

5. พละ 5  
พลังแห่งการพัฒนาตนเอง พละ 5 หรือ ปัญจพล คือ พลัง 5 ประการที่เป็นเหมือนเครื่องมือสำคัญในการพัฒนาตนเองให้

เติบโตและบรรลุเป้าหมายในชีวิต ทั้งในด้านการงาน การเรียน หรือแม้แต่ชีวิตส่วนตัว พลังท้ัง 5 นี้ ได้แก่ 1) ศรัทธาพละ คือ ความ
เชื่อมั่นในตนเองและเป้าหมายที่ตั้งไว้ ความเชื่อที่มั่นคงจะช่วยให้เราสามารถก้าวข้ามอุปสรรคและความท้าทายต่างๆ ได้ 2) วิริยะ
พละ คือ ความเพียรพยายามอย่างสม่ำเสมอในการทำสิ่งต่าง ๆ ไม่ย่อท้อต่ออุปสรรคใด ๆ 3) สติพละ คือ ความสามารถในการ
ระลึกรู้ถึงปัจจุบันขณะ ไม่ฟุ้งซ่านไปกับอดีตหรืออนาคต การมีสติจะช่วยให้เราสามารถตัดสินใจได้อย่างถูกต้องและควบคุมอารมณ์
ได้ดี 4) สมาธิพละ คือ ความสามารถในการจดจ่ออยู่กับสิ่งใดสิ่งหนึ่งได้เป็นเวลานาน การมีสมาธิจะช่วยให้เราสามารถทำงานได้
อย่างมีประสิทธิภาพและสร้างสรรค์ 5) ปัญญาพละ คือ ความสามารถในการคิดวิเคราะห์และแก้ปัญหาต่าง ๆ การมีปัญญาจะช่วย
ให้เราสามารถเรียนรู้สิ่งใหม่ ๆ ได้อย่างรวดเร็วและพัฒนาตนเองให้ก้าวหน้าข้ึน  

ความสำคัญของพละ 5 พลังท้ัง 5 นี้มีความสัมพันธ์กันอย่างใกล้ชิดและเสริมสร้างซึ่งกันและกัน เมื่อเราพัฒนาพลังหนึ่ง 
พลังอ่ืน ๆ ก็จะตามมา เช่น การมีศรัทธาจะทำให้เรามีแรงบันดาลใจในการทำสิ่งต่าง ๆ การมีวิริยะจะช่วยให้เราสามารถพัฒนาสติ
และสมาธิได้ดีขึ้น และการมีสติและสมาธิจะช่วยให้เราสามารถใช้ปัญญาในการแก้ปัญหาได้อย่างมีประสิทธิภาพ การพัฒนาพละ 5 
ในชีวิตประจำวัน ฝึกฝนจิตใจ การทำสมาธิ การฝึกหายใจลึก ๆ การฝึกสติ การอ่านหนังสือธรรมะ หรือการทำกิจกรรมที่เราชอบ 
จะช่วยให้เราสามารถพัฒนาสติและสมาธิได้ ตั้งเป้าหมาย การตั้งเป้าหมายที่ชัดเจนและมีแผนการปฏิบัติงาน จะช่วยให้เรามีแรง
บันดาลใจและความมุ่งมั่นในการทำงาน เรียนรู้สิ่งใหม่ ๆ การเปิดใจเรียนรู้สิ่งใหม่ ๆ จะช่วยให้เราสามารถพัฒนาปัญญาและ
ความคิดสร้างสรรค์ได้ ฝึกฝนวินัย การฝึกฝนวินัยในการทำงานและการใช้ชีวิต จะช่วยให้เราสามารถทำสิ่งต่าง ๆ ได้อย่างสม่ำเสมอ
และบรรลุเป้าหมายที่ตั้งไว้ สร้างความสัมพันธ์ที่ดี การสร้างความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อื่น จะช่วยให้เราได้รับแรงสนับสนุนและกำลังใจ
ในการดำเนินชีวิต พละ 5 เป็นเครื่องมือสำคัญที่ช่วยให้เราสามารถพัฒนาตนเองได้อย่างเต็มที่ การฝึกฝนพลังท้ัง 5 อย่างสม่ำเสมอ 
จะช่วยให้เรามีคุณภาพชีวิตที่ดีขึ้น มีความสุข และประสบความสำเร็จในทุกด้านของชีวิต 

พละ หรือ พลัง ที่สำคัญในการพัฒนาคุณธรรมและการปฏิบัตตินในทางที่ดี ซึ่งมีความหมายและความสำคัญในการดำเนนิ
ชีวิตที่ดีและสมบูรณ์ ทั้งในด้านการปฏิบัติธรรมและการใช้ชีวิตประจำวัน การพัฒนาพละทั้งห้านี้จะช่วยเสริมสร้างบุคลิกภาพท่ีดี ทำ



Journal of Mahayana voice, Year 11, Issue 1, January – February 2025  |  265 
 
ให้เรามีชีวิตที่มีความสุขและสำเร็จในการทำสิ่งต่าง ๆ พละเหล่านี้ช่วยให้เราฝ่าฟันอุปสรรค และความยากลำบากได้ด้วยสติปัญญา
และความอดทน ทำให้เรามีความ สามารถในการจัดการกับอารมณ์และตัดสินใจในสถานการณ์ต่าง ๆ ได้อย่างเหมาะสม ส่งเสริม
การพัฒนาจิตใจและการเจริญทางธรรม ช่วยให้เราสามารถพัฒนาคุณธรรมในตัวเองได้อย่างต่อเนื่อง การฝึกฝนพละทั้ง ๕เป็นการ
สร้างพื้นฐานที่มั่นคงในการดำเนินชีวิตที่ดีและมีความสุขทั้งในปัจจุบันและอนาคต จะช่วยให้บุคคลมีความสมดุลในชีวิต สามารถ
เผชิญกับปัญหาหรือความทุกข์ได้อย่างมีสติและปัญญา เพื่อท่ีจะบรรลุความสุขและหลุดพ้นจากความทุกข์ได้ในท่ีสุด 
ประเด็นวิเคราะห ์ 

ตัณหา 3 ประการ รากเหง้าแห่งความทุกข์ตามพุทธศาสนา คือ กามตัณหา ภวตัณหา และวิภวตัณหา เป็นหนึ่งใน
หลักธรรมสำคัญในพุทธศาสนา แต่โดยส่วนมากคนที่ไม่ได้ศึกษาธรรมเข้าใจที่เพียงพอจะตีความหมายคำว่า วิภาวะตัณหา ผิด 
แปลว่า ความอยาก ไม่มี ไม่เป็น หรือเข้าใจผิด ก็ไม่อาจทราบได้ การไม่รับทำหน้าท่ีควรทำ คิดว่าตัวเองเป็นเสียสละ หรือตำแหน่ง
บางอย่าง เช่น ผู้นำชุมชน ก็บอกว่าผมไม่เอา ฟังดูเหมือนเขาเสียสละ แต่เป็นการเห็นแก่ตัวที่อันตรายมาก ซึ่งเรื่องอย่างนี้เป็นสิ่ง
ละเอียดอ่อนมาก ต้องทำการศึกษาให้เข้าใจ โดยเฉพาะญาติโยมโดยส่วนมากคิดว่าตัวเองเสียสละ แต่เขาหารู้ไม่ว่านั่นคือความเห็น
แก่ตัวอย่างหนึ่ง เขาเรียกว่าความไม่อยากมีอยากเป็น แต่คนส่วนมากคิดว่าตัวเองเป็นคนเสียสละ ไม่เอานู่นไม่เอานี่เป็นการปฏิเสธ
หน้าที่ที่ควรจะทำ บางทีเรามีตำแหน่งหน้าที่ที่ควรจะทำ แต่เราปฏิเสธหน้าที่ตรงนั้นไป บางทีพระสงฆ์ สามเณร ก็ยังไม่เข้าใจทั้งที่
ได้ศึกษาธรรมะก็เข้าใจว่าตัวเองเป็นคนเสียสละบางคนว่าปฏิเสธไม่รับตำแหน่งเจ้าคณะอำเภอเจ้าคณะตำบลอย่างนี้ บางอย่างเรา
ต้องมีขอบเขตของมันว่าขนาดไหนเป็นการเสียสละขนาดไหนเป็นการเห็นแก่ตัวโดยไม่ยอมรับตำแหน่ง แต่ความเป็นจริงแล้วเราทำ
ตามหน้าที่เหมือนเรามีตำแหน่งหน้าที่เป็นเจ้าคณะตำบลเจ้าคณะอำเภอเราต้องทำหน้าที่ ปัญหาอยู่ที่ว่าเราทำหน้าที่สมบูรณห์รือ
เปล่าทำถูกต้องหรือเปล่านั่นแหละเป็นสิ่งท่ีเราควรจะตัดสนิ ไม่ใช่เราปฏิเสธว่าเราเป็นคนเสียสละโดยที่เราไมรู่้ตัวดว้ยซ้ำไปว่าน่ันคอื
ความเห็นแก่ตัวอย่างนึกไม่ถึง ซึ่งหลาย ๆ คนก็คิดว่าตัวเองเป็นคนเสียสละแต่ว่าหารู้ไหมว่านั่นคือปฏิเสธหน้าที่ที่ควรจะทำ มนุษย์
หมายถึงว่า เรามีใจสูง ก็ทำหน้าที่ให้ถูกต้องในตามตำแหน่งหน้าที่ที่เราได้รับมอบหมายมันอยู่ที่เราทำหน้าที่แล้วเรารู้จักทำหน้าที่
ของเรานี่แหละเขาเรียกว่ามนุษย์ 

พรหมวิหาร 4 แต่ละประการ เมตตา ความปรารถนาดีให้ผู้อื่นมีความสุข กรุณา ความสงสาร เห็นอกเห็นใจผู้อื่นที่กำลัง
ประสบความทุกข์ ความปรารถนาที่จะช่วยเหลือให้พ้นจากทุกข์ มุทิตา ความยินดีเมื่อเห็นผู้อื่นประสบความสำเร็จหรือมีความสุข 
การร่วมเฉลิมฉลองความสำเร็จของผู้อื่น อุเบกขา ความวางเฉยที่เป็นกลาง ไม่ยินดีหรือยินร้ายต่อสิ่งที่เกิดขึ้น คนไทยเราส่วนมาก
จะใช้แต่เมตตา กรุณา มุทิตา แต่คนโดยส่วนมากไม่ค่อยใช้อุเบกขา อุเบกขา รากศัพท์มาจาก ปัญญา คนส่วนมากเห็นคนอื่นทำ
อะไรคนเดือดเนื้อร้อนใจเราก็วางอุเบกขา คือวางเฉยไม่สนใจ ซึ่งเป็นคำท่ีผิด ผิดเป้าหมายที่พระพุทธองค์ได้วางไว้ ซึ่งคำว่าอุเบกขา 
หมายถึงว่า อยู่ห่าง ๆ แบบห่วง ๆ คือ จ้องดูให้โอกาสอุปะ แปลว่า เข้าไปใกล้มั่น หรือว่าอีกอย่างหนึ่งแปลว่า คอยจ้องดู คือ ถ้าดู
แล้วเห็นว่าเขาช่วยด้วยตัวเองไม่ไหวเราต้องรีบไปช่วยเขา คำว่าอุเบกขา ท่ีแปลว่าวางเฉย หมายถึงว่า เราทำอะไรไม่ได้แล้ สอนก็
สอนแล้ว เตือนก็เตือนแล้ว ทำอะไรทุกสิ่งทุกอย่างไม่ได้แล้ว เราก็ต้องวางเฉย คืออุเบกขาตัวสุดท้าย แต่คนส่วนมากไม่เข้าใจอย่าง
นั้น ใช้อุเบกขาเป็นตัวแรกเลยคือ ถ้ากำลังประพฤติธรรมอยู่ ก็ใช้อุเบกขาว่าตัวเองกำลังปฏิบัติ ธรรมอยู่ ต้องวางเฉย คนจะตกน้ำ
ตาย คนว่ายน้ำไม่เป็นจมน้ำใกล้จะตาย เราก็วางเฉยไว้เป็นอุเบกขา ฉะนั้นอุเบกขา รากศัพท์จริง ๆ มาจากปัญญา คือต้องใช้
สติปัญญารู้เท่าทันเหตุการณ์ที่เกิดขึ้น หมายถึงว่า เราช่วยเต็มที่แล้ว ถ้าให้โอกาสให้คำแนะนำเต็มที่แล้ว สอนเขาไม่ได้จริง ๆ เราจึง
วางอุเบกขา ก็คือวางเฉยปล่อยไปตามกฎแห่งกรรมของตัวที่เขาทำมา เพราะฉะนั้นบางสิ่งบางอย่างคนส่วนมากไม่เข้าใจความหมาย
ธรรมตัวนี้ องค์หลวงตามหาบัวจึงถึงขนาดเขียนเป็นหนังสือเลย บอกว่าอุเบกขาเป็นธรรมะส่วนเกินจริงหรือ นี้คือคนส่วนมากคิด
อย่างนั้น คิดว่าความรู้สึกวางเฉยเป็นเรื่องที่ไม่ควรจะนำมาใช้ เหมือนคนเห็นแก่ตัวไม่ช่วยเหลือกัน เมื่อคนอื่นคิดอย่างนี้ ที่สุดแล้ว
คนเราเวลาเราทำอะไรไม่ได้ลงไปไม่ดี มีคนเตือนเราสอนแนะนำในทางที่ดีแล้ว ถ้าเขาไม่ยอมเชื่อฟังคำแนะนำสั่งสอนเราบางทีเราก็
ต้องใช้อุเบกขา เป็นข้อสุดท้ายนี่แหละคือเป้าหมายของอุเบกขาอย่างแท้จริง 

 
องค์ความรู้ใหม ่

คนไทยโดยส่วนมากนับถือพุทธศาสนา แต่ว่าจะมีสักกี่คนที่เข้าใจความเป็นพุทธที่แท้จริงท่ีเอาธรรมะของพระพุทธเจ้าเป็น
แนวทางในการดำเนินชีวิต เวลาเจอปัญหาเวลาเจอความทุกข์บางทีก็ไปหาหมอดู โดยหลักพุทธศาสนาจริง ๆ สิ่งเหล่านี้มันไม่
สามารถแก้ปัญหาได้ แต่เพราะเราอ่อนแอแต่ทางสติปัญญา เราจึงไปหาเป็นท่ีพึ่ง ซึ่งพระพุทธองค์ก็ตรัสว่า เวลาคนเจอปัญหาไม่มีที่
พึ่งไปหาจอมปลวกบ้าง ภูเขาบ้าง แม่น้ำบ้าง ต้นไม้บ้าง เพื่อมาเป็นท่ีพึ่ง ซึ่งพระพุทธองค์ก็ตรัสว่า สิ่งเหล่านั้นไม่สามารถเป็นท่ีพึ่งได้
เลย ฉะนั้นธรรมะขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าท่านตรัสไว้เป็นเรื่องจริง แต่คนส่วนมากคิดว่าพระพุทธเจ้าพูดแต่เรื่องทุกข์ 
อะไรก็มีแต่ทุกข์ ที่จริงพระองค์ตรัสถึงความเป็นจริงของชีวิตที่เกิดขึ้นอยู่ตลอดเวลา เราปฏิเสธไม่ได้ ฉะนั้น เวลาที่อะไรจะเกดิขึ้ น



  วารสารเสียงธรรมจากมหายาน, ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 1 มกราคม – กุมภาพันธ์  2568                         | 266 
 
พูดตามความเป็นจริงไม่ได้พูดในแง่ร้ายบางคนชอบบอกว่า พระพุทธศาสนาไม่ได้มองโลกในแง่ร้าย แต่มองโลกตามความเป็นจริงที่
มันเกิดขึ้นและก็ตั้งอยู่แล้วก็แตกสลายไป ในหลักการของวันมาฆบูชา 3 ประการ คือ การไม่ทำบาปท้ังปวง การทำกุศลให้ถึงพร้อม 
และการทำจิตให้ผ่องใส นี่คือคำสอนของพระพุทธเจ้าทั้งหลายพระในสมัยพุทธกาลยังกลัวบุญเลย พระที่สามารถจะบรรลุธรรม
ชั้นสูงได้ต้องมีบุญและบาปอันลอยแล้ว ไม่ต้องติดในบุญและบาปให้ข้ามพ้นทางนั้นไป จนถึงทำจิตของตนให้บริ สุทธิ์ จึงจะเข้าสู่
ความสุขอย่างแท้จริง นี่คือความหมายที่หลาย ๆ คนก็เข้าใจว่าศาสนาพุทธมองโลกในแง่ร้าย ท่ีจริงมองโลกตามความเป็นจริงนั่นเอง 
ฉะนั้น ตราบใดที่ยังเรายังไม่ยอมรับความจริง เราก็จะเป็นทุกข์ร่ำไป ถ้ายอมรับความจริงเราก็จบเพราะทั้งหมดล้วนเป็นธรรมชาติที่
มันเปลี่ยนแปลง ที่เกิดขึ้นตั้งอยู่และก็แตกสลายไป นี่คือทุกคนต้องตกอยู่ในกฎของอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา โดยทั่วกัน ไม่มีใคร
หลีกเลี่ยงได้ น่ีคือกฎเกณฑ์ของธรรมชาติที่เกิดขึ้นอยู่ตลอดเวลา พระพุทธเจ้าเป็นผู้ค้นพบเท่าน้ันเอง จึงนำมาเปิดเผยความเป็นจริง 
และก็เป็นอยู่ของมันอย่างนั้นเอง เรียกว่าธรรมชาติสรรพสิ่งนั่นเอง ก็คือธรรมะที่อยู่ในพระพุทธเจ้ าที่อยู่ในพระธรรมและอยู่ใน
พระสงฆ์ ถ้าใครมีธรรม คนนั้นก็มีธรรมะที่คุ้มครองเรียกว่า ธรรมยอมรักษาผู้ประพฤติธรรม พุทธพจน์  
 
สรุป 

หลักการคิดให้มีความสุขตามแนวทางเถรวาท (Theravada Buddhism) มุ่งเน้นไปที่การฝึกจิตใจและการเข้าใจความจริง
ของชีวิต เพื่อหลีกเลี่ยงความทุกข์และบรรลุความสงบสุขที่แท้จริง ความเข้าใจในความจริงของชีวิต  เรียกว่าอริยสัจ 4 ทุกข์ 
(Dukkha) การตระหนักว่าชีวิตมีความทุกข์เป็นธรรมชาติ เช่น ความเกิด ความแก่ ความเจ็บป่วย และความตาย สมุทัย 
(Samudaya) ทุกข์เกิดจากการยึดติด ความปรารถนา และอุปาทาน การยึดมั่นในสิ่งต่าง ๆ นิโรธ (Nirodha) การดับทุกข์คือการ
ปล่อยวางจากความยึดติด มรรค (Magga) ทางออกจากทุกข์คือการปฏิบัติตามองค์แปด ได้แก่ การเห็นถูกต้อง การคิดถูกต้อง การ
พูดถูกต้อง การกระทำถูกต้อง การทำงานถูกต้อง การพยายามถูกต้อง การมีสมาธิถูกต้อง และการมีปัญญาถูกต้อง หลักการเหล่านี้
สอนให้เรามีสติ ปล่อยวาง และอยู่กับปัจจุบัน เพื่อให้เกิดความสงบสุขในใจ โดยไม่ยึดติดกับความคาดหวังหรือสิ่งท่ีอยู่นอกตัวเรา 
 
ข้อเสนอแนะ 

การจะให้ผู้คนสนใจธรรมะ แล้วปฏิบัติเพื่อก่อให้เกิดการสร้างสุข คื อหลักการ 3 ประการ 1) ทำให้เขาชอบ 2) ทำให้เขา
เชื่อ 3) แล้วก็ชวนทำอันดับแรกเปิดใจให้ได้ก่อน ก็คือทำให้เขายอมรับและชอบก่อน เหมือนพวกวัยรุ่นท่ีคลั่งใคล้ศิลปิน หรือบางสิ่ง
บางอย่างจยยอมทิ้งชีวิตเพื่อคนที่เรารัก ฉะนั้นคนท่ีทำได้ เพราะอะไร เพราะเขาชอบ ฉะนั้น สิ่งสำคัญที่สุดทำให้เขาชอบคือ เปิดใจ
ให้เขาได้ก่อน และคนส่วนมากเขาไม่ยอมเปิดใจรองรับสิ่งที่เกิดขึ้น พอเห็นคนที่ไม่ชอบพูดดีแค่ไหน ก็ไม่ฟัง เพราะไม่ชอบ  คือไม่
ชักชวนให้คนสนใจ คิดง่าย ๆ คือเราต้องประเมินคนดูว่าไปสอนให้ใครฟัง จะเป็นเด็ก หรือจะเป็นผู้ใหญ่ หรือคนนอนติดเตียง เรา
ต้องเลือกธรรมะให้เหมาะสมกับเข้าด้วย เหมือนเราเลือกขนม ต้องการให้เด็กชอบขนมแบบนี้ แต่เด็กชอบแบบน้ัน เราต้องให้โอกาส
เขาก่อน เขาเรียกว่าเอาเหยื่อล่อไปก่อน ถ้าเขาเข้าใจลึกซึ้งแล้วเราค่อยป้อนธรรมะลึก ๆ ให้ก็ได้แต่ใหม่ ๆ เราต้องหาสิ่งที่เขาชอบ 
บางอย่างเราสื่อสารยากเกินไปฟังไม่เข้าใจ โดยเฉพาะธรรมะขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้านั้นลึกซึ้ง คำว่าลึกซึ้งกับลึกลับมัน
ต่างกัน ลึกลับนี้รู ้ได้ยาก แต่ลึกซึ้งนี้เราสามารถเรียนรู้ได้ เหมือนเราเดินลงทะเ ลค่อยๆลึกโดยลำดับธรรมของพระพุทธเจ้าก็
เช่นเดียวกัน บางทีเราค่อยๆ ศึกษาเรียนรู้ตามลำดับแล้วเราจะรู้ซึ้งถึงความจริง ว่าพอถึงที่สุดแล้วเรียกว่าความสุขที่แท้จริงภาษา
ธรรมะเรียกว่า นัตถิสันติปรมังสุขัง สุขอื่นยิ่งกว่าความสงบไม่มี  นี่คือเป้าหมายสูงสุด ทุกท่านสามารถสัมผัสหรือเขาถึงนิพพานได้ 
แต่อาจารย์บางท่านก็ใช้ศัพท์ว่า ผัสสะบริสุทธ์ิบ้าง เป็นไวพจน์เป็นช่ือแทนนิพพาน ให้มีความรู้สึกว่ามันไม่ใช่ของที่ไกลเกินไป จนไม่
สามารถเอื้อมถึงได้ ที่จริงไม่ใช่อย่างนั้น ทุกคนสามารถเข้าถึงได้ เข้าถึงสัจจะ หรือว่าธรรมะ หลายๆท่านพูดว่า เราเป็นชาวไร่ชาวนา 
จะเข้าถึงธรรมะได้ยังไง ที่จริงธรรมะมาจากธรรมชาติ เราต่างหากที่อยู่ใกล้ธรรมะ อยู่ใกล้ธรรมชาติที่สุด แล้วเราเข้าถึงได้ง่าย 
เพราะธรรมชาติก็คือความจริงแท้ของชีวิตที่มีความเปลี่ยนแปลงเกิดขึ้นตั้งอยู่และแตกสลายไป เรียกว่าทุกสิ่งทุกอย่างตกอยู่ในไตร
ลักษณ์ คือ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ทั้งสิ้น เราไม่สามารถควบคุมบังคับได้ อนิจจัง คือสิ่งที่ไม่แน่นอน ทุกขัง ความเป็นทุกข์ อนัตตา 
คือสิ่งท่ีมันไม่มีตัวตนไม่สามารถบังคับได้ 
 
 
 
 
 
 



Journal of Mahayana voice, Year 11, Issue 1, January – February 2025  |  267 
 

เอกสารอ้างอิง 
กรมการศาสนากระทรวงวัฒนธรรม.(2559). ศาสนาในอาเซียน. พิมพ์ครั้งท่ี 2. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์กรมการศาสนา.  
ครรชิต สุทฺธิจิตฺโต.(2555). พ้นทุกข์ ด้วยตัวเอง. กรุงเทพมหานคร: บริษัท คอมฟอร์ม จำกัด.  
ดังตฤณ.(2553). ผิดที่ไม่รู้. สมุทรสาคร: บริษัท ยูไนเต็ดโปรดักช่ัน เพรส จำกัด. 
ปวิตรา เกษมเนตร.(2552). สูตรความสุข. กรุงเทพมหานคร: บริษัท รักลูก กรุ๊ป จำกัด.  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ประยุตฺโต).(2559). เศรษฐศาสตร์แนวพุทธ. พิมพ์ครั้งท่ี ๑๖. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ผลิธัมม์เพ็ท

แอนด์โฮม จำกัด. 
พระมหาสมชาย ฐานะวุฑฺโฒ.(2543). มงคลชีวิต. ฉบับก้าวหน้า. นครปฐม: บริษัท รุ่งศิลป์การพิมพ์ จำกัด. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ประยุตฺโต).(2561). พระพุทธศาสนาเพื่อสันติภาพของโลก. นนทบุรี: บริษัท สหมิตรพริตติ้ง 

แอนด์ ท็อปลิสซิ่ง จำกัด. 
สุริยะ บุตรไธสงค์.(2552). คิดดี มีสุข ทำดี มีทรัพย์. กรุงเทพมหานคร: บริษัท ซีเอ็ดยูเคชั่น จำกัด มหาชน. 
หลักแก้ว อัมโรสถ.(2550). เมล็ดพันธ์แห่งปัญญา. กรุงเทพมหานคร: บริษัท อนิเมทกรุ๊ป. 
อรรคเดช นนทะโชติ.(2552). รู้บุญ ชีวิตรุ่ง. ชุดธรรมทัศน์. กรุงเทพมหานคร: บริษัท อมรินทร์ธรรมะ จำกัด.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 


