
วารสาร  เสียงธรรมจากมหายาน  ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 3 ประจำเดือน กรกฎาคม – กันยายน 2567 |  387 

การพัฒนาสังคมในมิติแห่งมรรคมีองค์ 8 
SOCIAL DEVELOPMENT IN DIMENSION OF THE NOBLE EIGHTFOLD PATH 

 
พระมหาพิพัฒน์ ปวฑฺฒโน (ท่าดี)  

Phramaha Pipat Pavaddhano (Thadee) 
สาขาวิชาพุทธศาสน์ศึกษา บัญฑติวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย 

Program of Buddhist Studies, Graduate School, Mahamakut Buddhist University 
Corresponding Author E-mail : pipat.2533@gmail.com 

 
(Received : July 4, 2024; Edit : July 15, 2024; accepted : July 26, 2024) 

 
บทคัดย่อ  

 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ดังนี้ 1) เพื่อศึกษาสภาพอุปสรรคการพัฒนาสังคม  2) เพื่อพัฒนาสังคมในมิติแห่งมรรคมี
องค์ 8  3) เพื่อนำเสนอแนวทางการการพัฒนาสังคมในมิติแห่งมรรคมีองค์ 8  
ผลการศึกษาพบว่า  
 1. สภาพปัญหา อุปสรรคการพัฒนาสังคม พบว่า เกิดจาก ร่างกาย อารมณ์ จิตใจ สังคม การพัฒนาท่ีมุ่งเน้นด้านวัตถุ ทำ
ให้การพัฒนาศีลธรรมเสื่อมถอยลง การเสพติดสื่อออนไลน์ท่ีมีความรุนแรง ทำให้เกิดการเรียนแบบพฤติกรรมที่ไม่ดี ทำให้ระบบการ
พัฒนาคนและสังคมเกิดปัญหา และสาเหตุหลักของปัญหาเหล่านั้น มาจากการไม่ได้รับอบรมฝึกฝนทางด้านจิตใจให้เข้มแข็ง    
 2. การพัฒนาสังคมในมิติแห่งมรรคมีองค์ 8 พบว่า เป็นกระบวนการที่จะทำมนุษย์ทุกคนอยู่ร่วมกันในสังคมได้อย่างสนัติ
สุข ด้วยการคิดช่วยเหลือเกื้อกูล คิดเสียสละ ความสุขส่วนตน เพื่อประโยชน์แก่ผู้อื่น ไม่คิดเบียดเบียนผู้อื่น  ด้วยการพูดด้วยเมตตา 
พูดด้วยกรุณา พูดด้วยปิยวาจา การทำด้วยใจ หรือท่ีเรียกว่าจิตอาสา ไม่คิดหวังผลตอบแทน การไม่มีความลำเอียง ไม่ทุจริต ไม่คด
โกง  การพยายามพัฒนาศักยภาพของตนให้สูงข้ึน เพื่อเป็นท่ียอมรับของผู้คนในสังคม การมีสติก่อนทำ ก่อนพูด และ มีความมั่นคง 
มุ่งมั่น แน่วแน่ กล้าเผชิญกับปัญหา   
 3. แนวทางการพัฒนาสังคมในมิติแห่งมรรคมีองค์ 8 คือ การเข้าใจปัญหา เข้าใจหนทางแก้ไข เข้าใจกระบวนการจัดการ 
การเข้าถึงการกระทำ สร้างความร่วมมือจากผู้เกี่ยวข้อง ร่วมมือกันทำงาน ร่วมกันวิเคราะห์ปัญหาและผลสัมฤทธ์ิ เมื่อต่างฝ่ายต่าง
เข้าใจกัน เข้าถึงกัน สังคมเกิดความสมดุล มั่นคง และยั่งยืน      
        
คำสำคัญ :  การพัฒนาสังคม, มรรคมีองค์ 8 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



วารสาร  เสียงธรรมจากมหายาน  ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 3 ประจำเดือน กรกฎาคม – กันยายน 2567 |  388 

Abstract 
 
 This research article has the following objectives: 1 )  to study the obstacles to social development 2 ) 
to develop society in the dimensions of the Eightfold Path 3 )  to present guidelines for social development in 
the dimensions of the Eightfold Path.  
 The study results found that: 
 1. Problems and obstacles to social development were caused by the physical, emotional, mental, and 
social aspects of development that focus on material aspects. causing moral development to deteriorate 
Addiction to violent online media causes bad behavior in learning This causes problems in the human and 
social development system. and the main causes of those problems come from not being trained and trained 
mentally to be strong.  
 2. Social development in the dimension of the Eightfold Path was found to be a process that will allow 
all humans to live together in society in peace. By thinking about helping and supporting, thinking about 
sacrificing one's happiness. for the benefit of others Don't think of hurting others. By speaking with kindness, 
speaking with kindness, speaking with kind words, and doing with the heart, also known as volunteer spirit. Don't 
expect anything in return. Not having bias, not being dishonest, not cheating, trying to develop one's potential 
to a higher level. To be accepted by people in society Be mindful before acting, before speaking, and have 
stability, determination, determination, and courage to face problems.  
 3 .  Guidelines for social development in the dimensions of the Eightfold Path are understanding 
problems Understanding the solution Understanding the management process, access to action Create 
cooperation from those involved work together we analyze problems, and results: When each side understands 
each other and reaches out to each other, society is balanced, stable, and sustainable.  
 
Keyword: Social Development, The Noble Eightfold Path  
 
 
บทนำ 
 การพัฒนาสังคม เป็นงานท่ีต้องเข้าไปเพื่อแก้ไขปัญหาสังคม และพัฒนาคุณภาพชีวิตของประชาชนให้ดีขึ้น เนื่องจากเป็น
พื้นฐานสำคัญของการพัฒนาประเทศ เพราะการพัฒนาสังคมเป็นกระบวนการเปลี่ยนแปลงที่ทำให้สมาชิกในสังคมมีคุณภาพชีวิตที่
ดีขึ้นและเป็นการกระทำใด ๆ ก็ตามที่มีผลต่อการเปลี่ยนแปลงต่อโครงสร้างทางสังคม โดยมีจุดมุ่งหมายเพื่อให้สมาชิกในสังคมที่อยู่
ร่วมกันมีการเปลี่ยนแปลงไปในทางที่ดีขึ้น ซึ่งหมายถึงลักษณะที่เป็นทั้งด้านวัตถุและทางด้านจิตใจ การทำให้คน กลุ่มคนที่อยู่
ร่วมกันในสังคมมีการเปลี่ยนแปลงโดยมีการวางแผนที่คาดหวังถึงผลลัพธ์ที่สามารถส่งผลต่อวิถีชีวิตความเป็นอยู่ของเขาเหล่านั้นให้
ดียิ่งขึ้น  พระพุทธศาสนามีความสำคัญต่อการพัฒนาสังคมและคุณภาพชีวิตของมนุษย์เป็นอย่างยิ่ง สังคมมนุษย์จะมีหลักธรรมคำ
สอนเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจ เพื่อให้สมาชิกในสังคมนั้น ๆ ยึดถือและปฏิบัติตนไปในทางที่ดีท่ีถูกต้อง โดยมีจุดมุ่งหมายเพื่อท่ีจะให้
ทุกคนกระทำแต่ความดี ละเว้นการกระทำช่ัวท้ังปวง  
 การพัฒนาสังคมเป็นองค์ประกอบท่ีสำคัญประการหนึ่งของการพัฒนาประเทศ ซึ่งเป็นองค์ประกอบท่ีได้รับความสนใจจาก
องค์การสหประชาชาติตั้งแต่ภายหลังสิ้นสุดสงครามโลกครั้งท่ี 2 เป็นต้นมา ในขณะเดียวกันประเทศไทยได้เริ่มให้ความสนใจต่อการ
พัฒนาสังคมนับตั้งแต่แผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ ฉบับที่ 2 (พ.ศ. 2510 -2514) เป็นต้นมา ทั้งนี้การศึกษาแนวคิด 
ทฤษฎีเกี่ยวกับการพัฒนาสังคม ผู้ศึกษาควรมีการทำความเข้าใจเกี่ยวกับ ความหมายเกี่ยวกับการพัฒนาสังคม ความสำคัญของการ
พัฒนาสังคม เป้าหมายของการพัฒนาสังคมเพื่อให้สามารถเข้าใจและนำไปวิเคราะห์กับปรากฏการณ์ทางสังคมได้อย่างถูกต้อง มี
นักวิชาการได้ศึกษาและค้นคว้าไว้ ดังนี้ 
 1.1 ความหมายเกี่ยวกับการพัฒนาสังคม การพัฒนาสังคม หมายถึง การปรับปรุงความเป็นอยู่ของประชาชนให้ดีขึ้น ซึ่ง
วัดจากระดับของสวัสดิการที่ประชาชนได้รับ (การลดอัตราความเจ็บปวด การส่งเสริมสุขภาพทางกาย ใจ และสังคม) ระดับความ
เป็นอยู่และระดับความพึงพอใจที่ประชาชนมีต่อสินค้าและบริการที่ได้รับจากรัฐ และการยอมให้ประชาชนเข้ามามีส่วนร่วมในการ



วารสาร  เสียงธรรมจากมหายาน  ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 3 ประจำเดือน กรกฎาคม – กันยายน 2567 |  389 

พัฒนา ( Department of Economic and Social Affairs 1975, p 8)  การกระทำทุกอย่างท่ีจะก่อให้เกิดการเปลีย่นแปลงที่ดแีก่
ประชาชนในสังคม วิชาชีพทุกสาขา ทุกองค์กร โดยการมีส่วนร่วมของทุกฝ่ายในสังคม และความหมายแคบคือ การจัดบริการทาง
สังคมต่าง ๆ ให้แกคนในสังคม ความหมายกว้างคือ ความพยายามจะยกระดับความเป็นอยู่ของประชาชนในสังคมให้ดีขึ ้น มี
คุณภาพที่ดีขึ้น โดยดำเนินนโยบายเศรษฐกิจและสังคมอย่างถูกต้อง (นงลักษณ์ เอมประดิษฐ์ 2544, หน้า 12) การเปลี่ยนแปลง
โครงสร้างสังคมตามแผนของสังคมหนึ่งใด นั่นคือ การพัฒนาต้องมีการเปลี่ยนแปลง และเป็นการเปลี่ยนแปลงตามที่ผู้ต้องการ
เปลี่ยนแปลงกำหนด สิ่งที่จะเปลี่ยนแปลง คือ โครงสร้างสังคม ซึ่งประกอบ ด้วยคน ระเบียบสังคม และวัตถุสิ่งของ ทั้งนี้ไม่ว่าคน
เหล่านั้นจะเกี่ยวข้องกับเศรษฐกิจ การเมือง การศาสนา อนามัย การศึกษา หรือด้านใด ๆ ก็รวมอยู่ในความหมายนี้ทั้งสิ้น (สัญญา 
สัญญาวิวัฒน์ 2551, หน้า 4) และการพัฒนาสังคมจะต้องเป็นการพัฒนาที่ยั่งยืนโดยพัฒนาที่สนองความต้องการในปัจจุบัน โดยไม่
ทำให้ประชาชนรุ่นต่อไปในอนาคตต้องประนีประนอม ยอมลดความสามารถของตนในการสนองความต้องการของเขาเอง การ
พัฒนาที่ยั่งยืนจะต้องพัฒนา เศรษฐกิจให้ยั่งยืนภายใต้เงื่อนไขการอนุรักษ์สภาพแวดล้อม โดยพัฒนาเศรษฐกิจควบคู่กับธรรมชาติ 
หรือระบบนิเวศ ไม่ทำลายธรรมชาติ การพัฒนาที่ยั่งยืนจึงเป็นการพัฒนาสังคมให้ยั่งยืนกำหนดนโยบาย  สนองความต้องการของ
ประชาชนในปัจจุบัน โดยไม่ทำลายทรัพยากร ซึ่งเป็นที่ต้องการใน อนาคตสังคมที่ยั่งยืนจึงเป็นสังคมที่กิจกรรมทุกอย่างของมนุษย์
เกิดขึ้น และจำเป็นสืบทอดต่อไปได้ภายใต้ขีดจำกัดที่สภาพแวดล้อมกำหนดให้ (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2561, 
หน้า 64-65) 
 1.2 ความสำคัญเกี่ยวกับการพัฒนาสังคม  การพัฒนาสังคมนับว่าเป็นกระบวนการทางสังคม (Social process) ที่สำคัญ 
เพราะการมีกระบวนการนี้ทำให้สังคมไม่อยู่นิ่ง สามารถเปลี่ยนแปลงตนเองจากความไม่เจริญพัฒนา ให้เจริญก้าวหน้า ครอบครัวมี
ความมั่นคง ชุมชนมีความเข้มแข็ง และประชาชนที่ได้รับการพัฒนามีความสุข และสามารถ ดำรงชีพอยูร่วมกันในสังคมได้อยา่งมี
ความสงบสุข  การพัฒนาสังคมมีแก่นสารอยู่ที่การพัฒนาคน และการพัฒนาคนนั้นจะมีความสำคัญอยู่ 2 ประการ คือ 1) การ
พัฒนา ให้คนซึ่งเป็นสมาชิกของสังคมเป็นบุคคลที่สมบูรณ์ มีความสามารถสูง สามารถใช้สติปัญญาตัดสิน ปัญหาเกี่ยวกับ ตนเอง 
และปัญหาอันเกี่ยวกับส่วนรวมได้ 2) พัฒนาคนให้มีทักษะสามารถดำเนินกิจการ ของสังคมได้โดยสมบูรณ์โดยเฉพาะอย่างยิ่งความ
เป็นคนและกำลังคน (อุทัย หิรัญโต, 2522, หน้า 64) การพัฒนาสังคมที่จะก่อให้เกิด สันติสุขต้องเป็นการพัฒนาที่ถือมนุษย์เป็น
สาระโดยมุ่งให้เกิดพัฒนาการในบุคคลที่ประกอบกันเป็นสังคม พัฒนาการของบุคคลนี้ ทางพระพุทธศาสนาเรียกว่า ภาวนา คือการ
ทำให้เจริญ ซึ่งมีความหมายต่างจาก วัฒนะ ที่แปลว่า รก การพัฒนาสังคมในทัศนะของพระพุทธศาสนา คือการทำให้สังคมนั้นมี  
ภาวะที่เอื้อให้ บุคคลมีชีวิตที่ดีงามนั้น หมายถึงชีวิตที่ ไร้ทุกข์ หลุดพ้นจากความบีบค้น รัดรึงทั้งจากปัจจัยภายนอก และปัจจัย
ภายใน สามารถที่จะกำหนดความเป็นอยู่ของตนด้วยสติปัญญาและความพากเพียรของตนชีวิตเช่นนี้ย่อมไม่ถูกกดดันครอบงำให้
จำกัดอยู่กับตัวเอง จึงมีจิตใจเป็นอิสระและแผ่กว้างไปยังเพื่อนมนุษย์และสรรพชีวิต ภาวะชีวิตดังกล่าวในทางพระพุทธศาสนา
เรียกว่าอิสรภาพ ซึ่ง แปลว่า ความเป็นใหญ่ในตนเอง (พระไพศาล วิสาโล, 2533, หน้า 18-19) การพัฒนาสังคมโดยทั่วไปเราจะให้
ความสำคัญกับการพัฒนา “คน” มากกว่าการพัฒนา “สิ่งของ” ซึ่งมักเป็นจุดเน้นในการพัฒนาเศรษฐกิจ อย่างไรก็ตามการกล่าวถึง
การพัฒนา “คน” ก็ยังอาจมีความหมายได้หลายลักษณะ ได้แก่ การเน้นความหมายในเชิงการให้สวัสดิการสังคมแก่ผู้ขดัสนยากไร้ 
ซึ่งเป็นความหมายในลักษณะ “การสังคมสงเคราะห์” ในอีกความหมายหนึ่งจะให้ความสนใน “คน” ในแง่ปัจเจกบุคคลแต่ละคน
มากกว่าในแง่ของคนที่อยู่ร่วมกันเป็นหมู่คณะ ในความหมายที่ 2 นี้ แนวทางการพัฒนาจะเน้นเรื่องการพัฒนาบุคคลให้มีความรู้ 
บุคลิกภาพ ทัศนคติ กิริยามารยาท การทำหน้าท่ีและความชำนาญในงานต่าง ๆ เป็นต้น ซึ่งโดยทั่วไปแล้ว คือเรื่องการทำให้บุคคล
สามารถอยู่ร่วมกับผู้อื่นนั่นเอง โดยมีข้อสังเกตว่าในความหมายนี้จุดสนใจอยู่ที่ตัวบุคคลเป็นสำคัญ โดยถือเสมือนว่า ระเบียบ
กฎเกณฑ์ของสังคมที่กำหนดให้ไว้แล้วนั้นมีความถูกต้องเหมาะสมบุคคลมีหน้าที่จะต้องปรับตัวให้เข้าระเบียบนั้น “การพัฒนา
สังคม” ในความหมายนี้ก็คือ การทำให้บุคคลยอมรับและปรับตัวเข้ากับระเบียบของสังคมที่มีอยู่ให้ได้สมบูรณ์ยิ่งขึ้น (พัทยา สายหู, 
2544, หน้า 263-264)  
 1.3 เป้าหมายการพัฒนาสังคม การพัฒนาสังคมในทัศนะของท่านพุทธทาส คือ การพัฒนาจะต้องเป็นไปเพื่อสุขภาพชีวิต
ที่ดีอุปมาชีวิตที่สมบูรณ์จำต้องมีพฤกษาแห่งชีวิต 4 ต้น ได้แก่ 1) กายพฤกษา คือการพัฒนาร่างกายให้เจริญถูกต้อง ผาสุกด้วยการ
เจริญกายภาวนา 2) จิตตพฤกษา คือการพัฒนาจิตให้มีสุขภาพ มีสมรรถภาพ ทำหน้าท่ีได้ดีด้วยการ เจริญสมถกรรมฐาน ให้พ้นจาก
นิวรณ์ รบกวนจิตใจด้วยการเจริญจิตตภาวนา 3) โพธิพฤกษา คือการพัฒนาสติปัญญาให้เห็นสิ่งท้ังปวง คือโลกและชีวิตตามเป็นจรงิ
ด้วย การเจริญวิปัสสนากรรมฐานให้พ้นจากอำนาจอวิชาครอบงำด้วยการเจริญภาวนา 4) เมตตยพฤกษา คือ การสร้างมิตรภาพท่ีมี
รากฐานมั่นคงในเพื่อนมนุษย์มีความสัมพันธ์ ที่ดีต่อกันในฐานเพื่อนร่วมทุกข์เกิดแก่เจ็บตายด้วยกัน มีเมตตา อย่างปราศจากความ 
เบียดเบียนและแบ่งฝักแบ่งฝ่ายเป็นศัตรูกัน หากเกื้อกูลกันได้ถูกต้องด้วยการเจริญศีลภาวนา (พระดุษฎี เมธงฺกุโร, 2532, หน้า 8-9)  
 สรุปได้ว่า พระพุทธศาสนาให้มนุษย์เป็นศูนย์กลางในการพัฒนา กล่าวคือ มนุษย์ต้องเป็นผู้กระทำด้วยการฝึกฝนอบรมให้
ตนเองเกิดคุณสมบัติภายใน ได้แก่ คุณสมบัติทางศีล ทางสมาธิ และทางปัญญา ที่มีผลส่งไปสู่ภายนอกตน อันเป็นความสัมพันธ์



วารสาร  เสียงธรรมจากมหายาน  ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 3 ประจำเดือน กรกฎาคม – กันยายน 2567 |  390 

ระหว่างมนุษย์และวัตถุ ซึ่งแสดงออกผ่านพฤติกรรมทางกาย และวาจา ดังนั้นมนุษย์จึงเป็นผู้ลงมือกระทำ หรือผู้สร้างให้เกิดมี
คุณสมบัติดังกล่าวนี้ขึ้น ให้เกิดการพัฒนาในแง่ความเป็นมนุษย์ และมนุษย์ก็ยังเป็นผู้ที่ถ่ายถอดคุณสมบัติที่ตนทำให้มีขึ้นไปสู่
ภายนอก ซึ่งเป็นการพัฒนาใน ด้วยเหตุนี้พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาแห่งความสงบสุข ที่มีบทบาทสำคัญในการพัฒนาสังคมเป็น
อย่างมากในด้านต่าง ๆ ช่วยแก้ไขปัญหาของประชาชนให้อยู่อย่างสงบสุข ร่มเย็นในการดำเนินชีวิตประจำ 390วัน ให้ชีวิตที่มี
คุณภาพ มีศักยภาพที่ดีขึ้นทั้งด้านร่างกาย จิตใจ อารมณ์ สังคม และสิ่งแวดล้อม และสามารถที่จะดำ390เนินชีวิตอยู่ในสังคมได้
อย่างมีความสุขและรู้เท่าทันภายใต้กระแสโลกาภิวัตน์และสถานการณ์ที่เปลี่ยนแปลงต่าง ๆ ของโลก 
 พระพุทธศาสนาได้แสดงเป้าหมายของชีวิตไว้หลายระดับ ซึ่งทุกเป้าหมายล้วนเป็นเป้าหมาย ที่มีจริยธรรมเคียงคู่มาด้วย 
กล่าวอีกอย่างก็คือ เป้าหมายมีทั้งเป้าหมายทางโลกและเป้าหมายทางธรรม แต่ทุกเป้าหมายจะต้องจะต้องมีจริยธรรมประกอบด้วย
เสมอ โดยที่เป้าหมายที่ดีที่สุดหรือเป้าหมายที่แท้จริงของพระพุทธศาสนาคือนิพพานอันเป็นความพ้นทุกข์อย่างสมบูรณ์และและ
เด็ดขาด (วัชระ งามจิตรเจริญ, 2552, หน้า 393)  
 2.1 ความหมายตามศัพท์ 
 มรรค, มรรคะ-, มรรคา [มัก, มักคะ-, มันคา] น. ทาง, เหตุ, ใช้คู่กับว่า ผล ว่า เป็นมรรคเป็นผล ในพระพุทธศาสนา เป็น
ช่ือแห่งโลกุตรธรรม คู่กับ ผล มี 4 ช้ัน คือ โสดาปัตติมรรค  สกทาคามิมรรค อนาคามิมรรค อรหัตตมรรค ทางที่จะนำไปสู่ความพ้น
ทุกข์ เป็น 1 ในอริยสัจ 4 ได้ ทุกข์ สมุทัย นิโรธ และมรรค เรียกเต็มว่า มรรคมีองค์ 8 ประกอบด้วย สัมมาทิฏฐิ-ความเห็นชอบ 1 
สัมมาสังกัปป-ความดำริชอบ 1 สัมมาวาจา การเจรจาชอบ 1 สัมมากัมมันตะ- การงานชอบ 1 สัมมาอาชีวะ-การเลี้ยงชีวิตชอบ 1 
สัมมาวายามะ-ความพยายามชอบ 1 สัมมาสติ -ความระลึกชอบ 1 สัมมาสมาธิ -ความตั ้งใจชอบ 1 หรือเรียกอีกหนึ ่งว่า 
มัชฌิมาปฏิปทา คือ ทางสายกลาง              (วิ. มหา. (ไทย)  6/13/19) 
 2.2 ความหมายตามนัยของพระพุทธศาสนา 
 มรรคมีองค์ 8 หรือ อัฏฐังคิกมรรค เรียกเต็มว่า อริยอัฏฐังคิกมรรค แปลว่า “ทางมีองค์แปดประการ อันประเสริฐ คือ 1) 
สัมมาทิฏฐิ เห็นชอบ ได้แก่ ความรู้อริยสัจจ์ 4 หรือ เห็นไตรลักษณ์ หรืออกุศลและอกุศลมูลกับกุศลและกุศลมูล หรือเห็นปฏิจจสมปุ
บาท 2) สัมมาสังกัปปะ ดำริชอบ ได้แก่ เนกขัมมสังกัปป์ อพพยาบาทสังกัปป์ อวิหิงสาสังกัปป์ 3) สัมมาวาจา เจรจาชอบ ได้แก่ วจี
สุจริต 4 4) สัมมากัมมันตะ กระทำชอบ ได้แก่ กายสุจริต 3 5) สัมมาอาชีวะ เลี้ยงชีพชอบ ได้แก่ เว้นมิจฉาชีพ ประกอบสัมมาชีพ 
6) สัมมาวายามะ พยายามชอบได้แก่ ปธาน หรือ สัมมัปปธาน 4 7) สัมมาสติ ระลึกชอบ ได้แก่ สติปัฏฐาน 8) สัมมาสมาธิ ตั้งจิตมั่น
ชอบ ได้แก่ ฌาน 4              (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2561, หน้า 215) 
 2.3 ความสำคัญเกี่ยวกับมรรคมีองค์ 8 
 มรรคมีองค์ 8 เป็นหลักธรรมที่มีความสำคัญยิ่งในทางพระพุทธศาสนา เพราะเป็นกระบวนการ หรือวิธีการปฏิบัติที่ผู้
ปฏิบัติตามแล้วทำให้เกิดปัญญาญาณ ทำให้คลายความยึดมั่นถือมั่น ก่อให้เกิดความสงบกายสงบใจ            ทำให้รู้ยิ่ง และ
สามารถกระทำให้ถึงที่สุดแห่งทุกข์ได้ คือ พระนิพพาน มรรคมีความสำคัญเป็นอย่างยิ่งต่อการพ้นทุกข์ของมนุษย์ เพราะหากไม่มี
มรรค มนุษย์จะหาทางออกจากทุกข์ไม่ได้เลย (ประเสริฐ อุทัยเฉลิม 2554, หน้า 13)  ประกอบด้วยหลัก 
  1) สัมมาทิฏฐิ (เข้าใจถูก) 
  สัมมาทิฏฐิ หมายถึง ความรู้ในอริยสัจ 4 การเห็นไตรลักษณ์ และการเห็นปฏิจจสมุปบาท ที.ม. (ไทย) 10/402/335 เป็น
องค์แรกในมรรคมีองค์แปด เป็นประตูบานแรกในการส่งเสริมให้คุณงามความดีเกิดขึ้นเพราะเป็นการกล่าวถึงแนวคิดหรือความเห็น
ที่ถูกต้อง มีความเห็นชอบตามทำนองคลองธรรม คือ เห็นชอบ รู้เข้าใจถูกต้อง เห็นตามที่เป็นจริง (สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จ
พระสังฆราช สกลมหาสังฆ  ปริณายก, 2555, หน้า 8) 
 2) สัมมากังกัปปะ (คิดถูก) 
 สัมมาสังกัปปะ เป็นการดำริชอบหรือความนึกคิดในทางที่ถูกต้องทำสิ่งที่ดงีาม เป็นหนึ่งในมรรค 8 คือ ความคิด คือ ความ
ดำริติตรอง หรือคิดการต่าง ๆ ที่ไม่เป็นไปเพื่อเบียดเบียนตนเองและผู้อื่น (ส.ํม. (ไทย) 19/8/11) ไม่เศร้าหมองขุ่นมัว เป็นไปในทาง
สร้างสรรค์ ประโยชน์สุข เช่น คิดไปในทางเสียสละ หวังดี มีไมตรี ช่วยเหลือเกื้อกูล และความคิดที่บริสุทธ์ิ อิงสัจจะ อิงธรรม ไม่เอน
เอียง ด้วยด้วยความเห็นแก่ตัว ความคิดจะได้จะเอา หรือความเครียดแค้น ชิงชัง มุ่งทำลาย ( ขวัญษา เอกจิตต์ และอุทัย สติมั่น, 
2559, หน้า 172) 
 3) สัมมาวาจา (พูดถูก) 
 สัมมาวาจา เจรจาชอบ คือ วจีสุจริต 4 คือ เว้นจากการพูดเท็จ เว้นจากการพูดส่อเสียด เว้นจากการพูดคำหยาบ และเว้น
จากการพูดเพ้อเจ้อ การเว้นจากการพูดไม่ดี หรือทุจริตทางคำพูด 4 ประการ  ที.ม. (ไทย) 10/402/335 
 4) สัมมากัมมันตะ (ทำถูก) 
 สัมมากัมมันตะ กระทำชอบ ทำการชอบ คือ การกระทำที่เว้นจากความประพฤติชั่วทางกาย 3 อย่าง อันได้แก่ เว้นจาก



วารสาร  เสียงธรรมจากมหายาน  ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 3 ประจำเดือน กรกฎาคม – กันยายน 2567 |  391 

การฆ่าสัตว์ เว้นจากการถือเอาสิ่งของที่เขามิได้ให้ และเว้นจากการประพฤติผิดในกาม  ที.ม. (ไทย) 10/402/335 
 5) สัมมาอาชีวะ (อาชีพถูก) 
 สัมมาอาชีวะ เลี้ยงชีพชอบ หมายถึง การทำมาหากินด้วยอาชีพท่ีสุจริต เลี้ยงชีพชอบ คือ เว้นมิจฉาชีพ ประกอบสัมมาชีพ 
ได้แก่ เว้นจากเลี้ยงชีวิตโดยทางที่ผิด เช่น โกงเขา หลอกลวง สอพลอ บีบบังคับขู่เข็ญ ค้าคน ค้ายาเสพติด ค้ายาพิษ เป็นต้น สมเด็จ
พระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต) (2561, หน้า 215) การประกอบอาชีพท่ีถูกต้อง และสุจริตไม่ก่อความเดือดร้อนเสียหายแก่ผู้อืน่ 
(ขวัญษา เอกจิตต์ และอุทัย สติมั่น, 2559, หน้า 172) 
 6) สัมมาวายามะ (พยายามถูก) 
 สัมมาวายามะ เพียรชอบ เกิดฉันทะพยายาม ปรารภความเพียร ประคองจิตไว้ ตั้งจิตไว้ คือ เพียรระวังบาปท่ียังไม่เกิดมใิห้
เกิดขึ้น เพียรละบาปที่เกิดขึ้นแล้ว เพียรทำกุศลที่ยังไม่เกิดให้เกิดขึ้น เพียรรักษากุศลที่เกิดขึ้นแล้วมิให้เสื่อม แต่ให้เจริญยิ่ งขึ้น 
(สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก, 2555, หน้า 9) 
 7) สัมมาสติ (ระลึกถูก) 
 สัมมาสติ การมีสติกำหนดระลึกรู้อยู่เป็นนิจว่า กำลังทำอะไรอยู่ กำหนดรู้สภาวะที่เกิดขึ้นจริงในขณะปัจจุบัน คือ ระลึกไป
ในที่ตั้งของสติที่ดีทั้งหลาย เช่น ในสติปัฏฐาน 4 คือ กาย เวทนา จิต ธรรม (สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหา
สังฆปริณายก, 2555, หน้า 9) 
 8) สัมมาสมาธิ (ตั้งใจถูก) 
 สัมมาสมาธิ แปลว่า สมาธิชอบ คือความตั้งใจมั่นโดยถูกทาง โดยการที่กุศลจิตมีอารมณเ์ป็นอันเดียว (ความตั้งมั่นแห่งกุศล
จิตในในอารมณ์อันใดอันหนึ่ง ไม่ฟุ้งซ่าน) (สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก, 2555, หน้า 9) 
  สรุปได้ว่า หลักมรรคมีองค์ 8 มีเป้าหมายเพื่อกำจัดมิจจามรรค ส่งเสริมการบรรลุสัมมามรรค และส่งเสริมการบรรลุ
อริยมรรคซึ่งเป็นเป้าหมายสูงสุดในพระพุทธศาสนา การบรรลุสัมมามรรคและอริยมรรคนั้น ยังเป็นกระบวนการพัฒนาคุณภาพของ
มรรคทั้ง 8 องค์ให้มีการเปลี่ยนแปลงไปในทางที่ดีและมีคุณภาพแบบเพิ่มพูนมากขึ้นๆ กว่าจุดเริ่มต้นไปพร้อมกันด้วย โดยอาศัย
องค์ประกอบ คือ ความรู้ชัดที่เป็นสัมมาทิฏฐิในระดับเบื้องต้น ความพยายามที่เป็นสัมมาวายามะในระดับเบื้องต้น และความมสีติ
ในขณะนั้นท่ีเป็นสัมมาสติในระดับเบื้องต้นร่วมอยู่ด้วยมาใช้ในการพัฒนาของมรรคที่บุคคลนำมาประยุกต์ใช้ในวิถีชีวิตประจำวัน ซึ่ง
เป็นไปในลักษณะที่ว่าเป็นการทำงานประสานสัมพันธ์อย่างเกื ้อกูลกัน ในการเข้าไปสนับสนุนการบรรลุองค์ธรรมทั้ง 5 คือ 
สัมมาทิฏฐิ สัมมาสังกัปปะ สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ สัมมาอาชีวะ ส่วนการบรรลุสัมมาวิริยะและสัมมาสติ นั้น เกิดจากการทำ
หน้าท่ีในฐานะเป็นองค์ประกอบร่วมกันในการเข้าไปสนับสนุนองค์มรรคทั้ง 5 ก่อนหน้าให้เป็นสัมมามรรค จึงเป็นเหตุปัจจัยนำไปสู่
การบรรลุสัมมาวิริยะและสัมมาสติ ตามลำดับ ทั้งนี้ ยิ่งมีความพยายามและมีสติดำเนินการสนับสนุนให้มรรคมีองค์ 8 ก้าวหน้าไป
เท่าใด สัมมาวิริยะและสัมมาสติเองก็ยิ่งอบรมบ่มตัวให้แข็งกล้าชัดเจนมีกำลังบริสุทธ์ิมากขึ้นเพียงนั้น รวมทั้งเป็นปัจจัยส่งผลต่อการ
บรรลุสัมมาสมาธิในลำดับต่อมาด้วย 
 
วิธีดำเนินการวิจัย 
 ประชากรที่ใช้ในการวิจัยครั้งนี้ ได้แก่ ประชากรจังหวัดภูเก็ต จำนวน 417,885 คน ที่อาศัย อยู่ในอำ391เภอเมืองภูเก็ต 
อำ391เภอถลาง และอำ391เภอกะทู้ (สำนักงานศึกษาธิการจังหวัดภูเก็ต, 2566, หน้า 8)   ประชากรจ ังหว ัดภ ู เก ็ต ที่
อาศัยอยู่ในอำ391เภอเมืองภูเก็ต อำ391เภอถลาง และอำ391เภอกะทู้ ซึ่งผู้วิจัยได้กำหนดขนาดกลุ่มตัวอย่างโดยใช้สูตรของทาโร่ 
ยามาเน่ (Taro Yamane) (ธานินทร์ ศิลป์จารุ, 2557, หน้า 45)  ในกรณีที่ทราบจำ391นวนประชากร ที่ระดับความคลาดเคลื่อน 
0.05 หรือระดับความเชื่อมั่นร้อยละ 95 ดังนี ้

สูตร   n  = 
N 
1 + N (e)2 

 เมื่อ  n  = ขนาดของหน่วยตัวอย่าง  
   N  = ขนาดของประชากรที่ใช้ในการวิจัย 
   e  = ค่าเปอร์เซ็นต์ความคลาดเคลื่อนจากการสุ่มตัวอย่าง 

แทนค่า  n  = 
417,885 

= 399.62 ≈ 400 คน 
1 + 417,885 (0.05)2 

 จากการใช้สูตรคำ391นวณของ ทาโร่ ยามาเน่ (Taro Yamane) โดยมีประชากรจังหวัดภูเก็ตจำ391นวน 417,885 คน 
จึงได้ขนาดของกลุ่มตัวอย่าง จำ391นวน 400 คน จากนั้นจึงทำ391การสุ่มตัวอย่างด้วยวิธีการสุม่แบบแบ่งกลุ่ม (Cluster Random 



วารสาร  เสียงธรรมจากมหายาน  ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 3 ประจำเดือน กรกฎาคม – กันยายน 2567 |  392 

Sampling) โดยแบ่งประชากรออกเป็น 3 กลุ่ม ตามสังกัดอำ392เภอ แล้วจึงแบง่จำ392นวนขนาดของกลุ่มตัวอย่างที่กำ392หนดไว ้
400 คน ออกเป็น 3 กลุ่ม ตามสัดส่วน โดยหาขนาดของกลุ่มตัวอย่างในแต่ละกลุ่มตามสูตร (กัลยา วานิชย์บัญชา, 2548, หน้า 19) 
ดังนี ้
 

n1 = 
Ni 

× n 
N 

 เมื่อ  n1   แทน   จำนวนกลุ่มตัวอย่างแต่ละอำ392เภอ 
   Ni   แทน   จำนวนประชากรแต่ละอำ392เภอ 
   n    แทน   จำนวนกลุ่มตัวอย่างรวมทุกอำ392เภอ 
   N    แทน   จำนวนประชากรทั้งหมด 
  
 ตัวอยา่ง การขนาดกลุ่มตัวอย่างจากประชากรจังหวัดภูเก็ต ท่ีอาศัยอยู่ในอำเภอเมืองภูเก็ต จำ392นวน 248,998 คน ดังนี ้

n1 = 
400 

× 248,998 
417,885 

   n1 = 238 คน 
 ดังนั้น ขนาดของกลุ่มตัวอย่างประชากรจังหวัดภูเก็ต ที่อาศัยอยู่ในอำเภอเมืองภูเก็ต คือ 238 คนรายละเอียดจำ392นวน
ประชากรและกลุ่มตัวอย่างในการวิจัยที่ได้จากการคำ392นวณ  
 
 ตารางที่ 4.1 แสดงจำนวนประชากรและกลุ่มตัวอย่าง จำแนกตามอำเภอ 

อำเภอ 
จำนวนประชากร (คน) 
ประชากร กลุ่มตัวอย่าง 

เมืองภูเก็ต 248,998 238 
ถลาง 111,962 107 
กะทู ้ 56,925 55 
รวม 417,885 400 

 
 จากประชากร 417,885 คน ได้กลุ่มตัวอย่างจำนวน 400 คน จำแนกเป็นอำเภอเมืองภูเก็ต 238 คน อำเภอถลาง 107 คน 
และอำเภอกะทู้ 55 คน ในการไปเก็บข้อมูลใช้วิธีการสุ่มตัวอย่างแบบง่าย (Simple Random Sampling) จนได้ครบตามจำนวน
ของแต่ละอำเภอที่คำนวณไว้ โดยการสัมภาษณ์ความคิดเห็นผู้ทรงคุณวุฒิที่มีความรู้ความสามารถ ด้านการพัฒนาสังคม และด้าน
พระพุทธศาสนา ทั้งบรรพชิตและคฤหัสถ์ จำ392นวน 17 รูป/คน โดยผ่านขั้นตอน การสร้างเครื่องมือที่ใช้การวิจัย  การสร้างและ
ตรวจสอบคุณภาพเครื่องมือ การเก็บรวบรวมข้อมูล  การวิเคราะห์ข้อมูล และสถิติที่ใช้ในการวิจัย 
 
สรุป 
 5.1 สภาพปัญหา อุปสรรคการพัฒนาสังคม 
 สรุปผลการศึกษาวิเคราะห์สภาพปัญหา อุปสรรคการพัฒนาสังคม พบว่า ผู้ตอบแบบสอบถาม ส่วนใหญ่เป็นเพศชาย 
จำนวน 228 คน คิดเป็นร้อยละ 57.00 เป็นเพศหญิง จำนวน 172 คน คิดเป็นร้อยละ 43.00 ประชาส่วนใหญ่ มีอายุต่ำกว่า 30 ปี 
จำนวน 185 คน คิดเป็นร้อยละ 46.25 ซึ่งส่วนใหญ่มีวุฒิการศึกษาต่ำกว่าปริญญาตรี จำนวน 266 คน คิดเป็นร้อยละ 66.50 อาชีพ
ส่วนใหญ่เป็น นักเรียน/นักศึกษา จำนวน 300 คน คิดเป็นร้อยละ 75.00 ระดับความเห็นที่มีต่ออุปสรรคการพัฒนาสังคม โดย

ภาพรวมมีความคิดเห็นต่ออุปสรรคการพัฒนาสังคมอยู่ในระดับปานกลาง ( =3.10) เมื่อพิจารณาเป็นรายข้อพบว่า มีความเห็น
เกี่ยวกับอุปสรรคการพัฒนาสังคมในมิติแห่งมรรคมีองค์ 8 อยู่ในระดับปานกลางทุกข้อจากมากไปหาน้อย 3 ลำดับ คืออุปสรรคการ

พัฒนาด้านจราจรทางบกภายในจังหวัดภูเก็ต ( =3.40) รองลงมาคือ อุปสรรคการพัฒนาด้านการขนส่งสินค้า อุปโภคและบริโภค 

( =3.28) และ อุปสรรคการพัฒนาด้านคมนาคมทางอากาศระหว่างจังหวัดภูเก็ตกับต่างจังหวัดและต่างประเทศ มีความเห็น เป็น

อันดับสุดท้าย ( =3.26) ข้อมูลจากการสัมภาษณ์ พบว่า สภาพปัญหา อุปสรรคการพัฒนาสังคมในปัจจุบัน เกิดจาก ร่างกาย 



วารสาร  เสียงธรรมจากมหายาน  ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 3 ประจำเดือน กรกฎาคม – กันยายน 2567 |  393 

อารมณ์ จิตใจ สังคม การพัฒนาท่ีมุ่งเน้นด้านวัตถุ ทำให้การพัฒนาศีลธรรมเสื่อมถอยลง การเสพติดสื่อออนไลน์ท่ีมีความรุนแรง ทำ
ให้เกิดการเรียนแบบพฤติกรรมที่ไม่ดี ทำให้ระบบการพัฒนาคนและสังคมเกิดปัญหา และสาเหตุหลักของปัญหาเหล่านั้น มาจาก
การไม่ได้รับอบรมฝึกฝนทางด้านจิตใจให้เข้มแข็ง และสภาพปัญหา อุปสรรคการพัฒนาสังคมในปัจจุบัน มาจากคนในสังคมขาด
ความรู้ความเข้าใจถึงสภาพปัญหาที่เกิดขึ้น ไม่เข้าใจปัญหาเหล่านั้นว่ามีสาเหตุเกิดมาจากอะไร การดำรงชีวิตของคนในสังคมเกิด
ความเห็นแก่ตัว เกิดการเอารัดเอาเปรียบ 
 5.2 การพัฒนาสังคมในมิติแห่งมรรคมีองค์ 8  
 สรุปผลการพัฒนาสังคมในมิติแห่งมรรคมีองค์ 8 ทั้ง 8 ด้าน พบว่า  1) การพัฒนาสังคมในด้านสัมมาทิฏฐิ (ความเห็นชอบ) 
เป็นกระบวนการที่จะทำมนุษย์ทุกคนอยู่ร่วมกันในสังคมได้อย่างสันติสุข หลักสัมมาทิฏฐิ เป็นหลักธรรมที่สำคัญที่จะทำให้สังคมเกิด
การพัฒนาได้ เพราะความเข้าใจถูกนั้นเป็นประตูบานแรกที่จะทำให้เข้าหลักของการความคิดถูก การพูดจาถูก การทำถูก การทำ
อาชีพถูก การพยายามถูก การระลึกถูก และการตั้งใจถูก 2) การพัฒนาสังคมในด้านสัมมาสังกัปปะ (ความคิดชอบ) คิดช่วยเหลือ
เกื้อกูล คิดเสียสละ ความสุขส่วนตน เพื่อประโยชน์แก่ผู้อื่น ไม่คิดเบียดเบียนผู้อื่น สัมมาสังกัปปะ เป็นการคิดถึงประโยชน์ส่วนรวม
มากกว่าประโยชน์ส่วนตน การพัฒนาสังคมนั้น จะต้องอาศัยหลักการคิด วิเคราะห์ แยกแยะ อย่างมีเหตุมีผล เพื่อให้เห็น
ข้อบกพร่องของตนเอง การพัฒนาตนให้เป็นผู้มีความคิดดี เป็นส่วนสำคัญที่จะทำให้การอยู่ร่วมกันในสังคมเกิดความผาสุก และ
ยั่งยืน  3) การพัฒนาสังคมในด้านสัมมาวาจา (การพูดจาชอบ) เป็นหลักธรรมที่ทำให้ผู้คนในสังคมอยู่ร่วมกันได้อย่างมีความสุข 
เพราะทุกคนพูดด้วยเมตตา พูดด้วยกรุณา พูดด้วยปิยวาจา เป็นอันจะทำให้องค์กรนั้น ๆ หรือสังคมนั้น ๆ พัฒนาได้  4) การพัฒนา
สังคมในด้านสัมมากัมมันตะ (การกระทำชอบ) เป็นส่วนสำคัญที่ทำให้สังคมเกิดสันติสุข เพราะทุกคนนำหลักศีลธรรม 5 ประการ 
คือ ไม่ฆ่าสัตว์ ไม่ลักทรัพย์ ไม่ประพฤติผิดในกาม ไม่พูดเท็จ ไม่ดื่มสุรายาเมา เพราะการทำถูกในหลักสัมมากัมมันตะนั้นจะต้องเน้น
ความถูกต้องมากกว่าความถูกใจ สังคมจะพัฒนาได้ การทำนั้นจะต้องมีคุณธรรมที่สำคัญคือ การทำด้วยใจ หรือที่เรียกว่าจิตอาสา 
ไม่คิดหวังผลตอบแทน ทำด้วยความเสียสละ ทำด้วยสองมือ และมีความสุขที ่ได้ทำเพื่อสังคม  5) การพัฒนาสังคมในด้าน
สัมมาอาชีวะ (การทำอาชีพชอบ) เป็นการทำหน้าท่ี ๆ ถูกต้อง ไม่มีความลำเอียง ไม่ทุจริต ไม่คดโกง มีความซื่อสัตย์ มีความยุติธรรม 
ต่อหน้าที่ ๆ ทำ หรืองานอาชีพที่ทำ การพัฒนาสังคมนั้นจะดีขึ้นได้ หากทุกคนทำอาชีพอย่างมีคุณธรรม และสิ่งที่สำคัญในการทำ
อาชีพ คือ การได้รับความสุขในอาชีพ และเป็นอยู่ด้วยความภาคภูมิใจในอาชีพของตน  6) การพัฒนาสังคมในด้านสัมมาวายามะ 
(ความพยายามชอบ) ในด้านการพัฒนาสังคมนั้น หมายถึง พยายามพัฒนาศักยภาพของตนให้สูงขึ้น เพื่อเป็นที่ยอมรับของผู้คนใน
สังคม ในด้านพระพุทธศาสนามุ่งเน้นความเพียรพยายามเพื่อทำลายกิเลส เช่น การพยายามทำสิ่งที่เป็นประโยชน์ การพยายามให้
ในสิ่งที่เป็นประโยชน์กับผู้อื่น การพยายามทำเพื่อชุมชนและสังคม การพยายามเปลี่ยนแปลงตัวเองเป็นคนดี และการพยายามหลีก
หนีสิ่งท่ีไม่ได้ ความพยายามลักษณะนี้จะทำให้สังคมเกิดการพัฒนาได้อย่างแน่นอน 7) การพัฒนาสังคมในด้านสัมมาสติ (การระลึก
ชอบ) สัมมาสตินั้นมีความสำคัญต่อการพัฒนาสังคมมาก หากคนในสังคมมีสติก่อนทำ ก่อนพูด ก่อนคิด ปัญหาอาชญากรรม ปัญหา
ครอบครัว ปัญหายาเสพติดจะไม่เกิดขึ้นอย่างแน่นอน สมดังพุทธสุภาษิตที่ว่า สติมโต สทา ภทฺรํ แปลว่า ผู้มีสติเป็นผู้มีความเจริญ
ทุกเมื่อ และสตินั้นจะทำให้สังคมเกิดการพัฒนาทุกเมื่อด้วยเช่น สตินั้นเปรียบเสมือนกัลยาณมิตรที่คอยเตือนไม่ให้หลงผิด เตือน
ไม่ให้ประมาท เตือนให้ไม่เป็นทุกข์ เตือนไม่ให้ลุ่มหลงในความสุข  และ 8) การพัฒนาสังคมในด้านสัมมาสมาธิ (การตั้งใจชอบ) เป็น
หลักประกันความสำเร็จในการทำงาน เพราะการทำงานจะต้องทำด้วยความตั้งใจ มีความมั่นคง มุ่งมั่น แน่วแน่ กล้าเผชิญกับปัญหา
ต่าง ๆ ในสังคม ในการพัฒนาสังคมนั้นทุกคนจะต้องมีความตั้งใจที่จะทำอย่างจริงจัง และสิ่งที่สำคัญที่สุด คือ การตั้งใจอยู่บน
เส้นทางแห่งความสุข กล่าวคือ เส้นทางแห่งความดี และการตั้งใจท่ีสร้างสรรค์สังคมให้เกิดสันติสุข 
 5.1.3 การนำเสนอแนวทางการพัฒนาสังคมในมิติแห่งมรรคมีองค์ 8  
   การพัฒนาสังคมในมิติแห่งมรรคมีองค์ 8 ทั้งในด้านปริมาณและด้านคุณภาพมีความสอดคล้องกัน ด้านเชิงปริมาณพบว่า 
อุปสรรคการพัฒนาสังคมมีมากมากหลายด้านอยู่ในระดับปานกลาง 3.44   ทั้งนี้ในอนาคตปัญหามากมายเหล่านี้อาจจะเพิ่มทวีคูณ 
ทำให้สังคมเกิดปัญหาขาดการพัฒนา การนำหลักมรรคมีองค์ 8 มาประยุกต์ใช้แก้ไขปัญหาสังคมปัจจุบัน ซึ่งอยู่ในระดับมาก 3.57 
ทำให้ทราบว่า มรรคมีองค์ 8 ความสำคัญต่อการพัฒนาสังคมเป็นอย่างมาก และนำไปสู่หลักการคิด 4 การทำ 3 และใช้ชีวิตสุจริต 1 
ดังนี ้
  1. หลักการคิด 4 ได้แก่  1) สัมมาสติ หมายถึง  ตื่นรู้ในความคิด เกิดปัญญาตระหนักรู้จากได้อ่านได้ฟัง ได้เรียนรู้ จนเกิด
ความเข้าใจที่ถูกต้อง  2) สัมมาสมาธิ หมายถึง แน่วแน่ในเป้าหมายของตัวเอง อะไรคือเป้าหมายของตนเองในระยะสั้นและระยะ
ยาวมุ่งมั่นและไม่โลเลเปลี่ยนไปมา พยายามหาเป้าหมายที่มีความสุขของตัวเองให้เจอ และแน่วแน่ท่ีจะลงมือทำตามความเชื่อที่ตรง
กับเป้าหมายของตัวเอง ท้ายสุดความสำเร็จที่ใช่ของตัวเองก็จะเกิดขึ้นได้จริง  และ 3) สัมมาทิฏฐิ หมายถึง ปัญญา เปรียบเหมือน
กุญแจดอกสำคัญของชีวิตแต่ละคน เกิดจากการที่บุคคลมีจิตตั้งมั่น มีความมั่นคงในอารมณ์  และ4) สัมมาสังกัปปะ หมายถึง คิด
ถูกต้อง  การคิดละเอียดชัดเจน  การคิดอย่างมีเหตุผลการคิดกว้างและรอบคอบ การคิดไกล  การคิดลึกซึ้ง การคิดดี และคิดถูกทาง  



วารสาร  เสียงธรรมจากมหายาน  ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 3 ประจำเดือน กรกฎาคม – กันยายน 2567 |  394 

  2. การทำ 3 ได้แก่  1) สัมมาวาจา หมายถึง พูดเป็น ในหลักมงคลสูตรพระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้ตรัสไว้ว่า  ต้องเป็นคำจริง 
คือข้อมูลที่ถูกต้อง มีหลักฐานอ้างอิงได้ ไม่ได้ปั้นแต่งขึ้นมาพูด  ต้องเป็นคำสุภาพ พูดด้วยภาษาที่สุภาพ มีความไพเราะในถ้อยคำ 
พูดถ้อยคำมีประโยชน์ คือมีประโยชน์ต่อผู้ฟัง ถ้าหากนำแนวทางไปคิด หรือปฏิบัติในทางสร้างสรรค์ พูดด้วยจิตที่มีเมตตา เป็นการ
พูดด้วยจิตใจท่ีมีความปรารถนาดีต่อผู้ฟัง มีความจริงใจต่อผู้ฟัง พูดได้ถูกกาลเทศะ พูดในสถานท่ีเหมาะสม และในเวลาที่เหมาะสม   
2) สัมมากัมมันตะ หมายถึง การกระทำทั้งหลาย ย่อมเปรียบได้กับการปลูกพืช ผู้หว่านข้าวลงในนา ย่อมได้รับผลผลิตเป็นข้าว 
สามารถนำมาบริโภคและขายได ้ผู้ปลูกมะม่วงไว้ในสวน ย่อมได้รับผลผลติเป็นมะม่วง สามารถนำมาบริโภคและขายได ้หรือผู้ที่ปลกู
พืชนิดอื่น ๆ เมื่อถึงเวลา ย่อมสามารถนำผลผลิตของพืชชนิดนั้น ๆ มาสร้างประโยชน์ได้  กรรมก็เช่นกัน ไม่ว่าผู้ใดทำกรรมเช่นใดไว้ 
เมื่อถึงเวลาที่กรรมเหล่านั้นมีโอกาสให้ผล ผู้ที่เป็นเจ้าของแห่งกรรม ย่อมต้องได้รับผลของกรรมนั้น เพราะสัตว์โลกทั้งปวง เป็นผู้มี
กรรมเป็นกำเนิด มีกรรมเป็นเผ่าพันธุ์ มีกรรมเป็นที่พ่ึง เป็นทายาทคือผู้รับผลแห่งกรรม ทำกรรมใดไว้ ดีหรือช่ัวก็ตาม จะต้องได้รับ
ผลของกรรมนั้นอย่างแน่นอน  และ3) สัมมาวายามะ หมายถึง พากเพียร การะทำความเพียรพยายามในการที่จะละความช่ัว
ประพฤติความดีเป็นต้น หรือความพยายามในการศึกษาเล่าเรียนในการทำหน้าที่การงาน  ไม่หวาดหวั่นต่ออุปสรรคอันตรายต่าง ๆ 
และไม่กลัวเกรงต่อความเหนื่อยยากลำบาก  
  3. ใช้ชีวิตสุจริต 1 ได้แก่ 1)  สัมมาอาชีวะ หมายถึง ใช้ชีวิตสุจริต กล่าวคือ ความซื่อสัตย์สุจริต คือ การยึดมั่นในความ
สัตย์จริงและในสิ่งที่ถูกต้องดีงาม มีความซื่อตรง และมีเจตนาที่บริสุทธิ์ ปฏิบัติต่อตนเองและผู้อื่นโดยชอบ ไม่คดโกง   การดำเนิน
ชีวิตในสังคมนั้น ความซื่อสัตย์สุจริตเป็นเรื่องที่สำคัญและจำเป็น ไม่ว่าจะซื่อสัตย์ต่อตนเองหรือผู้อื่น ดังนั้น การที่เราจะมีควา ม
ซื่อสัตย์สุจริตนั้น เราจะต้องปลูกฝังและสร้างจิตสำนึกเกี่ยวกับความซื่อสัตย์สุจริตอย่างถูกต้อง และให้เห็นโทษของการไม่ซื่อสั ตย์
สุจริตว่าจะส่งผลต่อตนเองและสังคมอย่างไรบ้าง อีกอย่างหนึ่งการเป็นอยู่อย่างพอเพียง คือ การดำเนินชีวิตโดยยึดหลักความ
พอประมาณ ซื่อตรง ไม่ละโมบโลภมาก รู้จักยับยั้งช่ังใจ และต้องไม่เอาเปรียบหรือเบียดเบียนทั้งตัวเองและผู้อื่น กล่าวโดยภาพรวม 
คือ การเข้าใจ การปฏิบัติ เกิดผลลัพธ์ อันเกิดเป็นองค์ความรู้ที่ได้จากการวิจัยนี้ 
 การพัฒนาสังคมในมิติแห่งมรรคมีองค์ 8 เป็นการพัฒนาสังคมโดยการนำหลักมรรคมีองค์ 8 มาประยุกต์ใช้แก้ไขปัญหา
สังคมในปัจจุบัน  มุ่งเน้นให้บุคคลในสังคมเข้าใจ นำไปปฏิบัติ เพื่อให้เกิดผลลัพธ์ตามหลักมรรคมีองค์  8 ที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้ 
ตลอดถึงเพื่อเป็นแนวทางให้บุคคลในสังคมได้นำไปประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวัน และเพื่อทำให้ปัญหาทางสังคมลดลง ทำให้สังคมนี้
เกิดการพัฒนาไปถึงสุดสูงสุดได้ต่อไป 
 องค์ความรู้ที่ได้จากการวิจัยครั้งนี้ มีดังนี้ 

  
แผนที่ 5.1 องค์ความรู้ที่ได้จากการวิจัย 

 
 
 

Achiev
e

Practice

Understand



วารสาร  เสียงธรรมจากมหายาน  ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 3 ประจำเดือน กรกฎาคม – กันยายน 2567 |  395 

 รูปแบบ (MODEL) องค์ความรู้ใหม่ของการพัฒนาสังคมในมิติแห่งมรรคมีองค์ 8 เรียกว่า สังคมมรรคมีองค์ 8 (MODEL) มี
องค์ประกอบท่ีสำคัญ 3 ประการ 
  1.องค์ประกอบที่ 1 U= Understand หมายถึง  การเข้าใจปัญหา เข้าใจหนทางแก้ไข เข้าใจกระบวนการจัดการ และ
ปรับความเข้าใจระหว่างผู้ให้ ผู้รับ ให้เข้าใจซึ่งกันและกัน    
  2. องค์ประกอบท่ี 2 P= Practice หมายถึง  เมื่อเข้าใจระหว่างกันทุกประการครบถ้วน ต้องเข้าถึงการกระทำ สร้างความ
ร่วมมือจากผู้เกี่ยวข้อง เข้าถึงเครื่องไม้เครื่องมือและวัสดุอุปกรณ์ และความสามัคคีร่วมจิตร่วมใจของผู้ปฏิบัติ ร่วมมือร่วมไม้กัน
ทำงาน ร่วมกันวิเคราะห์ปัญหา  และความต้องการของสังคม ใหบุ้คคลในสังคมนมีส่วนร่วมในกระบวนการพัฒนามากท่ีสุด 
   3. องค์ประกอบท่ี 3 A = Achieve หมายถึง ผลสัมฤทธ์ิ  เมื่อต่างฝ่ายต่างเข้าใจกัน เข้าถึงกัน การพัฒนาก็จะดำเนินการ
ไปอย่างยั่งยืน ไม่ส่งผลกระทบต่อระบบเศรษฐกิจ สังคม สิ่งแวดล้อม หากแต่นำไปสู่การพัฒนาสังคมในเกิดความสมดุล มั่นคง และ
ยั่งยืน 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



วารสาร  เสียงธรรมจากมหายาน  ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 3 ประจำเดือน กรกฎาคม – กันยายน 2567 |  396 

เอกสารอ้างอิง 
กัลยา วาน ิชย ์บ ัญชา . (2548).  สถ ิต ิส  า396หร ับงานว ิจ ัย . กร ุงเทพมหานคร : ภาคว ิชาสถ ิต ิ  คณะพาณิชยศาสตร์                           

และการบัญชี จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป. อ. ปยุตฺโต). (2562). ดุลยภาพ : สาระแห่งสุขภาพและความสมบูรณ์.  พิมพ์ครั ้งที ่ 10. 

กรุงเทพมหานคร : ผลิธัมม์. 
พระดุษฎี เมธงฺกุโร. (2532). การพัฒนาสังคมในทัศนะของพุทธทาสภิกขุ. กรุงเทพมหานคร : มูลนิธิโกมล คีมทอง. 
พระไพศาล วิสาโล. (2533). พุทธธรรมกับการพัฒนาสังคม. กรุงเทพมหานคร : มูลนิธิโกมลคีมทอง. 
พัทยา สายหู. (2544). กลไกของสังคม. กรุงเทพมหานคร : จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.  
ธานินทร์  ศิลป์จารุ. (2557). การวิจัยและวิเคราะห์ข้อมูลทางสถิติด้วย SPSS. พิมพ์ครั้งที่ 15. กรุงเทพมหานคร : บิสซิเนสอาร์

แอนด์ดี. 
นงลักษณ์ เอมประดิษฐ์. (2544). นักสังคมสงเคราะห์กับการพัฒนาสังคม. กรุงเทพมหานคร : มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์.  
วัชระ งามจิตรเจริญ. (2552). พุทธศาสนาเถรวาท. พิมพ์ครั้งท่ี 2. กรุงเทพมหานคร : มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
สัญญา สัญญาวิวัฒน์. (2551). ทฤษฎีและกลยุทธ์การพัฒนาสังคม. พิมพ์ครั้งท่ี 8. กรุงเทพมหานคร : จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
ประเสริฐ อุทัยเฉลิม. (2554). กลัวเกิด ไม่กลัวตาย มรรค 8. กรุงเทพมหานคร : แคนน่ากราฟฟิค. 
ส านักงานศึกษาธิการจังหวัดภูเก็ต. (2566). แผนพัฒนาการศึกษาจังหวัดภูเก็ต (พ.ศ.2566-2570). ภูเก็ต : ส านักงานศึกษาธิการ

จังหวัดภูเก็ต. 
อุทัย หิรัญโต. (2522). หลักสังคมวิทยา. กรุงเทพมหานคร : โอเดียนสโตร์.  
ขวัญษา เอกจิตต์ และอุทัย สติมั่น. (2559). หลักไตรสิกขากับการพัฒนาตน. วารสารครุศาสตร์ปริทรรศน์ฯ. 3(2), 170-179. 
 
 
 


