
 
328 วารสาร เสียงธรรมจากมหายาน ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 1 ประจำเดือน มกราคม – มีนาคม 2567 

พระอนัมนิกายบิณฑบาต: การศึกษาเบื้องต้นของปรัชญา 
และปฏิบัติการในพุทธศาสนา 

Anamnikaya Thailand: An introductory study of Buddhist philosophy and 
practice. 

 
ดร.สุริยา แสงอินตา 

สำนักงานการศึกษาพระปริยัติธรรม แผนกสามัญศึกษา เขต 14 
Dr.Suriya sanginta 

Office of the General Buddhist Education Area 14 
Corresponding Author E-mail :drsuriyasanginta@gmail.com 

(Received : 29 March 2024 ; Edit : 30 March 2024; accepted : 30 March 2024) 
 

บทคัดย่อ 
ชาวเวียดนามได้อพยพเข้ามาในสยามตั้งแต่สมัยกรุงศรีอยุธยาเป็นราชธานี แต่ยังไม่มีการสืบค้นขอ้มูลที่แน่

ชัด ในปี พ.ศ.2316 เกิดกบฏที่เมืองเว้ ประเทศเวียดนาม ทำให้เชื้อพระวงศ์เวียดนามต้องอพยพลงมาทางใต้ เจ้าเมือง
ฮาเตียนได้อพยพครอบครัวและองเชียงซุนเข้ามายังกรุงธนบุรีในปี พ.ศ. 2319 พระเจ้ากรุงธนบุรีโปรดเกล้าฯ ให้รับไว้
และพระราชทานที่ให้ตั ้งบ้านเรือนอยู่นอกพระนครทางฝั่งตะวันออก ต่อมาองเชียงซุนพยายามจะหลบหนี จึงถูก
ประหารชีวิต ญวนกลุ่มนี้เป็นกลุ่มแรกที่อพยพเข้ามาตั้งรกรากในสยาม พระอนัมนิกายบิณฑบาตมีแนวคิดหลักที่สำคัญ
เกี่ยวกับการศึกษาเบื้องต้นของปรัชญาและปฏิบัติการในพุทธศาสนา ซึ่งประกอบด้วยการศึกษาและวิเคราะห์เกี่ยวกับสี่
ประการหลัก หรือ "ประการบ่งบอกแห่งพระอนัมนิกาย" ท่ีได้รับคำสอนจากพระพุทธเจ้าเอง  

คณะสงฆ์เวียดนามในประเทศไทยจึงต้องปรับปรุงแก้ไขระเบียบประเพณีและวัตรปฏิบัติของพวกเขา ให้
สอดคล้องกับพระสงฆ์ไทยในหลายประการ เพื่อให้สามารถประสานงานได้อย่างมีประสิทธิภาพ โดยเฉพาะในเรื่องการ
ออกบิณฑบาตและการทำวัตรเช้าและเย็น การถือวิกาลโภชนา และการผนวกพิธีกรรมฝ่ายเถรวาท หนึ่งในการปรับปรุง
ที่สำคัญคือการทำให้มีการปฏิบัติพิธีทางศาสนาที่เข้ากันได้กับวัฒนธรรมและประเพณีของพระสงฆ์ไทย เช่น การมีพิธี
ทอดกฐินและทอดผ้าป่า การจัดพิธีบวช และพิธีเข้าพรรษา เพื่อให้สอดคล้องกับสภาพแวดล้อมและสภาพความเป็นอยู่
ของพระสงฆ์ในประเทศไทย 

 
สำคำคัญ : พระอนัมนิกาย,บิณฑบาต,ปรัชญา 

 
Abstract 

Vietnamese people migrated to Siam since the Ayutthaya period as royal subjects. However, 
there is still no clear information available. In the year 1733, a rebellion occurred in the city of Hue, 
Vietnam, leading to the displacement of the Vietnamese royal lineage, who had to migrate southward. 
The ruler of Hanoi led his family and Nguyen lords to Bangkok in 2319 B.E. The ruler of Bangkok kindly 
accepted them and granted them land to settle outside the city on the eastern bank. Later, the 
Nguyen lords attempted to escape but were executed. This group was the first to establish roots in 
Siam. The Anamnikaya Vinaya philosophy has fundamental principles regarding the basic education 
of philosophy and practices in Buddhism, which includes studying and analyzing the Four Noble 
Truths, or "the indications of the Anamnikaya," taught by the Buddha himself. The Vietnamese Sangha 
in Thailand had to amend their customs and practices to be in line with Thai monks in various aspects 
to facilitate effective coordination, especially concerning ordination procedures, morning and evening 
rituals, holding the Vinaya, and incorporating Theravada rituals. One significant improvement was 



 
329 วารสาร เสียงธรรมจากมหายาน ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 1 ประจำเดือน มกราคม – มีนาคม 2567 

ensuring religious ceremonies compatible with the culture and customs of Thai monks, such as 
ordination ceremonies, novice ordination ceremonies, and entering the rainy season retreat, to align 
with the living environment and circumstances of monks in Thailand. 

 
Keywords: Anamnikaya, Vinaya, Philosophy 
 
ความเป็นมา 
เรื่องที่พวกญวนมาอยู่ในประเทศสยามนี้ จะเป็นมาอย่างไรในสมัยเมื่อกรุงศรีอยุธยาเป็นราชธานีข้าพเจ้ายัง

ไม่ได้สืบสวนขึ้นไปถึง เคยสืบแต่เรื่องพงศาวดารของพวกญวนที่อยู่ใน กรุงเทพมหานคร นี้ ได้ความว่าเมื่อราว พ.ศ. 
2316 เกิดกบฏขึ้นที่เมืองเว้อันเป็นราชธานีของประเทศญวน พวกกบฏชิงเมืองได้เมืองแล้วฆ่าฟันเจ้านายเสียเป็นอัน
มาก พวกราชวงศ์ญวนที่รอดอยู่ได้พากันหนีพวกกบฏลงมาทางเมืองไซ่ง่อนหลายองค์ องเชียงซุนราชบุตรที่ 4 ของเจ้า
เมืองเว้มาอาศัยอยู่ที่เมืองฮาเตียน ซึ่งต่อแดนเขมรมณฑลบันทายมาศของเขมร พวกกบฏยกกองทัพมาติดตาม เจ้าเมือง
ฮาเตียนเห็นเหลือกําลังที่จะต่อสู้ ก็อพยพครอบครัวพาองเชียงซุนเข้ามายังกรุงธนบุรี เมื่อราวปีวอก พ.ศ. 2319 พระเจ้า
กรุงธนบุรี โปรดเกล้าโปรดกระหม่อมให้รับไว้แล้วพระราชทานที่ให้ญวนพวกองเชียงซุน ตั้งบ้านเรือนอยู่นอกพระนคร
ทางฝั่งตะวันออก คือตรงที่แถวถนนพาหุรัดทุกวันนี้ จึงเรียกกันว่าบ้านญวนมาจนสร้างถนนพาหุรัด อยู่มาองเชียงซุน
พยายามจะหนี พระเจ้ากรุงธนบุรีจึงมีรับสั่งให้ประหารชีวิตเสีย1 พวกองเชียงซุนเป็นญวนพวกแรกที่อพยพเข้ามาตั้ง
ภูมิลำเนาอยู่ในประเทศนี้ เมื่อภายหลังเสียกรุงศรีอยุธยาแก่พม่าข้าศึกแล้ว ต่อมาถึงช้ันกรุงรัตนโกสินทร์ เมื่อรัชกาลที่ 1 
มีราชนัดดาของเจ้าเมืองเว้อีกองค์หนึ่งช่ือองเชียงสือ เดิมหนีพวกกบฏมาอาศัยอยู่ที่เมืองไซ่ง่อน พวกญวนที่เมืองไซ่ง่อน
นับถือ ถึงยกย่องให้ครองเมืองแต่รักษาเมืองต่อสู้ศัตรูไม่ไหว จึงหนีมาอาศัยอยู่ที่เกาะกระบือในแดนเขมร พระยาชลบุรี
คุมเรือรบไทยไปลาดตระเวนทางทะเล ไปพบองเชียงสือๆ จึงพาครอบครัวโดยสารเรือพระยาชลบุรีเข้ามาขอพึ่งพระ
บารมีอยู่ ณ กรุงเทพมหานคร เมื่อปีเถาะ พ.ศ. 2326 อันเป็นปีท่ี 2 ในรัชกาลที่ 1 พระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬา
โลก ทรงพระกรุณารับทำนุบํารุงและพระราชทานที่ ให้ ญวนพวกองเชียงสือตั้งบ้านเรือนอยู่ริมแม่น้ำฝั่งตะวันออกที่
ตำบลคอกกระบือ คือตรงท่ีตั้งสถานทูตโปรตุเกสทุกวันน้ี พวกญวนท่ีนับถือองเชียงสือมีมาก ครั้นรู้ว่าองเชียงสือได้มาพึ่ง
พระบารมีเป็นหลักแหล่งอยู่ในกรุงเทพมหานคร ก็พากันอพยพครอบครัวติดตามเข้ามาอีกเน่ืองๆ จำนวนญวนที่เข้ามา
ในคราวองเชียงสือเห็นจะมากด้วยกัน จึงปรากฏว่าองเชียงสือได้ควบคุมพวกญวนไปตามเสด็จในการทำสงครามกับพม่า
หลายครั้ง องเชียงสืออยู่ในกรุงเทพมหานคร 4 ปี ครั้นถึงปีมะเมีย พ.ศ. 2329 องเชียงสือเขียนหนังสือทูลลาวางไวท้ี่ที่
บูชาแล้วลอบลงเรือหนีไปกับคนสนิท เนื้อความในหนังสือนั้นว่า ตั้งแต่เข้ามาพึ่งพระบรมโพธิสมภาร ได้ทรงพระกรุณา
โปรดเกล้าโปรดกระหมอ่มทำนุบํารุงเปน็อเนกประการ ถึงให้กองทัพไทยไปช่วยตีเมืองไซ่ง่อนพระราชทานก็ครั้งหนึ่ง แต่
การยังไม่สำเร็จเพราะกรุงเทพมหานครติดทำสงครามอยู่กับพม่า จะรอต่อไปก็เกรงว่าพรรคพวกทางเมืองญวนจะรวนเร
ไปเสีย ครั้นจะกราบถวายบังคมลาโดยเปิดเผยก็เกรงจะมีเหตุขัดข้องจึงได้หนีไป เพื่อจะไปคิดอ่านตีเอาเมืองไซ่งอ่นคืน 
ถ้าขัดข้องประการใดขอพระบารมีเป็นท่ีพึ่งทรงอุดหนุนด้วย เมื่อได้เมืองแล้วจะมาเป็นข้าขอบขัณฑสีมาสืบไป องเชียงสื
อหนีไปพักอยู่ที่เกาะกูด เมื่อข่าวที่องเชียงสือหนีทราบถึงพระกรรณพระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกไม่ทรงถือ
โทษ แต่กรมพระราชวังบวรมหาสุรสิงหนาททรงขัดเคืององเชียงสือ ในครั้งนั้นจึงโปรดให้ญวนพวกองเชียงสือย้ายขึ้นไป
ตั้งบ้านเรือนอยู่เสียที่บางโพ ยังมีเชื้อสายสืบมาจนทุกวันนี้มี พวกญวนที่อพยพเข้ามาอยู่เมืองไทยภายหลังครั ้งอง
เชียงสือมาเมื่อในรัชกาลที่ 3 อีก 3 คราว คือ เมื่อปีมะเมีย พ.ศ. 2377 พระเจ้าแผ่นดินญวนมินมางประกาศห้ามมิให้
พวกญวนถือศาสนาคริสตัง และจับพวกญวนที่เข้ารีตทำโทษต่าง ๆ จึงมีพวกญวนเข้ารีตอพยพครอบครัวหนีภัยเขา้มา
พึ่งพระบารมีอยู่ในประเทศนี้ มาอยู่ที่เมืองจันทบุรีโดยมาก ที่เข้ามาอยู่ในกรุงเทพมหานครก็เห็นจะมีบ้าง ชะรอยจะมา
อยู่ที่บ้านโปรตุเกสเข้ารีตซึ่งอพยพเข้ามาจากเมืองเขมร และโปรดเกล้าโปรดกระหม่อมพระราชทานที่ให้อยู่ที่สามเสน
นั้น ภายหลังจึงโปรดให้ญวนเข้ารีตไปอยู่ที่ตำบลนั้นตอ่มาอีก ดังจะปรากฏต่อไปข้างหน้าญวนอพยพมาอีกคราวหนึ่งเมือ่
ครั ้งเจ้าพระยาบดินทรเดชา (สิงห์ สิงหเสนี) ไปตีเมืองญวนเมื ่อปีมะเส็ง พ.ศ. 2376 ได้ครัวญวนส่งเข้ามาถึง
กรุงเทพมหานคร เมื่อปลายปีมะเมีย พ.ศ. 2377 ครัวญวนที่เข้ามาคราวนี้เป็น 2 พวก คือเป็นพวกถือพระพุทธศาสนา
(อนุสรณ์ คณะสงฆ์อนัมนิกายแห่งประเทศไทย,2560)  

พวกหนึ่ง เป็นพวกถือศาสนาคริสตังพวกหนึ่ง พวกญวนท่ีถือพระพุทธศาสนานั้นโปรดเกล้าโปรดกระหม่อม
ให้ไปตั้งบ้านเรือนอยู่ท่ีเมืองกาญจนบุรี สำหรับรักษาป้อมเมืองใหม่ซึ่งทรงสร้างขึ้นที่ปากแพรก แต่พวกญวนท่ีถือศาสนา



 
330 วารสาร เสียงธรรมจากมหายาน ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 1 ประจำเดือน มกราคม – มีนาคม 2567 

คริสตังนั้นเห็นจะเป็นเพราะมีญวนเข้ารีตอยู่ที่สามเสนมาแต่ก่อนบ้างแล้ว จึงโปรดเกล้าโปรดกระหม่อมให้ตั้งบ้านเรือน
อยู่ท่ีตำบลสามเสนในกรุงเทพมหานคร ติดต่อกับบ้านพวกคริสตังเช้ือโปรตุเกส ซึ่งอพยพเข้ามาจากเมืองเขมร และโปรด
เกล้าโปรดกระหม่อมให้ขึ้นอยู่ในพระบาทสมเด็จพระปิ่นเกล้าเจ้าอยู่หัว เมื่อยังดำรงพระยศเป็นสมเด็จเจ้าฟ้ากรมขุนอิศ
เรศรังสรรค์ ทรงฝึกหัดเป็นทหารปืนใหญ่ ญวน 2 พวกที่กล่าวมานี้ ถึงรัชกาลที่ 4 พวกญวนคริสตังย้ายสังกัดไปเป็น
ทหารปืนใหญ่ฝ่ายพระบวรราชวัง (คือญวนพวกพระยาบันฤาสิงหนาท) พระบาทสมเด็จพระ-จอมเกล้าเจ้าอยู่หัว ทรง
ทราบว่าพวกญวนที ่อยู ่เมืองกาญจนบุรีโดยมากอยากจะมาอยู ่ในกรุงเทพมหานครเหมือนกับญวนพวกอื ่น จึง
พระราชทานพระบรมราชานุญาตให้เข้ามาตั้งบ้านเรือนอยู่ที่ริมคลองผดุงกรุงเกษม ซึ่งได้โปรดเกล้าโปรดกระหม่อมให้
ขุดใหม่นั้น แล้วให้จัดเป็นทหารปืนใหญ่ฝ่ายวังหลวงสืบมา ที่เมืองกาญจนบุรี ยังมีวัดญวนและมีชื่อตำบล เช่นเรียกว่า 
“ชุกยายญวน” ปรากฏอยู่จนทุกวันนี้ เชื้อสายพวกญวนที่ไม่อพยพเข้ามากรุงเทพมหานครยังคงอยู่ที่เมืองกาญจนบุรีก็
เห็นจะมีบ้าง ครัวญวนท่ีอพยพเข้ามาครั้งหลังในรัชกาลที่ 3 นั้น มาเมื่อปีชวด พ.ศ. 2383 มีเรื่องปรากฏในจดหมายเหตุ
ว่า เวลานั้นกองทัพไทยกับเขมรกําลังรบพุ่งขับไล่กองทัพญวนที่เข้ามาตั้งอยู่ในแดนเขมร กองทัพญวนถูกล้อมอยู่หลาย
แห่ง เผอิญเกิดความไข้ข้ึนในค่ายญวน พวกญวนหนีความไข้ออกมาหาเขมรประมาณ 1,000 คนเศษ เจ้าพระยาบดินทร
เดชาบอกส่งเข้ามากรุงเทพมหานคร พระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัวโปรดให้ญวนพวกนี้ไปที่บางโพกับเชื้อสาย
ญวนพวกองเชียงสือพวกญวนท่ีมาอยู่ในประเทศสยาม มีทั้งที่ถือพระพุทธศาสนาและที่ถือศาสนาคริสตัง พวกญวนที่ถือ
พระพุทธศาสนา มาตั้งภูมิลำเนาอยู่แห่งใดก็นิมนต์พระญวนมาสร้างวัดเป็นที่บําเพ็ญการกุศลของพวกญวนซึ่งอยู่ ณ ท่ี
แห่งนั้น พวกญวนที่ถือศาสนาคริสตังได้อาศัยฝรั่งบาทหลวงเป็นผู้ควบคุมแต่ครั้งยังอยู่ในเมืองเขมร เมื่อมาอยู่ใน
ประเทศสยามนี้ พวกฝรั่งบาทหลวงก็สร้างวัดและดูแลควบคุมพวกญวนคริสตังทำนองเดียวกัน จะกล่าวในตำนานนี้แต่
ด้วยเรื่องวัดญวนและพระญวนในพระพุทธศาสนาในบรรดาศาสนาไม่เลือกว่าศาสนาใด เมื่อท่านผู้ตั้งศาสนาล่วงลับไป
แล้ว นานมาผู้ที ่เลื ่อมใสศาสนานั้นก็เกิดถือลัทธิต่างกัน เช่นศาสนาคริสตังก็เกิดถือต่างกันเป็นลัทธิคริสต์ ลัทธิ
โรมันคาทอลิกและลัทธิโปรเตสแตนต์ ศาสนาอิสลามก็เกิดถือต่างกันเป็นลัทธิสุหนี่และลัทธิเซี ยะ (คือแขกเจ้าเซ็น) 
พระพุทธศาสนาก็เกิดถือต่างกันเป็น 2 ลิทธิมาตั้งแต่ชาวอินเดียยังถือพระพุทธศาสนากันอยู่แพร่หลาย ลัทธิเก่าซึ่ง
เกิดขึ้นมคธราฐทางใต้ ได้นามว่า ลัทธิ “หินยาน” ลัทธิใหม่ ซึ่งเกิดขึ้นในคันธารราฐทางฝ่ายเหนือ ได้นามว่า ลัทธิ 
“มหายาน” เมื่อพระพุทธศาสนาแพร่หลายไปยังนานาประเทศ พวกชาวอินเดียที่ถือลัทธิหินยาน เชิญพระพุทธศาสนา
มาทางทะเลเที่ยวสั่งสอนในลังกาทวีป และประเทศพม่า มอญ ไทย เขมร จึงถือพระพุทธศาสนาตามลัทธิหินยานมาจน
ทุกวันนี้ พวกชาวอินเดียที่ถือลัทธิมหายานเชิญพระพุทธศาสนาไปทางบก เที่ยวสั่งสอนในประเ ทศทิเบต ประเทศ
อาเซียนตอนกลางตลอดไปจนประเทศจีนและญีปุ่่น ประเทศญวนรับลัทธิพระพุทธศาสนาอย่างมหายานมาจากจีน พวก
ญวนจึงบวชเรียนและประพฤติกิจในศาสนาผิดกับไทย เพราะฉะนั้นเมื่อพวกญวนมา สร้างวัดและมีพระญวนขึ้นใน
ประเทศนี้ ชั้นเดิมก็มีผู้นับถือและอุดหนุนแต่พวกญวน แต่ ในสมัยนั้นยังไม่มีวัดพระจีนในประเทศนี้ พวกจีนก็มักไป
ทำบุญที่วัดญวนด้วยเพราะลัทธิศาสนาของญวนกับจีนเหมือนกัน และทำพิธีต่าง ๆ เช่น กงเต๊ก เป็นต้น อย่างเดียวกัน 
ส่วนไทยแม้ไม่สู้นับถือก็ไม่เกลียดชังพวกญวน เพราะเห็นว่านับถือพระพุทธเจ้าองค์เดียวกันวัดญวนที่มาสร้า งขึ้นใน
ประเทศนี้ ก็อนุโลมตามเรื่องที่พวกญวนเข้ามาอยู่ในประเทศสยาม คือ ญวนพวกที่มากับองเชียงซุนครั้งกรุงธนบุรีมา
สร้างวัดขึ้นท่ีบ้านหม้อ 2 วัด คือ 

1. วัดกามโล่ตื่อ (วัดทิพยวารีวิหาร) ยังอยู่ที่หลังตลาดบ้านหม้อ ในพระนคร แต่ปัจจุบันเป็นวัดในการ
ปกครองของคณะสงฆ์จีนนิกาย 

2.วัดโห่ยคั้นตื่อ (วัดมงคลสมาคม) เดิมอยู่ที่บ้านญวนข้างหลังวังบูรพาภิรมย์ ครั้นจะตัดถนนพาหุรัดวัดนั้นก็
กีดแนวถนน พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว จึงโปรดเกล้าโปรดกระหม่อมให้กระทำผาติกรรมอย่างวดัไทย 
คือพระราชทานที่ดินและให้สร้างวัดขึ้นใหม่แลกวัดเดิม ย้ายไปตั้งท่ีริมถนนแปลงนามในอําเภอสัมพันธวงศ์ 

ญวนพวกที่มากับองเชียงสือเมื่อรัชกาลที่ 1 สร้างวัดญวน 2 วัด คือ 
3. วัดคั้นเยิงตื่อ (วัดอุภัยราชบํารุง) ที่หลังตลาดน้อย (ริมถนนเจริญกรุง) ในอําเภอสัมพันธวงศ์  
4. วัดกว๋างเพื้อกตื่อ (วัดอนัมนิกายาราม) ท่ีบางโพ เรียกกันเป็นสามัญว่า วัดญวนบางโพ 
ญวนพวกที่มาเมื่อรัชกาลที่ 3 สร้างวัดญวน 3 วัด คือ 
5. วัดคั้นถ่อตื่อ (วัดถาวรวราราม) อยู่ที่เมืองกาญจนบุรี เมื่อญวนพวกนั้นย้ายเข้ามาอยู่ในกรุงเทพมหานคร 

มาสร้างอีกวัดหนึ่ง คือ 
6. วัดกั๋นเพื้อกตื่อ (วัดสมณานัมบริหาร) อยู่ท่ีริมคลองผดุงกรุงเกษม ในอําเภอดุสิต  



 
331 วารสาร เสียงธรรมจากมหายาน ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 1 ประจำเดือน มกราคม – มีนาคม 2567 

7. วัดเพื้อกเดี้ยนตื่อ (วัดเขตร์นาบุญญาราม) อยู่ที่เมืองจันทบุรี 
มีวัดญวนซึ่งพวกญวนและพวกจีนช่วยกันสร้างขึ้นภายหลังมาอีก 4 วัด คือ  
8. วัดโผเพื้อกตื่อ (วัดกุศลสมาคร) อยู่ในอําเภอสัมพันธวงศ์ ใกล้ถนนราชวงศ์ 
9. วัดตี๊หง่านตื่อ (วัดชัยภูมิการาม) อยู่ในอําเภอสัมพันธวงศ์ ท่ีตรอกเจ๊สัวเนียม  
 10. วัดเบี๋ยนเพื้อกตื่อ (วัดบําเพ็ญจีนพรต) อยู่ในอําเภอสัมพันธวงศ์ ใกล้ถนนเยาวราช ปัจจุบันเป็น

วัดในปกครองของคณะสงฆ์จีนนิกาย 
 11. วัดตื่อเต๊ตื่อ (วัดโลกานุเคราะห์) อยู่ในอําเภอสัมพันธวงศ์ ซอยผลิตผล ถนนราชวงศ์ 
 12. วัดคั้นถ่อตื่อ (วัดถาวรวราราม) อยู่ในอําเภอหาดใหญ่ จังหวัดสงขลา สร้างใหม่เมื่อ พ.ศ. 2501  
พระญวนในประเทศสยาม ชั้นแรกก็คงบวชเรียนมาจากเมืองญวน แต่เห็นจะมีเช่นนั้นเพียงในรัชกาลที่ 1 

ต่อนั้นมาเมืองญวนกับไทยเกิดเป็นอริกันมาตลอดรัชกาลที่ 2 และ  
รัชกาลที่ 3 ชาวประเทศทั้งสองฝ่ายมิได้ไปมาหากันอย่างปกติ พระญวนในประเทศนี้ก็มีแต่บวชเรียนใน

ประเทศนี้เอง แต่ยังมีที่เป็นญวนนอกลงมาเพียงพระครูคณานัมสมณาจารย์ (ฮึง) และพระครูคณานัมสมณาจารย์ 
(กร่าม) ท่านท้ังสองนี้เมื่อยังเป็นเด็กตามบิดามารดาเข้ามาในรัชกาลที่ 3 แล้วมาบวชในกรุงเทพมหานครนี้ ช้ันต่อมาเป็น
ญวนเกิดและบวชในประเทศนี้ท้ังนั้น  

ถึงรัชกาลที่ 4 และรัชกาลที่ 5 เมืองญวนกับไทยมิได้เป็นอริกัน ปรากฏว่ามีพระญวนในประเทศนี้ได้
พยายามไปสืบศาสนาในเมืองญวน แต่การที่ไปไม่สะดวกด้วย เมืองญวนตกอยู่ในอํานาจฝรั่งเศส พระญวนในประเทศ
สยามกับพระญวนในประเทศญวนก็มิได้ตดิตอ่กัน ต่างฝ่ายต่างก็ถือคติตามประเทศที่ตนอยู่ พระญวนท่ีมาอยู่ในประเทศ
สยามมาแก้ไขคติหันมาตามพระสงฆ์ไทยหลายอย่าง เป็นต้นว่ามาถือสิกขาบทวิกาลโภชน์ไม่กินข้าวเย็น ครองผ้าสี
เหลืองแต่สีเดียว ไม่ใช้ต่างสี ไม่ใส่เกือกและถุงตีนเหมือนเช่นพระในเมืองจีนเมืองญวน แต่ส่วนข้อวัตรปฏิบัติอย่างอื่น
ตลอดจนเป็นกิจพิธี คงทำตามแบบในเมืองญวนมาจนในรัชกาลที่ 5 เมื่อพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวทรง
พระกรุณาโปรดเกล้าโปรดกระหม่อมให้มีสมณฐานันดรศักดิ์ และโปรดเกล้าโปรดกระหม่อมให้นิมนต์มาทำพิธีกงเต๊ก
เป็นการหลวงบ่อย ๆ จึงแก้ไขเพิ่มเติมกิจพิธีคล้ายกับพระไทยยิ่งขึ้นอีกหลายอย่างมูลเหตุที่พระญวนจะได้รับความยก
ย่องในราชการนั้น ได้ยินเล่ากันมาว่าเมื่อ พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว ทรงผนวชอยู่ในรัชกาลที่ 3 ใคร่จะ
ทรงทราบ ลัทธิของพระญวน จึงทรงสอบถามองฮึง (ซึ่งได้เป็นพระครูคณานัมสมณาจารย์องค์แรกเมื่อรัชกาลที่ 5) จึงได้
ทรงคุ้นเคยชอบพระราชอัธยาศัยมาแต่ครั้งนั้น ครั้นเสด็จเถลิงถวัลยราชสมบัติแล้ว องฮึงได้เป็นอธิการวัดญวนที่ตลาด
น้อย พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวจึงทรงพระกรุณาโปรดเกล้าโปรดกระหม่อมช่วยปฏิสังขรณ์ (ต่อมาถึง
รัชกาลที่ 5 พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวทรงช่วยอีก จึงเป็นเหตุให้พระราชทานนามวัดนี้ว่า วัดอุภัยราช
บํารุง) พระญวนได้มีโอกาสเข้าเฝ้าแหนได้ตั้งแต่รัชกาลที่ 4 เป็นต้นมา ข้อนี้พึงเห็นได้ในงานเฉลิมพระชันษา พระญวน
ยังเข้าไปถวายธูปเทียนและกิมฮวยอั ้งติ ๋วอยู ่ทุกปีจนบัดนี ้ ส่วนพิธีกงเต๊กที ่ได้ทำเป็นงานหลวงนั ้น ปรากฏว่ า
พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว โปรดเกล้าโปรดกระหม่อมให้ทำเป็นครั้งแรกเมื่องานพระศพสมเด็จพระเทพศิ
รินทราบรมราชินี เมื่อปีระกา พ.ศ. 2404 ต่อนั้นมา เมื่อพระบาทสมเด็จพระปิ่นเกล้าเจ้าอยู่หัวเสด็จสวรรคตในปีฉลู 
พ.ศ. 2408 โปรดเกล้าโปรดกระหม่อมให้ทำพิธีกงเต๊กที่ในพระบวรราชวังอีกครั้งหนึ่ง ต่อนั้นถึงงานพระศพกรมหมื่น
มเหศวรศิววิลาศก็โปรดเกล้าโปรดกระหม่อมให้มีพิธีกงเต๊ก  

 ปัจจุบัน พ.ศ. 2567 คณะสงฆ์อนัมนิกายแห่งประเทศไทย มีวัดที่อยู่ในกำกับดูแลจำนวน 23 วัด ทั่ว
ประเทศ ดังนี ้

1. วัดสมณานัมบริหาร (กั๋นเพ๊ือกตื่อ) แขวงสี่แยกมหานาค เขตดุสิต กรุงเทพมหานคร  
2. วัดอุภัยราชบำรุง (คั้นเยิงตื่อ) แขวงตลาดน้อย เขตสัมพันธวงศ์ กรุงเทพมหานคร  
3. วัดชัยภูมิการาม (ตี๋หง่านตื่อ) แขวงจักรวรรดิ เขตสัมพันธวงศ์ กรุงเทพมหานคร 
4. วัดถาวรวราราม (คั้นถ่อตื่อ) อำเภอเมืองกาญจนบุรี จังหวัดกาญจนบุรี  
5. วัดมงคลสมาคม (โห่ยคั้นตื่อ) แขวงสัมพันธวงศ์ เขตสัมพันธวงศ์ กรุงเทพมหานคร  
6. วัดเขตร์นาบุญญาราม (เพื๊อกเดี้ยนตื่อ) ตำบลตลาด อำเภอเมืองจันทบุรี จังหวัดจันทบุรี 
7. วัดอนัมนิกายเฉลิมพระชนมพรรษากาล (หง็อกทันตื่อ)อำเภอสองพี่น้อง  จังหวัดสุพรรณบุรี   
8. วัดธรรมปัญญารามบางม่วง (ฮึงถั่นตื่อ) อำเภอสามพราน  จังหวัดนครปฐม   
9. วัดเจริญบุญไพศาล (ฮึงเพื๊อกตื่อ)อำเภอเมืองกาญจนบุรี  จังหวัดกาญจนบุรี  



 
332 วารสาร เสียงธรรมจากมหายาน ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 1 ประจำเดือน มกราคม – มีนาคม 2567 

10. วัดอุภัยภาติการาม (ตามบ๋าวก็องเผิกตื่อ)อำเภอเมืองฉะเชิงเทรา จังหวัดฉะเชิงเทรา  
11. วัดโลกานุเคราะห์ (ตื้อเต๊ตื่อ)แขวงจักรวรรดิ เขตสัมพันธวงศ์ กรุงเทพมหานคร  
12. วัดถาวรวรารามหาดใหญ่ (คั้นถ่อตื่อ)ตำบลหาดใหญ่ อำเภอหาดใหญ่ จังหวัดสงขลา  
13. วัดถ้ำเขาน้อย (ล็องเซิงตื่อ)อำเภอท่าม่วง  จังหวัดกาญจนบุรี   
14. วัดสุขาวดีอนัมวนาราม (กึกหลากตื่อ)อำเภอสะเมิง  จังหวัดเชียงใหม่   
15. วัดศรัทธายิ้มพานิชวราราม (โผเจี๊ยวตื่อ)อำเภอเมืองสมุทรสาคร จังหวัดสมุทรสาคร  
16. วัดสุนทรประดิษฐ์ (คั้นอังตื่อ)อำเภอเมืองอุดรธานี จังหวัดอุดรธานี  
17. วัดอนัมนิกายาราม (กว๋างเพื๊อกตื่อ)แขวงบางซื่อ  เขตบางซื่อ  กรุงเทพมหานคร   
18. วัดมหายานกาญจนมาสราษฎร์บำรุง (คั้นซันตื่อ)อำเภอเมืองยะลา  จังหวัดยะลา   
19. วัดมหาโพธิสัตว์อนัมนิกายาราม (กวางอ็อมตื่อ)อำเภอสวนผึ้ง จังหวัดราชบุรี  
20. วัดศิริจรรยาธรรมปัญญาราม (ฮึงเยิงตื่อ)อำเภอธัญบุรี  จังหวัดปทุมธานี   
21.  วัดกุศลสมาคร    (โผเพื๊อกตื่อ)เขตสัมพันธวงศ์ กรุงเทพมหานคร 
22. วัดหมื่นปีวนาราม (หย่างถ่อตื่อ)อำเภอบ้านโป่ง  จังหวัดราชบุรี   
12. วัดนพรัตน์วนาราม (เพื๊อกถ่อตื่อ)อำเภอมะขาม  จังหวัดจันทบุรี   
 
การพิธีกงเต๊กจึงได้เข้าในระเบียบงานพระศพซึ่งเป็นการใหญ่ ถึงรัชกาลที่ 5 ทำพิธีกงเต๊กในงานพระบรมศพ 

พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวเป็นครั้งแรก ต่อนั้นก็มาทำในงานพระศพสมเด็จพระนางเจ้าสุนันทากุมารีรัตน์ 
เมื่อปีมะโรง พ.ศ. 2423 และงานพระศพอื่นซึ่งเป็นงานใหญ่เป็นประเพณีสืบมา แต่การกงเต๊กที่ทำเมื่อครั้งพระศพ
สมเด็จพระนางเจ้าสุนันทากุมารีรัตน์นั้น เป็นต้นประเพณีที่เกิดขึ้น และมีสืบมาจนทุกวันนี้ 2 อย่าง คือ อย่างที่ 1 วิธี
ทำบุญหน้าศพ ตามประเพณีจีนและญวนนั้น ญาติวงศ์ผู้มรณภาพย่อมทำบุญหน้าศพทุก  ๆ วันนับตั้งแต่วันมรณะไปจน
ครบ 7 วัน เมื่อครบ 7 วันแล้วแต่นั้น ทำบุญ 7 วันครั้งหนึ่ง ไปอีก 7 ครั้งครบ 50 วัน แล้วหยุดงานพิธีไปจนถึง 100 วัน 
(สันนิษฐานว่าเมื่อจะฝังหรือเผาศพ) ทำพิธีเป็นการใหญ่ครั้งสุดท้าย พิธีกงเต๊กในงานพระศพก็ทำเช่นนั้น เป็นต้นแบบที่
ทำบุญหน้าศพซึ่งเรียกว่า สัตตมวาร ปัญญาสมวาร และสตมาหะ ที่ทำกันอยู่ด้วยไม่เกี่ยวข้องแก่กงเต๊ก จนทุกวันนี้ อีก
อย่างหนึ่งนั้น พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวทรงพระราชปรารภถึงความภักดีของพระญวนและพระจีนท่ีมา
ทำพิธีถวายในครั้งนั้น ทรงพระราชดําริว่าพวกญวนทั้งพระและคฤหัสถ์ ซึ่งมีอยู่ในพระราชอาณาเขตในเวลานั้น ตก
มาถึงช้ันนั้นเป็นญวนเกิดในพระราชอาณาเขต เป็นแต่เช้ือสายญวนท่ีเข้ามาแต่เมืองญวน เช่นเดียวกับพวกมอญ สมเด็จ
พระเจ้าแผ่นดินแต่ก่อนได้ทรงพระกรุณาโปรดเกล้าโปรดกระหม่อมตั้งพระสงฆ์มอญให้มีสมณศักดิ์เหมือนอย่างพระสงฆ์
ไทยฉันใด สมควรจะทรงตั้งพระสงฆ์ญวนให้มีสมณศักดิ์ขึ้นบ้าง แต่พระสงฆ์ญวนถือลัทธิมหายานจะเข้าทำกิจพิธีร่วมกับ
พระสงฆ์ไทยไม่ได้เหมือนอย่างพระมอญ จึงทรงพระราชดําริให้มีทำเนียบสมณศักดิ์สำหรับพระญวนขึ้นต่างหาก ทรง
พระกรุณาโปรดเกล้าโปรดกระหม่อมให้มีสมณศักดิ์สำหรับพระจีนด้วยในคราวเดียวกัน และทรงเลือกสรรพระญวนท่ี
เป็นคณาจารย์ตั้งเป็นตำแหน่งพระครู พระปลัด รองปลัด (เทียบด้วยสมุห์) ผู้ช่วย (เทียบด้วยใบฎีกา) ส่วนพระจีนนั้น
หัวหน้าเป็นตำแหน่งพระอาจารย์ (เทียบด้วยพระครูวิปัสสนา) และมีฐานานุกรมเป็นปลัดและรองปลัดเช่นเดียวกันกับ
พระญวน พระราชทานสัญญาบัตร มีราชทินนามกับพัดยศซึ่งจําลองแบบพัดพระไทย แต่ทำให้ขนาดย่อมลง ตั้งแต่พระ
ญวนได้สมณฐานันดรศักดิ์ และได้รับนิมนต์เข้ารับปัจจัยทานในงานพิธีหลวงดังกล่าวมา คณาจารย์ที่เป็นผู้ใหญ่ก็คิด
ระเบียบการพิธีเพิ่มเติมคล้ายกับพระสงฆ์ไทยขึ้นอีกหลายอย่าง เช่น สวดมาติกา สวดสดับปกรณ์ และสวดอนุโมทนาย
ถาสัพพี เป็นต้น ตลอดจนพิธีกาลทาน เช่น กรานกฐิน เป็นแต่สวดในภาษาญวน เรื่องนี้พระญวนช้ีแจงว่า ในคัมภีร์ญวน
ก็มีทั้ง 3 ปิฎก เหมือนกับคัมภีร์ของพระไทย เป็นแต่พระสงฆ์ในเมืองญวน เมืองจีน เลือกประพฤติแต่คติที่เหมาะแก่ภูมิ
ประเทศ ครั้นมาอยู่ในประเทศสยามนี้ เมื่อเห็นสมควรจะมีกิจพิธีเพิ่มเติมขึ้นก็ไปค้นเอามาจากคัมภีร์ของญวนหาได้มา
คิดขึ้นใหม่ไม่ แต่มีพระญวนบางองค์ได้พยายามศึกษาพระธรรมวินัยของพระสงฆ์ไทย เช่น พระครูคณานมัสมณาจารย์ 
(หลับ) วัดสมณานัมบริหาร ซึ่งยกย่องเกียรติคุณกันมาแต่ก่อนว่าเป็นผู้ประพฤติเคร่งครัด ก็ปรากฏว่าได้ไปศึกษาพระ
วินัยต่อสมเด็จพระวันรัต (ทัย) วัดโสมนัสวิหาร ซึ่งอยู่ใกล้ ๆ กันกับวัดสมณานัมบริหาร ความข้อนี้ยังมีสืบมาเหมือน
อย่างพระครูคณานัมสมณาจารย์ (บี๊) ที่ถึงมรณภาพนี้เป็นผู้คุ้นเคยกับข้าพเจ้ามาก ได้สนทนากันถึงเรื่องพระธรรมวินัย 
ข้าพเจ้าก็สังเกตเห็นว่าได้ศึกษามากท้ังพระธรรมวินัยตามลัทธิญวนและลัทธิไทย ทั้งตั้งใจปฏิบัติกิจในศาสนาโดยซื่อ จึง
เป็นผู้ซึ่งข้าพเจ้านับถือตั้งแต่ได้คุ้นเคยกันมาจนตลอดอายุของท่าน(การพัฒนารูปแบบการบริหารการ,2562) 



 
333 วารสาร เสียงธรรมจากมหายาน ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 1 ประจำเดือน มกราคม – มีนาคม 2567 

พระอนัมนิกายบิณฑบาตเป็นที่มาของปรัชญาและปฏิบัติการในพุทธศาสนาท่ีมีความสำคัญอย่างมาก โดยมี
สถาปนาในประเทศอินเดีย ก่อนที่พระสุดาฮาโรจิและพระมหากาลกจะปรากฏพร้อมกับครอบครัวของพระอนุมานใน
ประเทศอินเดียทางภาคเหนือเมื่อประมาณ 2,500 ปีที่ผ่านมา พระอนุมานเป็นผู้บริสุ ทธิ์ มีความตั้งใจและมีความ
กระตือรือร้นที่จะค้นหาคำตอบสำหรับคำถามของชีวิตและความทุกข์ทรมานของมนุษย์ 

ปรัชญาของพระอนัมนิกายบิณฑบาตสร้างมาจากสี่สัญญาณอันมีชีวิตอยู่ (สังสารวิถี) คือ ความทุกข์ทรมาน 
(dukkha), สาเหตุของความทุกข์ทรมาน (samudaya), การหยุดความทุกข์ทรมาน (nirodha), และทางออกจากความ
ทุกข์ทรมาน (magga) ซึ่งหลักสี่สัญญาณเหล่านี้ถูกเสนอเป็นฐานะสำคัญในการเข้าใจสาเหตุของความทุกข์ทรมานและ
วิธีการพุทธศาสนาในการกล่าวถึงการเดินทางไปสู่การหยุดความทุกข์ทรมานและการเจริญเติบโตในทางจิตใจ 

การศึกษาเบื้องต้นของพระอนัมนิกายบิณฑบาตจะเน้นไปที่การทำความเข้าใจในสี่สัญญาณ การศึกษา
ความสัมพันธ์ระหว่างสาเหตุและผลในชีวิต การเรียนรู้เกี่ยวกับการเช่ือมโยงระหว่างความทุกข์ทรมานและความทรงจำ
กับสุข และการพัฒนาศักยภาพในการทำสิ่งท่ีดีเพื่อสร้างความสุขให้แก่ตนเองและผู้อื่น 

การปฏิบัติการในพุทธศาสนาของพระอนัมนิกายบิณฑบาตนั้นมีการใช้วิธีการต่าง ๆ เช่น การทำสมาธิ เพื่อ
พัฒนาความสัมพันธ์กับจิตใจและร่างกาย การทำธรรมะ เพื่อเรียนรู้และประยุกต์ใช้คำสอนที่สะท้อนถึงความเข้าใจใน
สาเหตุแห่งความทุกข์ทรมาน และการทำบุญเพื่อสร้างความเมตตาและกรุณาต่อผู้อื่น 

ทั้งนี้ พระอนัมนิกายบิณฑบาตมีบทบาทสำคัญในการร่วมสร้างพุทธศาสนาในปัจจุบันและมีผลกระทบอย่าง
มากในวัฒนธรรมและสังคมในหลายประเทศท่ัวโลก การศึกษาและการปฏิบัติตามปรัชญาของพระอนัมนิกายบิณฑบาต
จึงเป็นที่น่าสนใจและเป็นที่ต้องการของผู้ที่สนใจในการเรียนรู้เกี่ยวกับพุทธศาสนาและการพัฒนาจิตใจในทางที่สร้าง
ความสุขและความเติบโตอย่างสมบูรณ์ในชีวิตประจำวัน(เจริญธรรมปัญญานุสรณ์,2561) 

การศึกษาเบื้องต้นของปรัชญาและปฏิบัติการในพุทธศาสนาตามพระอนัมนิกายบิณฑบาตมุ่งเน้นไปท่ีการทำ
ความเข้าใจเกี่ยวกับสี่สัญญาณอันมีชีวิตอยู่ (สังสารวิถี) ซึ่งเป็นพื้นฐานที่สำคัญในการเข้าใจคำสอนและปฏิบัติในพุทธ
ศาสนา ดังนี้: 

ความทุกข์ทรมาน (Dukkha): ความทุกข์ทรมานเป็นปรากฏการณ์ธรรมชาติของชีวิตที่ไม่สามารถหลีกเลี่ยง
ได้ พระอนุมานได้สรุปว่าความทุกข์ทรมานมีหลายรูปแบบเช่นเดียวกับการเกิด โรคที่เกิดขึ้น แก่ความสูญเสีย และ
ความรู้สึกของความไม่พอใจ 

สาเหตุของความทุกข์ทรมาน (Samudaya): สาเหตุของความทุกข์ทรมานเกิดจากความปรารถนา (tanha) 
หรือความกระหายใจที่มีต่อการตามลำพังของเหตุการณ์และตามความสบายของตัวเอง ซึ ่งเป็นการติดตามความ
ปรารถนาที่ไม่สามารถสามารถพึงพอใจและสมบูรณ์ 

การหยุดความทุกข์ทรมาน (Nirodha): ความหยุดความทุกข์ทรมานเกิดจากการกำจัดความปรารถนาและ
การติดตามอารมณ์ โดยการทำสมาธิและปฏิบัติธรรมเพื่อเรียนรู้การควบคุมความคิดและอารมณ์ 

ทางออกจากความทุกข์ทรมาน (Magga): ทางออกจากความทุกข์ทรมานคือการปฏิบัติตามเส้นทางแห่งการ
เข้าใจและการปฏิบัติธรรม ซึ่งประกอบไปด้วยการพัฒนาสติปัญญา (วิปัสสนาสติปัญญา) จิตใจสงบ (สมาธิ) และปฏิบัติ
ตามหลักการที่ดีเพื่อสร้างความสุขแก่ตนเองและผู้อื่น 

เนื้อหาของการศึกษาเบื้องต้นนี้จะค่อนข้างลึกซึ้งและรวมถึงการศึกษาในด้านทฤษฎีและปฏิบัติ การเรยีนรู้
จากสื่อต่าง ๆ เช่นพระไตรปิฎกและคำสอนของผู้มีประสบการณ ์เช่นพระอนุมาน การทำสมาธิและปฏิบัตธิรรมเป็นสว่น
สำคัญของการศึกษาเพื่อเรียนรู้และประยุกต์ใช้สำหรับการพัฒนาจิตใจและความเข้าใจในทางของพุทธศาสนา 

 
แนวคิดบิณฑบาต 
พระอนัมนิกายบิณฑบาตมีแนวคิดหลักที่สำคัญเกี่ยวกับการศึกษาเบื้องต้นของปรัชญาและปฏิบัติการใน

พุทธศาสนา ซึ่งสรุปได้เป็นแนวคิดหลัก ๆ ดังนี้: 
สร้างความเข้าใจในสี่สัญญาณ (สังสารวิถี): การศึกษาเบื้องต้นในพุทธศาสนาจะเน้นการทำความเข้าใจในสี่

สัญญาณอันมีชีวิตอยู่ ซึ่งเป็นพื้นฐานท่ีสำคัญในการเข้าใจและปฏิบัติตามคำสอนของพระพุทธเจ้า 
การทำสมาธิและธรรมะ: การศึกษานี้เน้นการฝึกสมาธิและธรรมะเป็นส่วนสำคัญ เพื่อพัฒนาความสัมพันธ์

กับจิตใจและร่างกาย และเพื่อเรียนรู้และประยุกต์ใช้คำสอนที่สะท้อนถึงความเข้าใจในสาเหตุแห่งความทุกข์ทรมาน 



 
334 วารสาร เสียงธรรมจากมหายาน ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 1 ประจำเดือน มกราคม – มีนาคม 2567 

การพัฒนาจิตใจ: การศึกษาเบื้องต้นในพุทธศาสนาเน้นการพัฒนาจิตใจให้มีสมาธิ สงบ และเข้าใจในความ
จริง และการฝึกปฏิบัติตามหลักการที่ดีเพื่อสร้างความสุขแก่ตนเองและผู้อื่น 

การเชื่อมโยงระหว่างความทุกข์ทรมานและความสุข: การศึกษาเบื้องต้นในพุทธศาสนาเน้นการเรียนรู้
เกี่ยวกับการเชื่อมโยงระหว่างความทุกข์ทรมานและความสุข โดยการทำสมาธิและธรรมะเพื่อเข้าใจและปฏิบัติตาม
หลักการที่ช่วยลดความทุกข์และสร้างความสุขให้แก่ตนเองและผู้อื่น 

การปฏิบัติธรรมและบุญ: การศึกษาเบื้องต้นในพุทธศาสนาเน้นการทำบุญเพื่อสร้างความเมตตาและกรุณา
ต่อผู้อื่น รวมถึงการปฏิบัติตามหลักการที่ดีเพื่อสร้างความสุขแก่ตนเองและผู้อื่น 

ดังนั้น การศึกษาเบื้องต้นในพุทธศาสนาตามพระอนัมนิกายบิณฑบาตมุ่งเน้นการเรียนรู้และปฏิบัติตามคำ
สอนที่ช่วยให้พัฒนาจิตใจและสร้างความสุขในชีวิตประจำวันอย่างสมบูรณ์แบบ 

การบิณฑบาตในพุทธศาสนาหมายถึงการปฏิบัติตามศาสนาธรรม โดยในพุทธศาสนา การบิณฑบาตมี
ความหมายว่าการปฏิบัติตามสาธารณะคุณค่าทางศีลธรรม หรือการปฏิบัติตามกฎเกณฑ์แห่งศีลธรรมที่ผู้ที่ได้รับการสั่ง
สอนในพุทธศาสนาได้รับทราบและปฏิบัติตามอย่างต่อเนื่อง 

การบิณฑบาตเป็นส่วนสำคัญของการศึกษาเบื้องต้นในพุทธศาสนา โดยเรื่องนี้มีการเน้นไปที่การปฏิบัติตาม
หลักธรรมเนียมที่สอดคล้องกับคำสอนของพระพุทธเจ้า การบิณฑบาตมุ่งเน้นการปฏิบัติตามพระพุทธเจ้าทั้งใน
ชีวิตประจำวันและในการพัฒนาจิตใจให้มีความบริสุทธ์ิและสงบ 

การบิณฑบาตในพุทธศาสนามักมีองค์ประกอบหลายประการ เช่น: การศึกษาแห่งศาสนาธรรม: การศึกษา
เพื่อเรียนรู้เกี่ยวกับคำสอนของพระพุทธเจ้าและการทำความเข้าใจในหลักสูตรแห่งการปฏิบัติตามศาสนาธรรม 

การฝึกสมาธิและธรรมะ: การฝึกฝนในการทำสมาธิเพื่อเพิ่มความสำนึกและความสงบใจ และการฝึกธรรมะ
เพื่อเรียนรู้และประยุกต์ใช้คำสอนในชีวิตประจำวัน 

การปฏิบัติตามหลักศีลธรรม: การปฏิบัติตามกฎเกณฑ์แห่งศีลธรรมที่กำหนดโดยพระพุทธเจ้า เช่น การ
ระงับพฤติกรรมที่เสียดสีเสียง การระมัดระวังในการทำลายชีวิต และการพิทักษ์ความบริสุทธ์ิของตัวเองและผู้อื่น 

การทำบุญ: การทำบุญเพื่อสร้างความเมตตาและกรุณาต่อผู้อื่น และเพื่อสนับสนุนการพัฒนาจิตใจและ
ศักยภาพทางจิตใจ 

ดังนั้น การบิณฑบาตเป็นส่วนสำคัญของการศึกษาเบื้องต้นในพุทธศาสนา ซึ่งเน้นการปฏิบัติตามคำสอนและ
กฎเกณฑ์ที่ช่วยให้ผู้ศึกษาเข้าใจและประยุกต์ใช้คำสอนในชีวิตประจำวันอย่างเหมาะสมและมีประสิทธิภาพที่สูง 

พระสงฆ์จากเวียดนามเข้าสู่ประเทศไทยอีกด้วย อย่างไรก็ตาม การติดต่อระหว่างคณะสงฆ์เวียดนามใน
ประเทศไทยกับพระสงฆ์เวียดนามในแดนเวียดนามเดิมนั้นก็ไม่ได้มีอย่างง่ายดาย เนื่องจากในเวลานั้นดินแดนเวียดนาม
กำลังอยู่ภายใต้การปกครองของฝรั่งเศส 

คณะสงฆ์เวียดนามในประเทศไทยจึงต้องปรับปรุงแก้ไขระเบียบประเพณีและวัตรปฏิบัติของพวกเขา ให้
สอดคล้องกับพระสงฆ์ไทยในหลายประการ เพื่อให้สามารถประสานงานได้อย่างมีประสิทธิภาพ โดยเฉพาะในเรื่องการ
ออกบิณฑบาตและการทำวัตรเช้าและเย็น การถือวิกาลโภชนา และการผนวกพิธีกรรมฝ่ายเถรวาท 

หนึ่งในการปรับปรุงที่สำคัญคือการทำให้มีการปฏิบัติพิธีทางศาสนาที่เข้ากันได้กับวัฒนธรรมและประเพณี
ของพระสงฆ์ไทย เช่น การมีพิธีทอดกฐินและทอดผ้าป่า การจัดพิธีบวช และพิธีเข้าพรรษา เพื่อให้สอดคล้องกับ
สภาพแวดล้อมและสภาพความเป็นอยู่ของพระสงฆ์ในประเทศไทย 

การปรับปรุงนี้ไม่เพียงเพียงแต่ทำให้การสื่อสารระหว่างคณะสงฆ์เวียดนามในประเทศไทยกับพระสงฆ์
เวียดนามในแดนเวียดนามเดิมเป็นไปได้ แต่ยังทำให้พระสงฆ์ไทยสามารถสร้างความเข้าใจและความสัมพันธ์ที่ดีกับ
ชุมชนพื้นเมืองได้อย่างมีประสิทธิภาพอีกด้วย นอกจากน้ี การปรับปรุงน้ียังมีผลทำให้พระสงฆ์ไทยมีความเป็นอิสระและ
มีความสุขในการปฏิบัติธรรมอย่างสมบูรณ์แบบและเต็มที่ในชุมชนของพวกเขาได้ด้วย 

 
หลักคำสอนพุทธศาสนาพระอนัมนิกายการบิณฑบาต 

คำสอนในพุทธศาสนาตามพระอนัมนิกายการบิณฑบาตมีหลายประการที่เน้นไปที่การเข้าใจและปฏิบัติตาม
หลักธรรมศาสนาธรรม โดยคำสอนเหล่านี้มีความหมายอันลึกซึ้งและสำคัญต่อชีวิตประจำวันของผู้ที ่ปฏิบัติตาม
พระพุทธเจ้า: 



 
335 วารสาร เสียงธรรมจากมหายาน ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 1 ประจำเดือน มกราคม – มีนาคม 2567 

การทำสมาธิ: พระพุทธเจ้าสอนให้ผู้ศึกษาปฏิบัติสมาธิเพื่อพัฒนาความสงบใจ และเพื่อเรียนรู้ความจริงตาม
สภาวะที่เกิดขึ้นในปัจจุบัน 

การสร้างความบริสุทธิ์ในการพูด: พระพุทธเจ้าสอนให้ผู้ศึกษาปฏิบัติสำนึกในการพูดอย่างเหมาะสมและ
จริงใจ และเรียนรู้ที่จะพูดด้วยคำที่เป็นประโยชน์แก่ผู้อื่น 

การปฏิบัติตามหลักการที่ดี: พระพุทธเจ้าสอนให้ผู้ศึกษาปฏิบัติตามหลักการที่ดี เช่น การเลี่ยงการกระทำช่ัว
ร้ายและการสร้างความเมตตาแก่ทุกชีวิต 

การเชื่อมโยงระหว่างการทำความเข้าใจและการกระทำ: พระพุทธเจ้าสอนให้ผู้ศึกษาเข้าใจถึงการทำความ
เข้าใจและความเห็นในความจริง และเช่ือมโยงกับการกระทำให้เป็นไปตามหลักธรรมศาสนาธรรม 

การพัฒนาสติปัญญา: พระพุทธเจ้าสอนให้ผู้ศึกษาพัฒนาสติปัญญาเพื่อให้เข้าใจความจริงและความสุขที่
แท้จริงในชีวิต 

การปฏิบัติตามศีลธรรม: พระพุทธเจ้าสอนให้ผู้ศึกษาปฏิบัติตามกฎเกณฑ์ศีลธรรมที่ถูกต้อง เพื่อสร้าง
ความสุขและความสงบใจให้แก่ตนเองและผู้อื่น 

การฝึกธรรมะเพื่อพัฒนาจิตใจ: พระพุทธเจ้าสอนให้ผู้ศึกษาฝึกธรรมะเพื่อพัฒนาจิตใจและสร้างความสงบใจ
ในชีวิตประจำวัน 

คำสอนเหล่านี้เป็นแนวทางที่ชัดเจนในการศึกษาเบื้องต้นของปรัชญาและปฏิบัติการในพุทธศาสนาตามพระ
อนัมนิกายบิณฑบาต ซึ่งมีเป้าหมายที่ชัดเจนที่จะช่วยให้ผู้ศึกษาเข้าใจและปฏิบัติตามคำสอนของพระพุทธเจ้าเพื่อสร้าง
ความสุขและความเติบโตในทางที่ดีในชีวิต 

 
สรุป  

ชาวเวียดนามอพยพเข้ามาในสยามตั้งแต่สมัยกรุงศรีอยุธยาเป็นราชธานี แต่ยังไม่มีการสืบค้นข้อมูลที่แน่ชัด 
ในปี พ.ศ.2316 เกิดกบฏที่เมืองเว้ ประเทศเวียดนาม ทำให้เชื้อพระวงศ์เวียดนามต้องอพยพลงมาทางใต้ เจ้าเมืองฮา
เตียนได้อพยพครอบครัวและองเชียงซุนเข้ามายังกรุงธนบุรีในปี พ.ศ. 2319 พระเจ้ากรุงธนบุรีโปรดเกล้าฯ ให้รับไว้และ
พระราชทานที่ให้ตั้งบ้านเรือนอยู่นอกพระนครทางฝั่งตะวันออก ต่อมาองเชียงซุนพยายามจะหลบหนี จึงถูกประหาร
ชีวิต ญวนกลุ่มนี้เป็นกลุ่มแรกท่ีอพยพเข้ามาตั้งรกรากในสยาม 

 ในสมัยรัชกาลที่ 1 แห่งกรุงรัตนโกสินทร์ มีราชนัดดาของเจ้าเมืองเว้ชื่อองเชียงสือหนีพวกกบฏมาขอพึ่ง
พระบารมีที่กรุงเทพฯ พระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกทรงพระกรุณารับไว้และพระราชทานที่ให้ตั้งบ้านเรือน
อยู่ริมแม่น้ำเจ้าพระยาฝั่งตะวันออกที่ตำบลคอกกระบือ องเชียงสือได้ควบคุมพวกญวนไปตามเสด็จในการทำสงคราม
กับพม่าหลายครั้ง ต่อมาในปี พ.ศ.2329 องเชียงสือได้เขียนหนังสือทูลลาแล้วลอบลงเรือหนีไปกับคนสนิทเพื่อจะไปตี
เอาเมืองไซ่ง่อนคืน เมื่อข่าวที่องเชียงสือหนีทราบถึงพระกรรณพระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกไม่ทรงถอืโทษ 
แต่กรมพระราชวังบวรมหาสุรสิงหนาททรงขัดเคืององเชียงสือ จึงโปรดให้ญวนพวกองเชียงสือย้ายขึ้นไปตั้งบ้านเรือนอยู่
เสียที่บางโพ ยังมีเชื ้อสายสืบมาจนทุกวันนี้ นอกจากนี้ยังมีพวกญวนที่อพยพเข้ามาอยู่เมืองไทยภายหลังครั ้งอง
เชียงสือมาอีก 3 คราว 

ชาวญวนอพยพมาครั้งที่ 2 เมื่อครั้งเจ้าพระยาบดินทรเดชาตีเมืองญวนได้เมื่อปี พ.ศ. 2376 ครัวญวนที่เข้า
มาครั้งนี้แบ่งเป็น 2 พวก คือ พวกที่นับถือศาสนาพุทธและพวกที่นับถือศาสนาคริสต์ พวกที่นับถือศาสนาพุทธใหไ้ปตั้ง
บ้านเรือนอยู่ท่ีเมืองกาญจนบุรี ส่วนพวกที่นับถือศาสนาคริสต์ให้ไปตั้งบ้านเรือนอยู่ท่ีตำบลสามเสนในกรุงเทพมหานคร 
และขึ้นตรงต่อพระบาทสมเด็จพระปิ่นเกล้าเจ้าอยู่หัว 

ชาวญวนในสยามแบ่งเป็น 2 กลุ่ม กลุ่มแรกเข้ามาตั้งแต่สมัยอยุธยา ส่วนกลุ่มที่สองอพยพเข้ามาในสมัย
รัชกาลที่ 3 ชาวญวนกลุ่มแรกท่ีเข้ามาตั้งแต่สมัยอยุธยาส่วนใหญ่ตั้งรกรากอยู่ที่เมืองกาญจนบุรี ในรัชกาลที่ 4 ชาวญวน
คริสตังได้ย้ายสังกัดไปเป็นทหารปืนใหญ่ฝ่ายพระบวรราชวัง ส่วนชาวญวนท่ีอยู่เมืองกาญจนบุรีส่วนใหญ่ได้อพยพเข้ามา



 
336 วารสาร เสียงธรรมจากมหายาน ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 1 ประจำเดือน มกราคม – มีนาคม 2567 

อยู่ในกรุงเทพมหานครตามพระบรมราชานุญาตของพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว ชาวญวนที่อพยพเข้ามา
ครั้งหลังในรัชกาลที่ 3 ได้รับการจัดให้ไปตั้งถ่ินฐานที่บางโพและเชื้อสายญวนพวกองเชียงสือ 

ชาวญวนที่อยู่ในสยามมีทั้งที่นับถือศาสนาพุทธและคริสต์ ชาวญวนที่นับถือศาสนาพุทธจะนิมนต์พระญวน
มาสร้างวัดเพื่อบำเพ็ญกุศล ส่วนชาวญวนท่ีนับถือศาสนาคริสต์จะอาศัยบาทหลวงในการควบคุมดูแล ชาวญวนที่นับถือ
ศาสนาพุทธได้นำลัทธิหินยานมาจากอินเดียในขณะที่ชาวญวนที่นับถือศาสนาคริสต์ได้นำลัทธิโรมันคาทอลิกมาจาก
ฝรั่งเศส ในสมัยนั้นยังไม่มีวัดจีนในสยาม ชาวจีนจึงมักไปทำบุญที่วัดญวนด้วยเพราะลัทธิศาสนาของญวนกับจีน
เหมือนกัน 

พระญวนในสยามยุคแรกบวชมาจากเมืองญวน แต่หลังจากนั้นทั้งสองประเทศเกิดเป็นศัตรูกัน พระญวนใน
สยามจึงบวชเรียนในประเทศเอง มีเพียงพระครูคณานัมสมณาจารย์ (ฮึง) และพระครูคณานัมสมณาจารย์ (กร่าม) ท่ีเกิด
และบวชในเมืองญวน ต่อมาในรัชกาลที่ 4 และ 5 ความสัมพันธ์ระหว่างสองประเทศดีขึ้น มีพระญวนพยายามไปเผยแผ่
ศาสนาในเมืองญวนแต่ไม่สะดวกนัก พระญวนในสยามจึงหันมาปฏิบัติตามพระสงฆ์ไทยมากขึ้น พระญวนได้รับการยก
ย่องในราชการเพราะพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวทรงคุ้นเคยชอบพระราชอัธยาศัยขององฮึงตั้งแต่ครั้งทรง
ผนวช พิธีกงเต๊กเริ่มเป็นงานหลวงตั้งแต่รัชกาลที่ 4 และสืบเนื่องมาจนถึงปัจจุบัน 

การกงเต๊กในงานพระศพสมเด็จพระนางเจ้าสุนันทากุมารีรัตน์เป็นต้นแบบประเพณีทำบุญหน้าศพที่เรียกว่า 
สัตตมวาร ปัญญาสมวาร และสตมาหะ ส่วนอีกอย่างหนึ่งคือพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวทรงพระราช
ปรารภถึงความภักดีของพระญวนและพระจีนที่มาร่วมพิธี จึงทรงตั้งพระสงฆ์ญวนและพระสงฆ์จีนให้มีสมณศักดิ์ขึ้น 
โดยพระสงฆ์ญวนมีตำแหน่งพระครู พระปลัด รองปลัด และผู้ช่วย ส่วนพระสงฆ์จีนมีตำแหน่งพระอาจารย์ ปลัด และ
รองปลัด พระราชทานสัญญาบัตร มีราชทินนามกับพัดยศจําลองแบบพัดพระไทยแต่ขนาดย่อมลงตั้งแต่พระญวนได้รับ
สมณศักดิ์และเข้าร่วมพิธีหลวง พระสงฆ์ญวนได้เพิ่มพิธีกรรมคล้ายพระสงฆ์ไทย เช่น สวดมาติกา สวดสดับปกรณ์ และ
สวดอนุโมทนายถาสัพพี เป็นต้น พระญวนช้ีแจงว่าในคัมภีร์ญวนก็มีพระไตรปิฎกเหมือนกับพระสงฆ์ไทย แต่พระสงฆ์ใน
เมืองญวนและเมืองจีนเลือกปฏิบัติตามคติที่เหมาะกับภูมิประเทศ เมื่อมาอยู่ในสยามจึงไปค้นหาเพิ่มเติมจากคัมภีร์ญวน 
พระญวนบางองค์ได้พยายามศึกษาพระธรรมวินัยของพระสงฆ์ไทย เช่น พระครูคณานัมสมณาจารย์ (หลับ) วัด
สมณานัมบริหาร ที่ยกย่องกันว่าเคร่งครัด ได้ไปศึกษาพระวินัยต่อสมเด็จพระวันรัต (ทัย) วัดโสมนัสวิหาร ซึ่งอยู่ใกล้กัน 
พระครูคณานัมสมณาจารย์ (บี๊) ที่เพ่ิงมรณภาพก็คุ้นเคยกับผู้เขียน ได้สนทนากันถึงเรื่องพระธรรมวินัยและสังเกตว่าได้
ศึกษามากทั้งพระธรรมวินัยตามลัทธิญวนและลัทธิไทย ทั้งตั้งใจปฏิบัติกิจในศาสนา 

คณะสงฆ์เวียดนามในประเทศไทยจึงต้องปรับปรุงแก้ไขระเบียบประเพณีและวัตรปฏิบัติของพวกเขา ให้
สอดคล้องกับพระสงฆ์ไทยในหลายประการ เพื่อให้สามารถประสานงานได้อย่างมีประสิทธิภาพ โดยเฉพาะในเรื่องการ
ออกบิณฑบาตและการทำวัตรเช้าและเย็น การถือวิกาลโภชนา และการผนวกพิธีกรรมฝ่ายเถรวาท 

หนึ่งในการปรับปรุงที่สำคัญคือการทำให้มีการปฏิบัติพิธีทางศาสนาที่เข้ากันได้กับวัฒนธรรมและประเพณี
ของพระสงฆ์ไทย เช่น การมีพิธีทอดกฐินและทอดผ้าป่า การจัดพิธีบวช และพิธีเข้าพรรษา เพื่อให้สอดคล้องกับ
สภาพแวดล้อมและสภาพความเป็นอยู่ของพระสงฆ์ในประเทศไทย 

การปรับปรุงนี้ไม่เพียงเพียงแต่ทำให้การสื่อสารระหว่างคณะสงฆ์เวียดนามในประเทศไทยกับพระสงฆ์
เวียดนามในแดนเวียดนามเดิมเป็นไปได้ แต่ยังทำให้พระสงฆ์ไทยสามารถสร้างความเข้าใจและความสัมพันธ์ที่ดีกับ
ชุมชนพื้นเมืองได้อย่างมีประสิทธิภาพอีกด้วย นอกจากน้ี การปรับปรุงน้ียังมีผลทำให้พระสงฆ์ไทยมีความเป็นอิสระและ
มีความสุขในการปฏิบัติธรรมอย่างสมบูรณ์แบบและเต็มที่ในชุมชนของพวกเขาได้ด้วย 

 
 
 



 
337 วารสาร เสียงธรรมจากมหายาน ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 1 ประจำเดือน มกราคม – มีนาคม 2567 

 
เอกสารอ้างอิง 

อนุสรณ์ คณะสงฆ์อนัมนิกายแห่งประเทศไทย ได้รับพระบรมาชานุญาตให้บำเพ็ญกุศลทักษิณานุปทาน (กงเต๊ก) ถวาย
พระบรมศพ พระบาทสมเด็จพระปรมินทรมหาภูมิพลอดุลยเดช มหิตลาธิเบศรรามาธิบดี จักรีนฤบดินทร 
สยามินทราธิราช บรมนาถบพิตร.(2560). พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพฯ : อมรินทร์พริ้นติ้งแอนด์พับลิชช่ิง 
(มหาชน). 

เจริญธรรมปัญญานุสรณ์ คณะสงฆ์อนัมนิกายแห่งประเทศไทย.(2561). กรุงเทพฯ : อมรินทร์พริ้นติ้งแอนด์พับลิชช่ิง 
(มหาชน). 

สุริยา แสงอินตา (2561). การพัฒนารูปแบบการบริหารการศึกษาตามหลักพุทธบริหารการศึกษา ของคณะสงฆ์
มหายานในประเทศไทย. ดุษฎีนิพนธ์.มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


