
Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

Journal  of  Prajna  Ashram Vol.2  No. 1  | January - June  2020 1

พระโพธิิสััตว์์กัับการสร้้างบารมีี
The Bodhisattva and Accumulating Virtue

                                                                      เพลินิพิิศ สังัข์์บุุญลืือ
Plernpit Soungboonlur

มหาวิิทยาลััยมหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย วิิทยาเขตเชีียงใหม่่

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Chiang Mai Campus 

ส่่งเสริิม แสงทอง
Songserm Seangthong

มหาวิิทยาลััยเชีียงใหม่่

Chiang Mai University

Corresponding Author, E-mail: Plernpit.sbl@gmail.com

บทคััดย่่อ
พระพุทุธศาสนา ถืือว่า่เป็น็ศาสนาหนึ่่�งที่่�เกิดิขึ้้�นจากการตรัสัรู้้�ของพระสัมัมาสัมัโพธ

ญาณ (พระพุทุธโคดม) ทรงตรัสัรู้้�ธรรมอันัยิ่่�งใหญ่แ่ละทรงฝันัฝ่า่ความลำบากนานับัประการกว่า่

จะทรงค้้นพบหลักัธรรมคำสอนต่า่งๆอันัแยบคาย ทรงปรารถนาให้้มวลมนุษุย์ส์รรพสัตัว์ท์ั้้�งหลาย

ก้้าวพ้้นสัังสารวััฏ (การเวีียนว่่ายตายเกิิดไม่่รู้้�จบสิ้้�น) และมุ่่�งสู่่�พระนิิพพาน คืือการหลุุดพ้้น ได้้

ทรงบำเพ็็ญเพีียรอย่า่งหนักัก่อ่นจะได้้ตรัสัรู้้� สะสมบารมีใีนอดีตีชาติลิำบากมากมายในการ ลด 

ละ เลิิก เรีียกว่่า”พระโพธิิสััตว์์” หมายถึึง ผู้้�ที่่�จะได้้ตรััสรู้้�เป็็นพระโพธิิสััตว์์ในอนาคต หรืือ ผู้้�ที่่�

ข้้องอยู่่�เพื่่�อการตรััสรู้้� ได้้ทรงบำเพ็็ญสะสมบารมีีจนเต็็มรอบบำเพ็็ญธรรมถึึง ๑๐ ประการได้้แก่่ 

บำเพ็ญ็ทาน บำเพ็ญ็ศีลี บำเพ็ญ็เนกขัมัมะ (คือืการออกจากกาม) บำเพ็ญ็ปัญัญา บำเพ็ญ็วิริิยิะ 

บำเพ็ญ็ขันัติ ิบำเพ็ญ็สัจัจะ บำเพ็ญ็อธิษิฐาน บำเพ็ญ็เมตตา บำเพ็ญ็อุเุบกขา ซ่ึ่�งในแต่แ่ละบารทีี

ที่่�บำเพ็ญ็ล้้วนแต่ผ่่า่นการทดสอบอันัยิ่่�งใหญ่ต่ามลำดับั คือื บารมีขีั้้�นสามัญั  อุปุบารมีคีือืบารมีี

ชั้้�นกลาง และปรมััติิถบารมีีคืือบารมีีขั้้�นสููงสุุด ซึ่่�งโดยทั่่�วไปพระโพธิิสััตว์์ของฝ่่ายเถรวาทเชื่่�อ

กันัว่า่เมื่่�อบรรลุุพระนิพิพานแล้้วจะไม่ก่ลับัมาเกิดิอีกี ส่ว่นพระโพธิสิัตัว์ฝ์่า่ยมหายาน เมื่่�อตรััสรู้้� 

หรืือพระนิิพพานแล้้วจะยัังกลัับมาเกิิดได้้อีีก จะอยู่่�ช่่วยจนกว่่าสรรพสััตว์์และสััตว์์โลกให้้พ้้น

ทุุกข์์ได้้หมด

คำสำคััญ : พระโพธิิสััตว์์, บารมีี, ปรััชญาในพุุทธศาสนา



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารปรััชญาอาศรม  ปีีที่่� 2 ฉบัับที่่� 1  |  มกราคม - มิิถุุนายน  25632

Abstract

Buddhism is a religion which arose from the Enlightenment of the 

Lord Buddha (Gautama Buddha) who became enlightened about the Great 

Dharma and overcame a host of difficulties to discover the rational Dharma 

teachings, with the wish for humanity and all beings to escape the treadmill 

of Samsara, the eternal cycle of Earthly existence, and pursue Nirvana, which 

is the great release. He practiced striving before attaining Enlightenment and 

accumulating virtue in previous lives, with the difficulties of abstinence, when 

he was called “Bodhisattva”. This means a person enlightened as a Bodhisattva 

in the future, or a person being kept in place to achieve Enlightenment. He 

accumulated virtues until he had the full ten Virtues: Generosity, Morality,  

Renunciation, Insight, Energy, Patience, Truthfulness, Resolution, Loving-kindness 

and Equanimity. For each virtue he was severely tested to the ordinary, middle 

and highest levels of virtue. For the Bodhisattva in the Theravada tradition, it is 

believed that having attained Nirvana he will no longer be reborn, while in the 

Mahayana tradition, after Enlightenment or attaining Nirvana, he was reborn 

to relieve other beings from suffering.

Keywords : Bodhisattva,  Virtue, philosophy in buddhism 

บทนำ
พระพุุทธศาสนาในสมััยพุุทธกาลถืือเป็็นต้้นแบบในการพิิสููจน์์หาสััจจะธรรม

ความจริงแตกแขนงไปทั่่�วชมพููทวีีปซึ่่�งเชื่่�อกัันว่่าเป็็นดิินแดนแห่่งพระพุุทธองค์์ จนถึึงศตวรรษ

ที่่� ๒๑ พระพุุทธศาสนาได้้ถููกนำมาประยุุกต์์ใช้้ กัับสัังคมที่่�เรีียกว่่ามนุุษย์์มากขึ้้�น แต่่กว่่า

จะมาถึึงวันันี้้�เราท่า่นอาจจะปฏิเสธไม่ไ่ด้้ว่า่ พระบรมศาสดาหรืือพระสััมมาสััมพุทุธเจ้้า(องค์์

พระโคดม)ท่่านทรงมีีคุณุููปการแก่่เหล่่าสรรพสััตว์์ทั้้�งหลายบนโลกนี้้� ในการอุุทิศิตนเอง เสีีย

สละ พากเพียีร อุุตสาหะ ในการที่่�จะชี้้�ทางหลุดุพ้้นให้้แก่เ่หล่า่สรรพสัตัว์ ์สัตัว์โ์ลกให้้พ้้นจาก

สัังสารวััฏคืือ การเวีียน ว่่าย ตายเกิิด คุุณููปการนี่่�แลจึึงถืือได้้ว่าเป็็นพระเมตตาต่่อชาวโลก



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

Journal  of  Prajna  Ashram Vol.2  No. 1  | January - June  2020 3

โดยแท้้ เราท่่านที่่�ได้้มีโีอกาสเกิิดมาแล้้วการใช้้ชีีวิิตให้้ดำรงอยู่่�บนโลกแห่่งความเป็็นจริิงที่่�มีี

ทั้้�งผััสสะรอบข้้างทั้้�งการใช้้ชีีวิิตประจำวัันผััสสะทางสัังคมนานัับประการในการดิ้้�นรนดำรง

อยู่่� แข่่งขัันเอารััดเอาเปรีียบขาดคุุณธรรมขาดการเรีียนรู้้�ถึึงสััจจะความจริิงที่่�ว่่าคนเราเกิิด

มาแล้้ว ต้้องตาย ตามหลัักไตรลัักษณ์์ เกิิดขึ้้�นตั้้�งอยู่่�ดัับไป วััฏสงสารหมุุนเวีียนเปลี่่�ยนไป

ทุุกวิินาทีีถึึงเวลาหรืือยัังที่่�เหล่่าสรรพสััตว์์สััตว์์โลกทั้้�งหลายที่่�ยัังมีีโอกาสมีีชีีวิิตอยู่่�จะหัันมา

ศึึกษาธรรมะทางโลกุตระให้้เห็็นจริงตามความเป็น็จริง ดั่่�งคำในพระไตรปิิฎก “กััมมุุนา วััถตี

โลโก” สัตัว์โ์ลกย่อ่มเป็น็ไปตามกรรม (พระไตรปิิฎกภาษาบาลีี เล่่ม31 ข้้อ1700: 578-579)

นิิกายมาธยมิิกะ:ในมุุมมองของ ญาณวิิทยา และ จริิยศาสตร์์ 
ในสมััยพุุทธกาลการนัับว่่ามีีนิิกายมากมายในการหาสาวกที่่�จะให้้มาศรััทธาใน

ลััทธิิที่่�ตนเป็็นประมุุขและถ่่ายทอดความคิิดความเห็็นปลููกฝัังตามความเชื่่�อของตนว่่าลััทธิิ

ของตนดีีเด่่นหนึ่่�งในนิิกายที่่�โดดเด่่น คืือ นิิกายมาธยมิิกะเป็็นพุุทธศาสนามหายานที่่�มีีท่่าน 

นาคารชุุนเป็็นเจ้้าลััทธิิ นิิกายซึ่่�งเชื่่�อว่่า “ในโลกนี้้� ไม่่มีีอะไรคงอยู่่�นอกจากสาระหน่ึ่�งเดีียว 

ปฏิเิสธต่อ่ปัญัหาทุุกอย่่าง”นิพิพานคือื “ศููนยตา” (Nirvana being transcendent to all 

categories of thought is Sunyata itself) นาคารชุุนกล่่าวไว้้อย่่างชััดเจนว่่า “นิิพพาน

ไม่่ใช่่สิ่่�งที่่�สละทิ้้�งไปหรืือได้้รับมา ไม่่ใช่่สิ่่�งที่่�ขาดสููญหรืือยั่่�งยืืน ไม่่ใช่่สิ่่�งที่่�ถููกทำลายหรืือถููก

สร้้างขึ้้�นมา” 

ญาณวิิทยา สิ่่�งทั้้�งหลายมีีลัักษณะเป็็นศููนยตา อวิิทยานั่่�นเองทำให้้เราเห็็นสิ่่�ง

ที่่�เป็็นศููนยตาเหมืือนสิ่่�งที่่�มีีอยู่่�จริิงเหมืือนสิ่่�งเที่่�ยงแท้้ถาวร แต่่ก็็ไม่่ได้้ขััดแย้้งกัับพระพุุทธ

ศาสนาดั้้�งเดิิมทั้้�งหมดแต่่นาคารชุุนคืือนัักปรััชญาที่่�มีีแนวความคิิดค่่อนข้้างจะแปลกใหม่่ มีี

แนวทรรศนะที่่�แยกออกจากแนวความคิดิที่่�ปรากฏในคัมัภีรี์พ์ระพุทุธศาสนาดั้้�งเดิมิแล้้วก้้าว

มาสู่่�ที่่�สุุดโต่่งอีีกด้้านหนึ่่�งโดยใช้้วิิธีีการปฏิิเสธต่อปััญหาทุุกอย่่าง บางกรณีีก็็ไม่่สอดคล้้อง

กัับแนวความคิิดในคััมภีีร์์พระพุุทธศาสนาดั้้�งเดิิม

จริิยศาสตร์์  หลัักปฏิิบััติิเพื่่�อบรรลุุถึึงพระนิิพพานคืือ ความจริิงขั้้�นสููงสุุดหรืือ

การแสวงหาความดีีสููงสุุดของชีีวิิตว่่าอยางไหนถููกไม่่ถููก ดีีไม่่ดีี ควรไม่่ควร (พจนานุุกรมไทย 

ฉบับัราชบัณัฑิติจยสถาน. 2554: ออนไลน์)์ และจะต้้องบำเพ็ญ็สร้้างคุณุธรรมสถานภาพค่า่ของ

ศีีลธรรม ให้้เป็็นเหตุุเพีียงพอ เรีียกว่่า บารมีี 6 คืือ ทาน ศีีล ขัันติิ วิิริิยะ ธยานหรืือสมาธิิ 

และปััญญา 



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารปรััชญาอาศรม  ปีีที่่� 2 ฉบัับที่่� 1  |  มกราคม - มิิถุุนายน  25634

พระโพธิิสััตว์์คืือใคร

ความหมายของคำว่า่พระโพธิสิัตัว์ ์ ในพุทุธศาสนาฝ่่ายเถรวาทนั้้�นพระโพธิสัิัตว์์ 

คือื บุคุคลผู้้�บำเพ็ญ็บารมีธีรรมอุทุิศิตนช่ว่ยเหลือืสัตัว์ผ์ู้้�มีคีวามทุกุข์ย์ากและจะได้้ตรัสัรู้้�เป็น็

พระพุุทธเจ้้าในอนาคตพุุทธศาสนาฝ่่ายมหายานเรียีกบุคุคลเช่น่นี้้�ว่า่เป็น็ผู้้�มีีพลังัหรืืออำนาจ

มุ่่�งสู่่�โพธิิญาณ (Dayal, 1987) เป็็นผู้้�บำเพ็็ญความดีีหรืือที่่�เรีียกว่่าบารมีีธรรมอย่่างยิ่่�งยวด

เพื่่�อการบรรลุุถึึงพระโพธิิญาณ 

การดำเนิินชีีวิิตของพระโพธิิสััตว์์เป็็นไปเพื่่�อบำเพ็็ญบารมีีเพื่่�อตนและเป็็นการ

เสียีสละช่่วยเหลืือผู้้�อื่่�นไปพร้้อม ๆ กัันการกระทำทุุกอย่่างนี้้�ดำเนิินไปได้้ด้้วยความรัักความ

ปรารถนาในพระพุุทธภาวะอัันเป็็นความหมายของพระโพธิิสัตัว์ด์้้วยความรัักในพระโพธิิญาณ

พระโพธิิสััตว์์จึึงสามารถกระทำได้้ทุุกอย่่างเบื้้�องต้้นแต่่สละได้้ซึ่่�งสิ่่�งของภายนอกจนถึึงชีีวิิต

และสิ่่�งเสมอด้้วยชีีวิิตคืือบุุตรและภรรยาของตนดัังตััวอย่่างพุุทธดำรััสที่่�ตรััสในขณะเสวยพ

ระ ชาติิเป็็นพระโพธิิสััตว์์ความว่่า

“เมื่่�อเราจะให้้ทานก็็ดีกีำลังัให้้ทานก็็ดี ีให้้ทานแล้้วก็ดีจีิติของเราไม่่เป็น็อย่่างอื่่�น

เพราะเหตุุแห่่งพระโพธิิญาณเท่่านั้้�น” (พระไตรปิิฎกภาษาไทย เล่่ม33 ข้้อ66: 736)

“ จักัษุทุั้้�งสองเป็น็ที่่�น่า่เกลียีดชังัสำหรับัเราก็ห็าไม่ ่แม้้ตัวัเราเองจะเป็น็ที่่�เกลียีด

ชัังก็็หาไม่่แต่่พระสััพพััญญุุตญาณเป็็นที่่�รัักของเราเพราะฉะนั้้�น เราจึึงได้้ให้้จักษุุ ฉะนี้้�แล” 

(พระไตรปิิฎกภาษาไทย เล่่ม33 ข้้อ66: 736)

“ เราตามรักัษาศีลีของเรามิใิช่ร่ักัษาชีวิีิตของเรา เพราะในกาลนั้้�นเราเป็น็ผู้้�รักัษา

ศีีลเพราะเหตุุแห่่งพระโพธิิญาณเท่่านั้้�น  .” (พระไตรปิิฎกภาษาไทย เล่่ม33 ข้้อ65: 754)

พระโพธิิสััตว์์ไม่่ว่่าจะครองสภาวะความเป็็นมนุุษย์์หรืือสััตว์์เดรััจฉานก็็บำเพ็็ญ

บารมีีธรรมเพื่่�อพระโพธิิญาณเป็็นเป้้าหมายเพราะคำว่่า “โพธิิสััตว์์” หมายถึึงผู้้�ปรารถนา

พระโพธิิญาณ คือ การตรััสรู้้�โดยไม่่ได้้มีีเป้้าหมายเป็็นอย่่างอื่่�น เป็็นผู้้�ปฏิิบััติิเพื่่�อมุ่่�งสู่่�ความ

รู้้�แจ้้งโลกซึ่่�งหมายรวมถึึงโลก ทั้้�ง ๓ คืือ

- สัตัว์โ์ลก อันัได้้แก่ ่หมู่่�สัตว์ช์นิดิต่า่งๆรวมทั้้�ง เทวดา มนุษุย์ ์และสัตัว์เ์ดรัจัฉาน

- โอกาสโลก อันัได้้แก่ ่โลกคือืที่่�อยู่่�อาศัยัหมายถึึง ระบบจักัรวาล และดวงดาว

ต่่างๆ

- สังัขารโลก อันัได้้แก่โ่ลกคือืสังัขารที่่�เกิดิจากการปรุงุแต่ง่ สรุปุให้้แคบเข้้า ได้้แก่่ 

นามรููป นั่่�นเอง (บรรจบ บรรณรุุจิิ, 2529: 9-10)



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

Journal  of  Prajna  Ashram Vol.2  No. 1  | January - June  2020 5

พระโพธิิสัตัว์ห์มายถึึง ผู้้�ที่่�จะได้้ตรัสัรู้้�เป็น็พระพุุทธเจ้้า คำว่่า “โพธิสิัตัว์”์แปลว่า 

ผู้้�ข้้องอยู่่�ในพระโพธิญิาน ทั้้�งฝ่า่ยเถรวาทและมหายานเชื่่�อว่า่มี ีพระโพธิสิัตัว์เ์ป็น็จำนวนมาก 

เป็็นบุุคคลที่่�บำเพ็็ญบารมีีเพื่่�อตรััสรู้้�เป็็นพระพุุทธเจ้้าในอนาคตได้้ชื่่�อว่่า”เป็็นนิิยตโพธิิสััตว์์

คืือสััตว์์ที่่�จะได้้ตรััสรู้้�เป็็นพระพุุทธเจ้้าอย่่างแน่่นอน

 พระโพธิิสัตัว์ก์ับัการบำเพ็็ญสร้้างบารมีี คือืการกระทำด้้วยคุุณงามความดีีที่่�ควร

บำเพ็็ญ เพื่่�อให้้ยัังผลต่อการบำเพ็็ญเพีียรในขั้้�นสููงกว่่า คืือการให้้ถึึงซึ่่�งพระโพธิิญาณ และ

เป็็นการกระทำที่่�ตั้้�งมั่่�นด้้วยเจตนาที่่�ยัังให้้ถึึงฝั่่�งพระนิิพพาน เพื่่�อบรรลุุซึ่่�งจุุดหมายอัันเป็็น

ประเสริิฐโดยเรีียง ลำดัับการสร้้างบารมีี10 ประการ ได้้แก่่ 

1) ทานบารมีี คืือ การบำเพ็็ญเพีียรด้้วยให้้ทาน ในพระชาติิ พระเวสสัันดร

2) ศีลีบารมี ี คือื การบำเพ็ญ็เพียีรด้้วยการตั้้�งมั่่�นในศีลี ในพระชาติ ิพระภููริทัตัต์์

3) เนกขัมัมบารมี ีคือื การบำเพ็ญ็เพียีรด้้วยการถือืบวชหรือืการตัดัอารมณ์ท์าง

กาม(ไม่่จำเป็็นต้้องโกนหััว)ในพระชาติิ พระเตมีีย์์

4) ปััญญาบารมีี  คืือ การบำเพ็็ญเพีียรด้้วยการตั้้�งจิิตให้้พร้้อมด้้วยปััญญาใช้้

ปััญญาในการคิิดแก้้ปััญหาทั้้�งปวง  ในพระชาติิ พระมโหสถ

5) วิิริยิบารมีี คือื การบำเพ็ญ็เพียีรด้้วยการมีคีวามเพียีรในทุกุขณะ ในพระชาติิ

พระมหาชนก 

6) ขัันติิบารมีี  คืือ การบำเพ็็ญเพีียรด้้วยการมีีขัันติิ คืือ ความอดทน อดกลั้้�น

ต่่อกิิเลสที่่�มารุุมเร้้า ในพระชาติิ พระจัันทกุุมาร

7) สััจจบารมีี คืือ การบำเพ็็ญเพีียรด้้วยการมีีสััจจะ คืือ ความตั้้�งใจจริิงการทำ

จริิง และการพููดคำสััตย์์ ในพระชาติิ พระวิิธููร

8) อธิษิฐานบารมี ีคือื บำเพ็ญ็เพียีรด้้วยการตั้้�งใจมั่่�นให้้แน่ว่แน่ ่ไม่เ่ปลี่่�ยนแปลง

การการบำเพ็็ญเพีียรทั้้�งปวงในพระชาติิ พระเนมิิราช

9) เมตตาบารมีี และ คืือ การบำเพ็็ญเพีียรด้้วยการมีีความเมตตาต่่อผู้้�อื่่�นและ 

สรรพสััตว์์ทั้้�งปวง ในพระชาติิสุุวรรณสาม 

10) อุเุบกขาบารมี ี คือื การบำเพ็ญ็เพียีรด้้วยการวางเฉยทั้้�งกาย วาจา และ ใจ 

มิิให้้เพลี่่�ยงพรั้้�งต่่อกิิเลสทั้้�งปวง ในพระชาติิ พระนารท

การสร้้างบารมีีธรรมของพระโพธิิสัตัว์์ เป็น็เสมืือนการวางนโยบายในการดำเนิิน

ตามวิิถีีของ พระพุุทธเจ้้า และได้้กล่่าวถึึงพระโพธิิสััตว์์ได้้รัับการพยากรณ์์จากพระพุุทธเจ้้า 

ประสููติิพระบรมโพธิิสััตว์์เริ่่�มแต่่ได้้ตั้้�งมโนปณิิธาน 7 อสงไขย มหากััป ครั้้�งที่่�เสวยพระชาติิ 



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารปรััชญาอาศรม  ปีีที่่� 2 ฉบัับที่่� 1  |  มกราคม - มิิถุุนายน  25636

บารมีีจััดเป็็น ๓ ขั้้�น(การเทีียบบารมีี) 
1) บารมีีต้้น (ordinary perfections)

2) อุุปบารมีี(superior perfections)

3) ปรมััตถบารมีี(supreme perfections)

บารมีีต้้น ในขั้้�นเต็็ม ท่่านผู้้�นี้้�จะเก่่งเฉพาะทาน กัับ ศีีล แต่่การรัักษาศีีลของ

บารมีีขั้้�นต้้นจะไม่่ถึึงศีลี 8 และจะยังัไม่่พร้้อมในการเจริญิพระกรรมฐาน กำลัังใจไม่พ่ออาจ

จะไม่่ว่่างพอหรืือเวลาไม่่มีี

อุุปบารมีี เป็็นบารมีีขั้้�นกลางพร้้อมทีีทรงญานโลกีีย์์ ท่่านพวกนี้้�จะพอใจการ

เจริญิพระกรรมฐาน และทรงฌาน แต่ย่ังัไม่ถ่ึึงขั้้�นวิปิัสัสนา ยังัไม่พ่ร้้อมที่่�จะไปและไม่พ่ร้้อม

ที่่�จะยิินดีีเรื่่�องพระนิิพพาน พร้้อมอยู่่�แค่่ฌานสมาบััติิ

ปรมัตัถบารมี ีในอันัดับัแรกอาจจะยังัไม่ม่ีคีวามเข้้าใจในเรื่่�องนิพิพาน พอสัมัผััส

วิปิัสัสนาญาณขั้้�นเล็ก็น้้อย อาศัยับารมีเีก่า่ ก็ม็ีคีวามต้้องการพระนิพิพาน จะไปได้้หรือืไม่ไ่ด้้ 

ในชาติ่่�นี้้�นั้้�นไม่ส่ำคัญั เพราะการหวังันิพิพานจริิๆ  ต้้องหวังักันัหลายชาติจินกว่า่บารมีทีี่่�เป็น็

ปรมััตถบารมีีจะสมบููรณ์์แบบ

ความลำบากกว่า่จะเป็็นพระโพธิสิัตัว์ ์แม้้พระโพธิสิัตัว์จ์ะต้้องเผชิญิกับัสถานการณ์์

ที่่�ต้้องแลกด้้วยชีีวิิตแต่่พระโพธิิสััตว์์ก็็ใช่่ว่่าจะหวาดหวั่่�นต่่อสถานการณ์์เช่่นนั้้�นตรงกัันข้้าม

พระโพธิิสััตว์์กลัับมีีใจมุ่่�งมั่่�นเด็็ดเดี่่�ยวพร้้อมที่่�จะเผชิิญกัับสถานการณ์์ที่่�ประสบอย่่างเต็็มใจ

และยิินดีีด้้วยมุ่่�งมั่่�น

ความเชื่่�อในฝ่่ายเถรวาทและมหายาน

พระโพธิสัิัตว์ข์องฝ่า่ยเถรวาท  เชื่่�อกัันว่่าเมื่่�อบรรลุุพระนิิพพานแล้้วจะไม่่กลัับ

มาเกิดิอีกีฉนั้้�นพระโพธิสิัตัว์ใ์นความหมายของเถรวาทคือืผู้้�บำเพ็ญ็ที่่�ตั้้�งใจจะเป็น็พระพุทุธเจ้้า

ดั่่�งเช่่นในยุุคของพระสมณโคดม พระโพธิิสััตว์์ก็็คืืออดีีตชาติิของท่่านที่่�บำเพ็็ญบารมีีในชาติิ

ต่า่งๆดั่่�งผ่า่นเรื่่�องราวของชาติซิึ่่�งการบำเพ็็ญที่่�ชาวพุทธรู้้�จักัและได้้ยินิได้้ศึึกษาต่อ่ๆกันัมาคือื

พระเจ้้า 10 ชาติิหรืือ ทศชาติิชาดก

พระโพธิสิัตัว์ฝ์่า่ยมหายาน  เมื่่�อตรััสรู้้� หรืือพระนิิพพานแล้้วจะยัังกลัับมาเกิิด

ได้้อีกี จะอยู่่�ช่ว่ยจนกว่า่สรรพสัตัว์แ์ละสัตัว์โ์ลกให้้พ้้นทุกุข์์ได้้หมดจึึงจะไปเกิดิ คือืผู้้�ที่่�บำเพ็ญ็

ตั้้�งใจช่วยเหล่่าสรรพสััตว์์ให้้พ้้นทุุกข์์ดั่่�งตััวอย่่าง พระอวโลติิเกศวร(เจ้้าแม่่กวนอิิม)   ที่่�เรา

ท่่านรู้้�จัักดีีและมีีความเชื่่�อตามๆกัันมาว่่า เจ้้าแม่่กวนอิิมเป็็นพระโพธิิสััตว์์ ฯ



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

Journal  of  Prajna  Ashram Vol.2  No. 1  | January - June  2020 7

เส้้นทางบำเพ็็ญของพระโพธิิสััตว์์

ตลอดเส้้นทางของการบำเพ็ญ็ในผู้้�ที่่�อยู่่�ในข่า่ยหรือืข้้องเกี่่�ยวที่่�จะได้้ ภููมิขิองพระ

โพธิิสััตว์์จะต้้องฟัันฝ่่าเหตุุการณ์์ การทดสอบเพื่่�อพิิสููจน์์ว่่าการบำเพ็็ญในแต่่ละเรื่่�องแต่่ละ

เหตุุการณ์์ล้้วนแล้้วแต่่เหนืือการคาดเดาเพราะจะเป็็นการบำเพ็็ญที่่�ปุุถุุชนคนธรรมดาที่่�มีี

ภููมิธิรรมไม่่ถึึงเพราะขาดทานบารมีีที่่�สะสมมาในอดีีตชาติิและไม่่มีภีพภููมิเลยจะไม่่สามารถ

จะทำหรืือปฏิบััติิได้้ เป็็นการสร้้างบารมีีเฉพาะตนที่่�สะสมมาอย่่างต่่อเนื่่�องและบริิสุุทธิ์์�ซ้้ำ

แล้้วซ้้ำเล่่าเรีียกว่่า บำเพ็็ญเป็็นนิิจ จนเข้้ากระแสแห่่งธรรม บนเส้้นทางพระโพธิิสััตว์์ก่่อน

ที่่�จะเป็็นพระพุุทธเจ้้าตามลำดัับต่่อไป  บนเส้้นทางของการบำเพ็็ญของพระโพธิิสััตว์์นัับได้้

ว่า่ในแต่่ละพระโพธิิสัตัว์์แต่่ละองค์์ล้้วนเป็็นการสร้้างบารมีีที่่�สะสมมาหลายๆชาติิภพจนเข้้า

สู่่�เส้้นทางแห่่งมรรคผลก่่อนจะเข้้าสู้้�เส้้นทางสััมโพธิิญานอัันสมบููรณ์์ด้้วยญาณบารมีี โดยได้้

รับัการยอมรับัจากพระพุทุธเจ้้าทั้้�งหลากทั้้�งหลากทั้้�งปวง ยกท่า่นออกจากภาวะแห่ง่โพธิสิัตัว์์

เข้้าสู่่�พุทธภาวะ อย่่างแท้้จริิงสภาพจิิตของพระโพธิิสััตว์์ที่่�บรรลุุโพธิิญาณอัันสมบููรณ์์ด้้วย

ญาณบารมีี โดยการรัับอภิิเษกหรืือยอมรัับจากพระพุุทธเจ้้าทั้้�งหลากทั้้�งปวง ยกท่่านออก

จากภาวะแห่่งโพธิิสััตว์์

   ……….  ไม่่มีีมาร บารมีีไม่่เกิิด …….. เส้้นทางบำเพ็็ญของพระโพธิิสััตว์์ ……..

จากข้้อมููลที่่�ผู้้�เขีียนได้้อ่่านและรวบรวมสรุุปในเบื้้�องต้้นได้้ว่่ากว่่าจะได้้เป็็นพระ

โพธิิสััตว์์นั้้�นไม่่ได้้ง่่ายและไม่่ง่่ายจริง ดั่่�งเรื่่�องราวของพระเจ้้าสิิบชาติิ หรืือ ทศชาติิ ชาดกที่่�

เราท่่านเคยได้้ยิินหรืือได้้อ่่าน

กำเนิิดพระโพธิิสััตว์์ก่่อนเป็็นพระพุุทธเจ้้า

จะเป็็นพระพุุทธเจ้้าในกาลที่่�โลกว่่างจากศาสนา คืือกาลนั้้�นไม่่มีีพระพุุทธเจ้้า

พระองค์ใ์ด อุบัุัติเิป็็นเวลานานถึึง 1 อสงไขยกาล ครั้้�งนั้้�นบรรดามหาพรหมในชั้้�นสุทุธาวาส

ปรารภกัันว่่า มนุุษย์์และ เทวดาทั้้�งหลายที่่�ได้้บรรลุุเป็็นพระโสดาบััน พระสกทาคามีีมาแต่่

ครั้้�งศาสนาของพระพุทุธเจ้้าพระองค์ก์่อ่น ๆ ต่า่งก็พ็ากันับำเพ็ญ็กรรมฐาน จนได้้บรรลุเุป็น็

พระอนาคามีีบุคุคล ได้้มาอุุบัตัิใินพรหมโลกชั้้�นสุทุธาวาส คืือ อวิหิาพรหมโลก อตััปปาพรหม

โลก สุุทัสัสาพรหมโลก ตามแต่บ่ารมีทีี่่�แต่ล่ะคนสั่่�งสมบำเพ็ญ็เพียีรมา จากนั้้�นย่อ่มมาเพียีร

เจริิญกรรมฐานในพรหมโลกนี้้�ต่่อไป จนได้้บรรลุุเป็็นพระอรหัันต์์ แล้้วดัับขัันธ์์ปรินิิพพาน 

ณ พรหมโลกนี้้�เอง ฯลฯ จากการปรารภถึึงก่อ่นกาลเสด็จ็อุบุัตัิขิองพระสัมัมาสัมัพุทุธเจ้้านั้้�น 

พระโพธิิสัตัว์์ครั้้�งเสวยพระชาติิเป็็นมาณพหนุ่่�ม พามารดาว่่ายน้้ำข้้ามมหาสมุุทร 

เป็น็พระเจ้้าสััตตุุตาปะ เป็็นพระพรหมดาบส เป็น็มาณพหนุ่่�มช่่างทอง เป็น็พระนางสุุมิติตา



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารปรััชญาอาศรม  ปีีที่่� 2 ฉบัับที่่� 1  |  มกราคม - มิิถุุนายน  25638

ราชกุุมารีี พระเจ้้าอรตีีเทพโพธิิสััตว์์ พระเจ้้าสาครโพธิิสััตว์์ สุุเมธดาบสโพธิิสััตว์์ ธรรมที่่�ให้้

เป็็นพระพุุทธเจ้�าการที่่�บุุคคลได้้บรรลุุถึึงพระโพธิิญาณหรืือกล่่าวอีีกนััยหนึ่่�งคืือการอุุบััติิขึ้้�น

ของพระพุุทธเจ้้านั้้�นเกิิดขึ้้�นได้้ยาก (กิิจโฉพุุทธานมุุปปาโท)   

ดัังนั้้�น บุุคคลผู้้�จะบรรลุุพระโพธิิญาณได้้นั้้�นจึึงจำต้้องบำเพ็็ญบารมีีธรรมเป็็น

เวลานานยิ่่�งเมื่่�อบุุคคลผู้้�นั้้�นได้้ชื่่�อว่่าเป็็นพระโพธิิสััตว์์นั้้�นหมายความว่่าเขาย่่อมต้้องประสบ

กัับความลำบากในชีีวิิตนานัับประการนัับตั้้�งแต่่การต้้องจำยอมสละทรััพย์์สิินภายนอก

ร่า่งกายเป็น็เบื้้�องต้้นจนถึึงการยอมสละชีีวิติของตนเข้้าแลกเป็น็ที่่�สุดุและการปฏิบัตัิเิช่น่นั้้�น

ก็ต็้้องประกอบไปด้้วยความเต็็มใจของตนหากไม่่สามารถปฏิบัตัิไิด้้ความหมายของคำว่่าพระ

โพธิิสััตว์์ในตััวบุุคคลนั้้�นก็็ไม่่สามารถเกิิดขึ้้�นตามมา (พระมหาจู่่�ล้้อม ชููเลื่่�อน, 2546: 68)

ประเภทของพระโพธิิสััตว์์ 

พระโพธิิสััตว์์ คืือ บุุคคลที่่�ปรารถนาเพื่่�อจะเป็็นพระพุุทธเจ้้าในอนาคต แบ่่ง

เป็็น ๒ ประเภทคืือ      

1. อนิติยโพธิสิัตัว์ ์พระโพธิสิัตัว์ท์ี่่�ยังัไม่ไ่ด้้รับัพยากรณ์จ์ากพระพุุทธเจ้้าองค์ก์่อ่น

มาเลย เรียีกว่า่ อนิติยโพธิิสัตัว์ ์ความหมายคืือ ยังัไม่่แน่น่อนว่า่จะได้้เป็น็พระพุุทธเจ้้า เพราะ

อาจจะเลิิกล้้มความปรารถนาเมื่่�อไรก็็ได้้

2. นิติยโพธิสิัตัว์ ์พระโพธิสิัตัว์ท์ี่่�ได้้รับัพยากรณ์จ์ากพระพุทุธเจ้้าองค์ก์่อ่นมาแล้้ว 

เรีียกว่่า นิิตยโพธิิสััตว์์ตามความหมายคืือ จะได้้เป็็นพระพุุทธเจ้้าอย่่างแน่่นอนเพราะถ้้าถึึง

พระนิพิานต้้องดำรงค์์ฐานะเป็น็พระพุุทธ่เ่จ้้าอย่า่งเดียีว แต่่ถ้้าบารมีีและเวลายังัไม่ส่มบููรณ์์ 

แม้้ว่า่จะพยายามปฏิบััติอิย่า่งยิ่่�งยวดบัังเกิิดปััญญาอย่่างเยี่่�ยมยอด ก็็ไม่ส่ามาถถึึงนิิพพานก่่อน

ได้้ แม่่จะทุกุข์ท์้้อแท้้ จนคิิดว่า่เลิกิที่่�จะเป็็นพระพุุทธเจ้้าแล้้ว แต่แ่ล้้วในที่่�สุดุมหากุศุลที่่�เป็น็

อนุสุัยัก็จ็ะพุ่่�งกระจายขึ้้�นมาให้้ตั้้�งมั่่�นและบำเพ็ญ็บารมีกีันัต่อ่ จนกว่า่บารมีแีละเวลาสมบููรณ์์ 

พระโพธิิสััตว์์ที่่�ชาวโลกรู้้�จััก  5 ลำดัับสำคััญของพุุทธมหายาน 

1) พระโพธิสิัตัวิสิัตัว์อ์งค์อ์วโลกิเิตศวร (Azalokitesvara) หรือืปัตัมะปานี ีเป็น็

หนึ่่�งในพระโพธิิสััตว์์หลัักในนิิกายมหายาน พระโพธิิสััตว์์องค์์นี้้�มีีทั้้�งร่่างชายและร่่างหญิิง

ขององค์์พระโพธิิสััตว์์อวโลกิเตศวร และขนานนามว่่า “กวนยิิน” ในภาษาจีีนกลาง  และ

เรีียกเมื่่�อมีีการอพยพถิ่่�นฐานก็็มีีการเรีียกตามภาษาถิ่่�นว่่า”กวนอิิม”เป็็นตััวแทนของความ

เมตตาทั้้�งมวลของพระพุทุธเจ้้า ความเชื่่�อเรื่่�องพระโพธิสิัตัว์อ์วโลกิเตศวรมีมีาแล้้วอย่า่งน้้อย 

1,500 ปีี เพราะรููปเหมืือนขององค์์พระโพธิิสัตัว์ป์รากฏในถ้้ำเก่่าแก่่อย่า่ง ถ้้ำอชัันตา(Ajanta 

Caves)ในประเทศอิินเดีีย



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

Journal  of  Prajna  Ashram Vol.2  No. 1  | January - June  2020 9

2) พระโพธิิสััตว์์มััญชฺฺศรีี (Manjushri)เป็็นพระโพธิิสััตว์์องค์์แรกๆ ที่่�ปรากฏใน

คติมิหายานด้้วย ชาวจีนีเรียีกพระโพธสัตัว์ม์ัญัชุศุรีวี่า่ “เหวินิซูู”เป็น็สัญัลักัษณ์แ์ละตัวัแทน

ที่่�แสดงถึึง ปัญัญาที่่�ครอบคลุมุทั้้�งจักัรวาลของพระพุทุธเจ้้า องค์พ์ระโพธิสัิัตว์ม์ักัจะถืืออาวุธุ

อยุ่่�ที่่�มืือข้้าวขวาเมื่่�อแสดงถึึงสัจัธรรมที่่�ว่า่ ปัญัญาได้้ทำลายความไม่รู่้้�และความละเลยต่่างๆ

และยัังเป็็นที่่�นัับถืือมากในเอเซีียตะวัันออก

3) พระโพธิิสััตว์์วััชรปานีี (Vajrapani)เป็็นอีีกหน่ึ่�งพระโพธิิสััตว์์ที่่�แสดงถึึงพลััง

อำนาจทั้้�งหมดของพระพุุทธเจ้้า เป็็นที่่�นัับถืือมาในทิิเบตที่่�นิิกายวััขรยานเฟื่่�องฟูู ปััจจุุบััน

ได้้รัับการนับัถืืออยู่่�มากในจีีนและทิิเบตจุดุสัังเกตุตุามวััดธิิเบตทั่่�วไป รููปปั้้�นจะมีสีีีหน้้าโกรธ

เคืือง และตััวใหญ่่คล้้ายยัักษ์์ 

4) พระกษิติิคิรรภโพธิสิัตัว์ ์(Ksitigarbha)ชาวจีนีเรียีกพระโพธิิสัตัว์อ์งค์น์ี้้�ว่า่”ตี้้�

จ้้าง”เกี่่�ยวข้้องกับัภพภููมิติ่า่งๆโดยเฉพาะนรกภููมิเิพราะท่า่นตั้้�งปฏิญิานไว้้ว่า่จะไม่ต่รัสัรู้้�จนกว่า่

นรกทั้้�งปวงจะปราศจากสรรพสััตว์์เมื่่�อเวลาผ่่านไปพระโพธิิสััตว์์กลัับถููกวาดในรููปแบบของ

พระสงฆ์ท์ั่่�วไปที่่�มีรีัศัมีอีอกมาจากศรีษีะเท่า่นั้้�นหรืือในบางแห่ง่พระกฏิติิิครรภโพธิสัิัตว์จ์ะถืือ

สััตว์์จะถืือคทาและสวมมงกุุฏ จะเห็็นอยู่่�ทั่่�วไปในวััดมหายานอย่่างวััดจีีนเป็็นต้้น

5) พระสมัันตภัทัรโพธิิสัตั(Samantrabhadra)ชาวจีนีส่ว่นใหญ่เ่รียีกว่า่ “ผู่่�เสียี

น” และเชื่่�อว่า่ เอ๋อ๋เหมยซาน (เขาง๊อ๊ไบ้้)เป็น็สถานที่่�ประทับัของพระโพธิสิัตัว์พ์ระองค์น์ี้้� ทรง

ช้้างและอยู่่�เคียีงข้้างพระพุทุธเจ้้าอยู่่�เสมอเป็น็สััญลัักษณ์ข์องการปฏิบัตัิภิาวนาและทำสมาธิิ

กล่่าวได้้ว่่าท่่านจะอุุทิิศส่่วนบุุญกุุศลทั้้�งหมดให้้สรรพสััตว์์ทั้้�งหลาย  ชื่่�อของพระสมััตตภััทะ

โพธิสิัตัว์ม์ีนีามเดียีวกับพระโพธิสิัตัว์อ์ีกีองค์ห์นึ่่�ง ในศาสนาพุทุธนิกิายตันัตระที่่�เกี่่�ยวข้้องกับั

การร่่วมเพศ แต่่ทว่่าพระโพธิิสััตว์์ทั้้�งสองเป็็นคนละองค์์กัันโดยสิ้้�นเชิิง และไม่่มีีความเกี่่�ยว

ข้้องใดๆ นอกจากชื่่�อเท่่านั้้�น 

พระเวสสัันดร พระโพธิิสััตว์์ ทศชาติิชาดกที่่�ชาวไทยรู้้�จััก

 คือื พระเวสสันัดร อันัเป็็นที่่�รู้้�จักัของชาวพุทุธ ถืือเป็็นชาติสิุดุท้้ายของพระองค์์

และเป็น็โพธิิสัตัว์์ในชาติิภพที่่�เป็็นพระเวสสัันดรจะกล่่าวถึึงการให้้ทานอัันยิ่่�งใหญ่่ของพระองค์์

ในการบำเพ็็ญทาน(บริิจาค)แม้้กระทั่่�งพระกััญหา ชาลีี ที่่�เป็็นบุุตรหรืือแม้้แต่่ พระนางมััทรีี 

จนต้้องลงมาพระอินิทรต้้องแปลงร่า่งเป็น็คนชรามาช่ว่ยและเห็น็ถึึงความตั้้�งมั่่�นขององค์พ์ระ

เวสสัันดรในการบำเพ็็ญทานเรีียกได้้ว่่า มหาทาน

พระเวสสันัดรชาดกเป็น็เรื่่�องสุดุท้้ายในทศชาติชิาดก ที่่�นิยิมกันัมากและเป็น็เรื่่�อง

ที่่�ยาวที่่�สุดุ บางทีเีรียีกกันัว่า่ มหาชาติหิรือืมหาเวสสันัดรชาดก เป็น็เรื่่�องราวที่่�พระโพธิสิัตัว์์



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารปรััชญาอาศรม  ปีีที่่� 2 ฉบัับที่่� 1  |  มกราคม - มิิถุุนายน  256310

เสวยพระชาติิเป็็นพระเวสสัันดร โอรสของพระเจ้้าสััญชััย และ พระนางผุุสดีี แห่่งนครสีีพีี

รัฐับุรีุี ทรงบริจิาคทานมาตั้้�งแต่ท่รงพระเยาว์ ์เมื่่�อพระชนมายุ ุ16 พรรษา ได้้เสด็จ็ขึ้้�นครอง

ราชย์์และอภิิเษกสมรสกัับพระนางมััทรีี มีีพระโอรสและพระธิิดา คืือ พระชาลีีกุุมาร และ 

พระกััณหากุุมารีี ต่่อมาเกิิดกลีียุุคฝนแล้้งที่่�เมืืองกลิิงครััฐ ประชาชนพากัันเดืือดร้้อน อำมา

ตจึึงให้้ทููลขอช้้างคู่่�บารมีขีองพระเวสสันัดร ซึ่่�งถ้้าไปอยู่่�ที่่�ใดก็จ็ะทำให้้เกิดิฝนตก พระองค์ก์็็

ทรงบริจิาคให้้ ทำให้้ชาวเองสีพีีรีัฐัุรุีพีากันั โกรธแค้้น ให้้พระเจ้้าสัญัชัยัเนรเทศพระเวสสันัดร

ออกไปจากพระนคร

ต่่อมาพระเวสสัันดรจึึงพาพระมเหสีี พระโอรส พระธิิดา เสด็็จออกจากเมืือง 

ระหว่่างทางก็็ทรงบริจิาคม้้าและรถเป็น็ทานอีกี จนต้้องอุ้้�มพระโอรส พระธิดิา เสด็จ็เข้้าป่า่

หิิมพานต์์และทรงผนวชเป็็นนัักบวช บำเพ็็ญศีีลอยู่่�ในป่่า วัันหนึ่่�งพราหมณ์์ชููชกได้้ติดตาม

ไปขอพระโอรสและพระธิิดาเพื่่�อนำไปเป็็นทาสรัับใช้้นางอมิิตตดา ภรรยาของตน พระ

เวสสัันดรก็็พระราชทานให้้ ฝ่่ายพระอิินทร์์เกรงว่่าจะมีีคนชั่่�วมาทููลขอพระนางมััทรีีอีีก จึึง

จำแลงกายเป็็นนัักบวชชรามาทููลขอพระนางมััทรีี พระเวสสัันดร ก็็ทรงยิินดีีพระราชทาน

ให้้เช่่น แต่่พระอิินทร์์ก็็ถวายพระนางมััทรีีคืืนเพราะจุุดประสงค์์ก็็เพีียงลองพระทััยของพระ

เวสสัันดร ประการหนึ่่�งและเพื่่�อกัันมิิให้้พระเวสสัันดรพระราชทานพระนางมััทรีีแก่่ผู้้�ใดที่่�

จะมาขออีีกประการ 

ฝ่า่ยชููชกซึ่่�งพาชาลีแีละกัณัหา กลับัมาบ้้านเมือืงของตน ระหว่า่งทางก็ห็ลงเข้้าไป

ในเมืืองสีีรััฐบุุรีี พระเจ้้าสััญชััยทรงจำได้้จึึงไถ่่ถอนกุุมารทั้้�งสองให้้พ้้นจากการเป็็นทาสของ

ชููชก บรรดาชาวเมืืองที่่�เคยไม่่พอใจต่่างก็็รำลึึกถึึงความดีีของพระเวสสัันดรกลัับบ้้านเมืือง 

พระเจ้้าสััญชััยจึึงยกทััพไปทููลเชิิญพระเวสสัันดร กลัับมาครองเมืืองตามเดิิม หลัักธรรมใน

เรื่่�องนี้้�เป็็นการส่่งเสริิมการบริิจาค ทาน คืือ “ทานบารมีี”

แนวคิิดที่่�เกี่่�ยวกัับพระโพธิิสััตว์์ในมุุมมองของผู้้�เขีียนบทความ

ผู้้�เขียีนรู้้�สึึกและเชื่่�อมั่่�นในความเป็น็พระโพธิสัิัตว์ใ์นแต่่ละองค์ท์ั้้�งความเชื่่�อต่่างๆ

หรืือการยัังหาข้้อสรุุปไม่่ได้้ระหว่่างนิิกายเถรวาทหรืือมหายานซึ่่�งต้้องศึึกษาค้้นคว้้ากัันต่่อ

ไปในยุคุสมัยัปัจัจุบุันัในฐานะที่่�เป็น็ผู้้�เขียีนมีคีวามเห็น็ในมุมุมองส่ว่นตัวัว่า่สรรพสัตัว์ใ์นโลก

ที่่�เรีียกว่่า มนุุษย์์ ถ้้าได้้มีโอกาสบำเพ็็ญกุุศลอย่่างต่่อเนื่่�องและบริิสุุทธิ์์�ใจบำเพ็็ญทานสะสม

มาตามพุุทธทำนายแล้้วไซร้้มนุุษย์์หรืือที่่�เรียีกว่่า เหล่่าสรรพสััตว์์ทั้้�งหลายล้้วนมีีโอกาสที่่�จะ

ได้้เป็น็โพธิิสัตัว์์ได้้เหมืือนกัันเพีียงแต่่ต้้องรอเวลาแม้้ในปััจจุบัุันก็็ยังัเชื่่�อกัันว่่า อริิยสงฆ์ห์ลาย

รููปในเมืืองไทยท่่านก็็เป็็นพระโพธิิสัตัว์ม์าโปรดหรืือแม้้แต่่องค์์สมเด็็จพระเจ้้าอยู่่�หัว รััชกาลที่่� 



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

Journal  of  Prajna  Ashram Vol.2  No. 1  | January - June  2020 11

9 องค์์พระภููมิพลที่่�เสด็็จสวรรคาลัยัไปแล้้วก็ถือืว่่าได้้รับการยืืนยัันจากผู้้�ที่่�มีภีููมิธรรมในการ

ปฏิิบััติิและเชื่่�อมั่่�นว่่าพระองค์์ท่่านคืือ พระโพธิิสััตว์์ที่่�กลัับชาติิมาเกิิดมาเพื่่�อมาสร้้างบารมีี

ช่่วยสัังคมโลกและคนในประเทศไทยจนชาวโลกยกย่่องพระองค์์ท่่าน จากพระกรณีียกิิจ

ต่่างๆของพระองค์์อัันเป็็นคุุณููประการอัันหาค่่ามิิได้้

สรุุป
เส้้นทางการสร้้างบารมีีของพระโพธิิสััตว์์แต่่ละองค์์ล้้วนแต่่มีีความแตกต่่างกััน

ไปในแต่่ละองค์์ทั้้�งคุุณสมบััติิความโดดเด่่นในแต่่ละองค์์ที่่�เป็็นเอกลัักษณ์์บางองค์์ก็็มีีความ

พิิเศษพิิศดารโลดโผน พระโพธิิสััตว์์ มีีทั้้�งหญิิงและชาย ทั้้�งฝั่่�งมหายานก็็มากมายทั้้�งที่่�

เป็็นเทพตามความเชื่่�อต่่างๆ และ เป็็นที่่�เคารพนัับถืือของประชาชนที่่�ศรััทธราเหมืือนเช่่น

ประเทศไทยที่่�เชื่่�อกัันว่่า “พระโพธิิสััตว์์”ที่่�คนไทยเชื่่�อและปัักใจคือ องค์์พ่่อหลวงรััชกาลที่่� 

๙ จากพระกรณีียกิิจของพระองค์์ที่่�ทุ่่�มเทเสีียสละความสุุขส่่วนตััวของเพื่่�อประชาชนของ

พระองค์์และแม้้ในต่่างประเทศก็็ยกย่่องในความเป็็นกษััตรติิที่่�ประชาชนรััก โครงการพระ

ราชดำริิต่า่งๆเกิิดขึ้้�นมากมายทั้้�งที่่�เป็็นรููปธรรมนามธรรม หรืือแม้้แต่่การสละทรััพย์์สินิส่่วน

พระองค์์ในรููปของการมอบที่่�ดินิ อาคารหรืือสร้้างเพื่่�อประโยชน์ข์องพสกนิิกรของพระองค์์

และความสุขุของประชาชนในชาติ ิและ ยังัมีพีระสงฆ์เ์ถระในเมือืงไทยอีกีหลายรููปในเมือืง

ไทยที่่�ถููกยกย่่องว่่าเป็น็พระโพธิิสัตัว์ม์าเกิิดเพื่่�อช่ว่ยสรรพสััตว์ท์ั้้�งหลาย ทั้้�งที่่�ละสัังขารไปแล้้ว

และทั้้�งยังัมีชีีวีิติอยู่่�แต่ไ่ม่เ่ปิดิเผยตัวัตนรวมถึึงปุถุุชุนคนธรรมดาในเพศฆาราวาสที่่�น่า่จะมีอียู่่�

ในโลกนี้้�และอยู่่�ในเส้้นทางการสร้้างบารมีีพระโพธิิสััตว์์ที่่�จิิตที่่�คิิดจะช่่วยให้้เหล่่าสรรพสััตว์์

ทั้้�งหลายให้้หลุุดพ้้น เป็็นที่่�เคารพบููชาแด่่ผู้้�ใกล้้ชิิดหรืือพบเห็็นแล้้วผู้้�อ่่านละท่่านเชื่่�อหรืือไม่่

ว่่า”พระโพธิิสััตว์์มีีจริิง” 



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารปรััชญาอาศรม  ปีีที่่� 2 ฉบัับที่่� 1  |  มกราคม - มิิถุุนายน  256312

บรรณานุุกรม
บรรจบ วรรณรุจุิ.ิ (2529). นิทิานปรัชัญาพุทุธ. กรุงุเทพมหานคร : สำนักัพิมิพ์ส์ุขุภาพใจ.

พจนานุุกรมไทย ฉบัับราชบััณฑิิตยสถาน. (5 ธัันวาคม 2555). จริิยศาสตร์์. สืืบค้้นเมื่่�อวััน

ที่่� 1 ตุุลาคม 2564, จาก: https://dictionary.orst.go.th 

พระไตรปิิฎกภาษาไทย ฉบัับมหาวิิทยาลััยมหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย. (2539). 

กรุุงเทพมหานคร : โรงพิิมพ์์มหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย.

พระไตรปิฎิกภาษาบาลี ีฉบับัมหาจุฬุาเตปิฏิกํ ํ2500. (2535). กรุุงเทพมหานคร : โรงพิิมพ์์

มหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย.

พระธรรมปิิฎก (ป.อ.ปยุตฺโฺต). พจนานุกุรมพุทุธศาสน์ ์ฉบับัประมวลศัพท์.์ (2543). พิิมพ์์

ครั้้�งที่่� 2 กรุุงเทพมหานคร : โรงพิิมพ์์มหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย.

พระพรหมคุณุาภรณ์ ์(ป.อ.ปยุตฺุโฺต). (2553). พจนานุกุรมพุทธศาสตร์ฉ์บับับประมวลธรรม.

กรุุงเทพมหานคร : บริิษััท เอส อาร์์ พริ้้�นติ้้�งแมส โปรดัักส์์ จำกััด.

พระมหาจู่่�ล้้อม ชููเลื่่�อน. (2546). “ความกล้าหาญทางจริิยธรรมในการบำเพ็็ญบารมีขีอง

พระโพธิิสััตว์์ในทศชาติิชาดก”. วิิทยานิิพนธ์์ศิิลปศาสตร์์มหาบััณฑิิต สาขา

จริิยศาสตร์์ : บััณฑิิตวิิทยาลััย มหาวิิทยาลััยมหิิดล.

วศิิน  อิินทสระ. (2429). จริิยศาสตร์์. กรุุงเทพมหานคร : บรรณาคารการพิิมพ์์.


