
ปรัชญาแห่งความว่างในจิตแบบนิกายเซ็น 
Philosophy of Zen inanity 

 

                                                                        จงกช สุทธิโอสถ 

                                                                Jongkot Sutti-o-sot 

       มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม ่

               Mahachulalongkornrajavidyalaya University Chiang Mai Campus 

                    Corresponding Author, E-mail: E-mail : Payanang@gmail.com 

            

บทคัดย่อ          

ปรัชญาแห่งความว่างในจิตแบบนิกายเซ็น เป็นจุดเด่นที่น่าสนใจของนักปฏิบัติธรรม โดย เฉพาะในประเทศ

จีนที่นำลัทธินีม้าจากอินเดีย การปฏิบัติจะเน้นไปที่พฤติกรรมการดำรงชีวิตของคน เช่นการกิน การทำงาน การหุง

หาอาหาร การดำรงชีวิต การนั่งสมาธิ การฝึกมวย ฝึกดาบ ฝึกกังฟู และอื่นๆโดยใช้ธรรมชาติเป็นตัวช่วยในการ

เข้าถึงธรรมจากปริศนาธรรม การรู้แจ้งแห่งความจริงสูงสุด (ซาโตริ) ซึ่งออกมาในรูปของวรรณกรรมหรืองานศิลปะ 

แนวคิดและหลักปฏิบัติของเซ็นวางอยู่บนหลักแห่ง ความว่าง อันเป็นหนึ่งเดียวแห่งสรรพสิ่ง ท้าทายความรู้สึกนึกคิด

ของคนทั่วไปที่คุ้นเคยกับกรอบแห่งความยึดมั่นถือมั่น 

คำสำคญั : นิกายเซ็น, ความว่าง, ซาโตร ิ

 

Abstract  

The philosophy of inanity in mindfulness according to Zen’s sect. It is an interesting feature 

of meditators, especially in China, who brought this sect from India. The practice will focus on 

the people’s living behavior. Such as eating, working. Cooking, living, meditating, training in boxing, 

swords practicing, Kung fu practicing, etc. 

By using nature as an aid in accessing as a helper to reach the Dharma through the puzzles. 

The enlightenment of the Supreme Truth (Satori), which can come out in the form of literature 

or art. Zen’s concept and practice rests on the principle of the unified emptiness of all things 

which challenges the perceptions of ordinary people who are familiar with the commitment’s 

frame. 



Keyword : Zen’s sect, inanity, satori 

 

บทนำ  

 นิกายเซ็นเป็นพุทธศาสนาที่พัฒนาขึ้นในจีนช่วงคริสต์ศตวรรษที่ 7 และ 8 โดยการผสมผสานแนวคิดของ

พุทธศาสนาฝ่ายมหายานจากอินเดียและปรัชญาเต๋าในจีน คำว่า “เซ็น” (Zen) นี้มีรากศัพท์มาจากภาษาสันสกฤต

ว่า “ธยานะ” (dhyana) และภาษาบาลีว่า “ฌาณ” (jhana)  ที่แปลว่า“สมาธิ” เมื่อพุทธศาสนาเผยแพร่สู่ดินแดน

จีน ชาวจีนออกเสียงคำนี้ว่า “ฉาน” (Ch’an) ต่อมาจึงพัฒนาเป็นพุทธศาสนานิกายฉาน และดินแดนญี่ปุ่นได้รับ

อ ิทธ ิพลของแนวค ิดน ิกายฉานน ี ้ เ ข ้ ามาแต ่ท ี ่ เ ร ี ยก เป ็นน ิกายเซ ็นก ็ เพราะชาวญ ี ่ ป ุ ่ นออกเส ี ย ง

ว่า “ฉาน” เป็น “เซ็น” ต่อมานิกายนี้ได้พัฒนาออกไปเป็นหลายสำนักแต่มีแนวคิดหลักร่วมกัน คือเป็นนิกายที่เน้น

การปฏิบัติสมาธิ จุดกำเนิดของแนวคิดนิกายเซ็นมีมาแต่ครั้งพุทธกาลจากพระสูตรสัทธรมปุณฑรีกสูตรที่ว่าด้วย

ปัญหาที่ ท้าวมหาพรหมทูลถามพระพุทธองค์ ดังเนื้อความดังนี้ สมัยหนึ่ง พระผู้มีพระภาคเจ้าประทับ ณ ภูเขาคิช

กูฎ ท้าวมหาพรหมได้มาถวายดอกไม้เป็นพุทธบูชา แล้วนั่งลงกราบทูลให้ทรงแสดงธรรม   พระตถาคตจึงได้ทรง

แสดงโดยการชูดอกไม้ขึ้น ณ ท่ามกลางสันนิบาต แล้วมิได้ตรัสอะไร1 ในขณะนั้น ปวงเทพและมนุษย์ทั้งหลายต่างไม่

เข้าใจในความหมาย มีแต่พระมหากัสสปะยิ้มน้อยๆ อยู่  พระโลกนาถเจ้าจึงตรัสว่า ตถาคตมีธรรมจักษุอันถูกตรง

พระนิพพานและจิตที่เยี่ยม ภาวะที่แท้จริงย่อมไม่มีลักษณะ มอบให้แก่มหากัสสปะแล้ว  (ทวีวัฒน์ ปุณฑริกวิวัฒน์, 

2530: 9-10) 

การที่พระตถาคตได้ทรงรับดอกไม้ที ่ถวายโดยท้าวมหาพรหม แล้วทรงแสดงโดยการชูดอกไม้ขึ้ น ณ 

ท่ามกลางสันนิบาต และมิได้ตรัสอะไรนั้น นิกายเซ็นก็อาจใชค้วามว่างอย่างมีสติในการสร้างปริศนาธรรมที่ผู้ปฏิบัติ

ธรรมควรเรียนรู้ด้วยตัวเอง (ซาโตริ) โดยไม่ต้องถาม เรียนรู้การหาคำตอบจากธรรมชาติ 

 

หลักปรัชญาความสำคัญของนิกายเซน็ที่เกี่ยวกับความว่างในจิต 

    ถึงแม้ว่าหลักสำคัญของพุทธศาสนานิกายเซ็น คือ การสืบทอดพิเศษนอกคัมภีร์  (special 

transmission outside the scripture) ไม่ต้องอาศัยคำพูดและตัวอักษร (no dependence on words and 

letters) ชี้ตรงไปยังแก่นแท้ของมนุษย์ให้เห็นแจ้งในธรรมชาติของตนเองและบรรลุความเป็นพุทธะ  (seeing into 

one’s nature and the attainment of Buddhahood) แต่ก็ไม่ได้หมายความว่าเซ็นปฏิเสธคัมภีร์หรือตัวอักษร 

ในทางตรงข้าม อาจารย์เซ็นทั้งหลายต่างได้สร้างวรรณกรรมมากมายดังปรากฎเป็นปริศนาธรรม บทกวีจากการฝึก

ทำจิตให้ว่าง เป็นต้น นิกายเซ็นได้รับสืบทอดจากอินเดียและจีนในพระสูตรสำคัญ ๆ ดังนี้  มหาปรัชญาปารมิตา



สูตร (Prajñaparamita Sutra) สัทธรรมปุณฑริกสูตร  (Lotus Sutra) สูตรเว ่ยหลาง (The Platform Sutra 

of  Patriarch Hui-Neng) วัชรสูตร (Diamond Sutra) แต่พระสูตรที ่สำคัญคือลังกาวตารสูตร (Lankãvatãra 

Sutra) ดังมีประวัติเล่าว่าท่านโพธิธรรมได้มอบลังกาวตารสูตรให้กับผู้สืบทอดตำแหน่งสังฆปรินายกเป็นธรรมเนยีม

ปฏิบัติสืบต่อกันมา 

 

การบรรลุธรรมของนิกายเซน็ที่อาศัยความว่างของจิต  

 การบรรลุธรรมในพุทธปรัชญานิกายเซ็น (禅 Zen) เรียกว่า “ซาโตร”ิ(悟りsatori) หมายถึงการรู้แจ้งแห่ง

สภาวะความจริงสูงสุด กล่าวคือ ซาโตริ เป็นประสบการณ์การรับรู้ ความจริงว่าสรรพสิ่งในจักรวาลล้วนเป็นหน่ึง

เดียวกัน หรือกล่าวได้ว่าประสบการณ์ซาโตรินี้เป็นการทำลายความยึดมั่นถือมั่นที่ทำให้เกิดความแบ่งแยก เป็นการ

ได้มาซึ่งความเข้าใจว่าที่แท้แล้วทุกสรรพสิ่งล้วนเป็นหนึ่งเดียว กล่าวคือ เป็นเพียงความว่าง หรอืความเป็นเช่น

นั้นเอง (Suchness) มีวิธีการหลักเพื่อการบรรลุธรรม 3 วธิีด้วยกัน คือ ซาเซ็น( 座禅 zazen) หรือการนั่งสมาธิ ซัน

เซ็น (参禅 sanzen) หรือการขบคิดปริศนาธรรม (公案 kōan) และ มนโด (問答 mondō) หรือ การถามตอบ

อย่างฉับพลัน ท่านเซ็นไค ชิบายามะ (Zenkai Shibayama) ได้อธิบายปรัชญาเซ็นไว้ดังนี ้

 เซ็นมิใช่ข้อสรุปทางความนึกคิด ที่เข้าถึงได้ด้วยเหตุผลและการคิดใคร่ครวญ วิถีแห่งเซ็นนั้นมิอาจพบได้

โดยความรู้แบบแบ่งแยกของเรา และมิใช่เพียงเท่านี้ แม้ความรู้และความคิดของเราทั้งหมด ซึ่งเป็นผลผลิตของ

จิตสำนึกก็จำเป็นจะต้องขจัดออกอย่างสิ้นเชิงด้วย  หากทำได้สำเร็จแล้วจะเข้าถึงสัจจะแห่งประสบการณ์บริสุทธิ์ 

ซึ่งจะช่วยให้เราตื่นขึ้นสู่ความว่างหรือสุญญตาและในประสบการณ์ภายในอันลึกล้ำนี้แหละที่เซ็นดำรงอยู่ ถ้าพูดใน

แง่จุดหมายแล้ว ประสบการณ์แห่งเซ็นก็คือ การตระหนักรู้ถึงรากฐานแห่งการดำรงอยู่ ถ้าพูดในแง่มุมส่วนตัวแล้วก็

อาจอธิบายได้ว่า เซ็น คือ การต่ืนขึ้นสู่จิตอันล้ำลึกของมนุษย์ ซึ่งโดยภาษาแห่งเซ็น เราเรียกการต่ืนขึ้นนั้นว่า ‘ซาโต

ริ’ ซึ่งแปลว่า การตรัสรู้ เพื่อหมายถึงสัจจะแห่งประสบการณ์ทางศาสนา (เซ็นไค ชิบายามะ, 2526: 59)  

   ก่อนฝึกเซ็น แม่น้ำก็เป็นแม่น้ำ ขุนเขาก็เป็นขุนเขา [การรับรู้ตามปกติของคนทั่วไป] แต่เมื่อปฏิบัติเซ็น

แล้ว ฉันเห็นว่าแม่น้ำก็ไม่ใช่แม่น้ำ ขุนเขาก็มิใช่ขุนเขาอีกต่อไป   [การรับรู้ของผู้บรรลุธรรม] มาบัดนี้ ฉันกลับเห็น

แม่น้ำก็ยังคงเป็นแม่น้ำและขุนเขาก็ยังเป็นขุนเขาอยู่ดังเดิม  [การรับรู้ของผู้บรรลุธรรมแล้วแต่ก็ยังสามารถสื่อสาร

กับคนปกติได]้ (ติช นัท ฮันท์, 2532: 74) 

จะเห็นได้ว่าในการรับรู้ตามปกติของคนทั่วไปจะมีลักษณะที่ยึดถือตามความหมายที่กำหนดไว้ จึงทำให้

มองว่า แม่น้ำก็คือแม่น้ำ ขุนเขาก็คือขุนเขา ตามความหมายและความเข้าใจในระดับปกติ แต่เมื่อเกิดการรู้แจ้งแล้ว

การยึดมั่นถือมั่นต่าง ๆ ก็ได้ถูกทำลายสิ้น ภาพการมองภูเขาและแม่น้ำจะเปลี่ยนไป แม่น้ำจึงไม่ใช่แม่น้ำและขุนเขา

จึงไม่ใช่ขุนเขาอีกต่อไป หลังจากที่รู้แจ้งแล้วก็กลับมามีสภาวะปกติดังเดิม แม่น้ำจึงเป็นแม่น้ำ ภูเขาก็คือภูเขา แต่

ภาพของภูเขาและแม่น้ำสำหรับผู ้บรรลุธรรมแล้วจะเป็นคนละอย่างกับผู ้ยังไม่บรรลุธรรม คือไม่ยึดติดกับ



ความหมายเดิมของคนทั่วไป ผู้บรรลุธรรมยังดำรงอยู่ในโลกตามความเป็นจริง กล่าวคือผู้ที่บรรลุซาโตริจะสามารถ

มีชีวิตอยู่อย่างธรรมดาโดยไม่ถูกสิ่งอ่ืนครอบงำ อยู่กับปัจจุบันขณะ คือ ไม่ไปหวนรำลึกถึงอดีต และไม่วิตกกังวลกับ

อนาคต ในจิตมีแต่ความว่าง และจะมองทุกอย่างตามที่เป็นในปัจจุบันขณะ 

 

วิธีการบรรลุธรรมด้วยความว่างที่สงบในจิต  

การบรรลุซาโตริคือการรู้แจ้งแห่งสัจธรรม กล่าวคือ เป็นการทำลายอวิชชา ตัณหา และอุปทาน ก้าวพ้นทวิ

ลักษณ์ มองเห็นสรรพสิ่งเป็นหนึ่งเดียว ไม่มีการแบ่งแยกแต่อย่างใด เป็นแต่ความว่างอนัเป็นหน่ึงเดียวกัน แนวการ

ปฏิบัติเพ่ือบรรลุซาโตริของทั้งสำนักโซโตและรินไซ มี 3 ประการ ดังนี ้

   4.1. ซาเซ็น (Zazen) ซาเซ็นหมายถึงการนั ่งสมาธิอันเป็นพื ้นฐานในการเตรียมจิตเพื ่อการขบคิด

พิจารณาสภาวะธรรมและปริศนาธรรมต่าง ๆ เพื่อการบรรลุซาโตริ เพราะหากไม่มีการฝึกซาเซ็นเพื่อพัฒนาจิตให้

แข็งแกร่งแล้วก็จะเป็นการยากยิ่งในการขบคิดปริศนาธรรมให้กระจ่างแจ้งได้และเมื่อไม่สามารถขบคิดปริศนาธรรม

ได้สภาวะซาโตริก็จะเกิดขึ้นได้ยาก ในการบรรลุซาโตริน้ัน มักต้องอาศัยการขบคิดปริศนาธรรมอย่างต่อเนื่องเพื่อให้

เกิดความงุนงงสงสัยคุกรุ่นเต็มเปี่ยมอยู่ในจิตแล้ว “ระเบิดออก” สู่การรู้แจ้งอย่างทันทีทันใด ในการปฏิบัติซาเซ็นนี้ 

ท่านโดเก็นได้อธิบายไว้ดังนี้  : ณ ที่นั่งประจำของท่าน ปูเสื่อหนา ๆ แล้ววางหมอนลงบนเสื่อ นั่งขัดสมาธิเพชร หรือ

สมาธิดอกบัว ในท่าสมาธิเพชร ให้วางเท้าขวาบนขาซ้ายและเท้าซ้ายบนขาขวา  ในท่าสมาธิดอกบัว ท่านเพียงวาง

เท้าซ้ายบนขาขวาเท่านั้น ท่านควรห่มจีวรและคาดรัดประ คดแต่หลวม ๆ แต่เข้าที่ให้เรียบร้อย แล้ววางมือขวาบน

ขาซ้ายและวางฝ่ามือซ้ายในท่าหงายขึ้นบนฝ่ามือขวาโดยให้ปลายนิ้วโป้งจรดกัน นั่งตรงในท่าที่ถูกต้อง อย่าเอียงไป

ทางซ้ายหรือขวา อย่าเอียงไปข้างหน้าหรือข้างหลัง…เมื่อท่านั่งเรียบร้อยแล้ว สูดลมหายใจลึก ๆ หายใจเข้าออก 

โคลงร่างไปทางซ้ายทีขวาทีแล้วปล่อยให้หยุดนิ่งสมดุลในท่านั่ง คิดถึงการไม่คิด จะคิดถึงการไม่คิดได้อย่างไร โดย

ปราศจากการคิด สิ่งน้ีเองคือ หัวใจแห่งศิลปะการนั่งซาเซ็น (สุวรรณา สถาอานันท์, 2534: 49 - 50)  

 การนั่งซาเซ็นนี้เป็นปัจจัยที่เกื้อหนุนให้จิตหลุดพ้นจากกรอบอ้างอิงเดิมที่เคยคิด เคยเชื่อ เคยยึดมั่นถือมั่น 

ไปสู่การปราศจากการคิดซึ่งหมายถึงการที่จิตพ้นไปจากการแบ่งแยกเชิงทวิลักษณ์ เพื่อก้าวเข้าสู่ความว่างอันเป็นหนึ่ง

เดียวกับจิตเดิมแท้ ประเด็นเรื่องปราศจากความคิดนี้ อาจารย์คาสุลิส (T.P.Kasulis, 1981: 71-77) ได้อธิบายไว้

ว่า “การคิด” คือ การกำหนดมโนทัศน์ต่าง ๆ อันเป็นกิจกรรมทางจิตให้กับสิ่ง ๆ หนึ่ง ซึ่งรวมถึงการตัดสินใจด้วยว่า 

ชอบ ไม่ชอบ เชื่อ ไม่เชื่อ เป็นต้น เช่น การรับรู้ว่าอะไรคือโต๊ะ อะไรคือเก้าอี้ “การไม่คิด” คือ การปฏิเสธที่จะยอมรับ

สิ่งที่เกิดขึ้นภายในจิตใจ หรือกล่าวได้ว่าการไม่คิดคือการปฏิเสธกระบวนการรับรู้สิ่งต่าง ๆ ทั้งหมด แต่การจงใจปฏิเสธ



การคิดนี้ในแง่หนึ่งก็เป็นตัวการคิดนั้นเอง คือมีกรอบกำหนดเพื่อการปฏิเสธ ส่วน“การปราศจากความคิด” แตกต่าง

จากการคิดและการไม่คิดในแง่ที่ว่าการปราศจากการคิดจิตไม่มีความมุ่งหมายใด (intentionality) ไม่ใช่ทั้งการยืนยัน

และปฏิเสธ ไม่ใช่ทั้งเชื่อและไม่เชื่อ ไม่ได้มุ่งปฏิเสธอย่างเดียวกับการไม่คิด แต่เป็นการปล่อยให้สิ่งต่างๆ ปรากฏอย่างที่

มันเป็น (pure presence of things as they are) หรือกล่าวอีกนัยหนึ่งคือ เป็นสภาวะก่อนการแยกแยะเชิงมโนทัศน์ 

การปราศจากการคิดนี้อาจเปรียบได้กับการที่เรายืนดูความงามของธรรมชาติบนยอดเขา โดยเราจะซาบซึ้งและซึมซับ

ความงามจนอยู่ในสภาวะที่ปราศจากคำพูดหรือคำบรรยายใดๆ 

การปฏิบัติซาเซ็นจึงมิใช่การนั่งสมาธิแบบปฏิเสธการรับรู้ แต่เป็นการนั่งสมาธิที่เต็มไปด้วยการรับรู้ แต่เป็น

การรับรู้โลกและประสบการณ์ตามอย่างที่เป็นโดยปราศจากความจงใจใด ๆ การรับรู้นี้เป็นการรับรู้ที่ตัวผู้รับรู้กับสิ่ง

ที่ถูกรับรู้ได้หลอมรวมเป็นหนึ่งเดียวกัน เป็นการดำรงอยู่ภายใต้กาลภาวะนั้นๆ การปฏิบัติซาเซ็นเป็นฐานของการ

ฝึกใช้ปัญญาในการคิดพิจารณาสภาวะธรรมและปริศนาธรรม แต่สำหรับโดเก็น ตัวซาเซ็นเองก็คือปริศนาธรรมมิใช่

เป็นฐานสำหรับการฝึกใช้ปัญญาเพ่ือขบคิดปริศนาธรรม 

4.2. ซันเซ็น (Sanzen) แนวการปฏิบัติแบบซันเซ็น หรือวิธีการแห่งปริศนาธรรมนี้ ศิษย์จะเข้าไปพบ

อาจารย์เพื่อรับปริศนาธรรมมาขบคิดพิจารณา ทั้งนี้ ปริศนาธรรมเป็นเพียงเครื่องมือในการกระตุ้นให้เกิดการ

เปลี่ยนแปลงทางชีวทัศน์แก่ผู้ฝึกฝนเซ็นเท่านั้น หาใช่ความจริงไม่ รูปแบบหรือคำตอบของปริศนาธรรมจะแตกต่าง

กันออกไป แม้ว่าจะเป็นปริศนาธรรมชนิดเดียวกัน แต่ถ้าถามกับคนต่างกัน ก็จะได้คำตอบที่แตกต่างกัน ขึ้นกับ

สภาพจิตที่ผ่านการฝึกฝนมาและอุปนิสัยของแต่ละคน อาจารย์จะเป็นผู้ตัดสินว่าคำตอบของศิษย์ที่มีต่อปรศินา

ธรรมนั้น เกิดจากการตระหนักรู้จริง ๆ หรือเป็นเพียงการจำหรือลอกเลียนแบบมาจากคนอื่น 

  ตัวอย่างปรศินาธรรม                                                                     

   ศิษย:์ พระพุทธเจ้าคืออะไร?    

             อาจารย:์ ป่านหนักสามตำลึง (Mumonkan, Case 18) 

               ศิษย:์ พระพุทธเจ้าคืออะไร 

             อาจารย:์ ไม่มีจิต ไม่มีพุทธะ (Mumonkan, Case 33) 

                       ศิษย:์ พระพุทธเจ้าคืออะไร?    

              ศิษย:์ อะไรคือความหมายของท่านโพธิธรรมที่เดินทางมาจากทางตะวันตก? 

              อาจารย:์ โอ้! กอไผ่ต้นนี้ช่างสูงตระการเสียจริง! (Mumonkan, Case 37) 

   จากตัวอย่างปริศนาธรรมข้างต้นจะเห็นได้ว่าลักษณะการตอบแสดงให้เหน็ถึงภาวะแห่งการบรรลุธรรม

ของผู้ตอบ ในแง่ที่ว่าสรรพสิง่ล้วนรวมเป็นหนึ่งเดียวกัน คำตอบไม่จำเป็นต้องเป็นคำตอบที่มีลักษณะของการอธิบาย

ตามความเข้าใจทั่วไป (เช่น คนทั่วไปอาจอธิบายว่าหลักสำคัญแห่งพุทธศาสนา ได้แก่ หลักการเวียนว่ายตายเกิด 

กรรม อริยสัจจ์ 4) แม้จะอธบิายเช่นนี้ แต่ก็ยังอาจพบกับข้อสงสัยได้ว่าจะแยกแยะคำตอบของคนที่บรรลุธรรมออก



จากคำตอบของคนที่ไม่ได้บรรลุธรรมได้อย่างไร สำหรับประเด็นน้ี ผู้เรียบเรียงเห็นว่าวิธีที่ใช้แยกแยะการตอบของผู้

บรรลุธรรมจากคนอื่น ๆ สามารถพิจารณาจากตัวคำตอบนั้นเอง และการใช้ชีวิตประจำวันที่มีความเข้าใจและดำรง

อยู่ในแก่นแท้แห่งเซ็น ทั้งสองข้อนี้ต้องได้รับความ 

เห็นชอบจากอาจารย์เซ็นผู้บรรลุธรรมอีกต่อหนึ่ง แต่ถ้าพิจารณาในอีกทางหนึ่ง ลักษณะการตอบของผู้

บรรลุธรรมเป็นการตอบจากสิ่งที่เกิดขึ้นในปัจจุบันขณะ ซึ่งบ่งถึงการตระหนักรู้ถึงปัจจุบันขณะอยู่ตลอดเวลา และ 

เป็นการแสดงให้เห็นถึงการไม่อาศัยเหตุผลในการไตร่ตรองคำตอบ การตอบอย่างฉับพลันเป็นการสะท้อน

ประสบการณ์ปัจจุบันขณะตามคติปรัชญาเซ็นที่เน้นการมองโลกตามความเป็นจริงปราศจากการแบ่งแยก ดัง

ตัวอย่างของปริศนาธรรมที่ถามเกี่ยวกับเหตุผลหรือความหมายของการเดินทางมาจากทิศตะวันตกของท่านโพธิ

ธรรม คำตอบสำหรับคำถามนี้คนส่วนใหญ่คาดหวังว่าน่าจะเป็นการอธิบายเหตุผลเกี่ยวกับทำไมและอย่างไร แต่

ผู้ตอบกลับให้คำตอบซึ่งดูเหมือนจะไม่เป็นที่เข้าใจได้ว่า “โอ้ ! กอไผ่ต้นนี้ช่างสูงตระการเสียจริง!” ในที่นี้คำตอบนี้

อาจไม่เป็นที่เข้าใจได้หรือเป็นคนละเรื่องกับคำถาม แต่ถ้าพิจารณาให้ดีจะพบว่าถ้าจุดหมายของการสอนธรรมะของ

ท่านโพธิธรรมเป็นไปเพื่อการเห็นว่าสรรพสิ่งล้วนดำรงอยู่เป็นหนึ่งเดียวกันโดยปราศจากการคิดแบ่งแยกโดยอาศัย

การพิจารณาและอยู่กับปัจจุบันขณะ ก็จะเห็นได้ว่าการตอบในลักษณะดังกล่าวแสดงว่าผู้ตอบนั้นเข้าใจจุดหมาย

ของการสอนธรรมะของท่านโพธิธรรมคือเข้าใจว่าตนเป็นหนึ่งเดียวกับสรรพสิ่ง 

  จะเห็นได้ว่าลักษณะของการใช้ภาษาในปริศนาธรรมของอาจารย์เซ็นเป็น “ภาษาแห่งการรู้แจ้ง” 

(ติช นัทฮันท,์ 2522: 86) คอืเป็นภาษาที่ปลุกให้ศิษย์ต่ืนสูโ่ลกแห่งความเป็นจริง กล่าวคือ อาจารย์เซ็นใช้ภาษาใน

ฐานะเครื่องมอืเพ่ือให้เกิดประสบการณ์ทางศาสนามิได้ใช้ภาษาเพื่อบรรยายความเป็นจริง 

   4.3  มนโด (Mondō) คือ การถามตอบอย่างฉับพลัน โดยไม่ผ่านการใช้ความคิดพิจารณาปริศนา

ธรรมอย่างต่อเนื่อง ทั้งนี้เพราะการใช้มนโดจะเป็นการบังคับให้เราตอบในทันทีโดยไม่ผ่านการคิดหรือเหตุผลใดๆ

(ด้วยความว่างของจิต) เพื่อให้หลุดพ้นจากกรอบความคิดแบบเดิมไปสู่การรับรู้โลกตามความเป็นจริง ไม่ผ่านการ

ปรุงแต่งหรือการครอบงำของอวิชชาและกิเลส 

ตัวอย่างของมนโด 

       พระรูปหนึ่งถามท่านอาจารย์โจวชูว่า: "กระผมเพิ่งมาถึง ณ สถานปฏิบัติธรรมนี้ โปรดให้คำช้ีแนะด้วย" 

       ท่านอาจารย์โจวชูตอบว่า: "เธอกินข้าวแล้วหรือยัง" 

       พระรูปนัน้ตอบว่า: "กระผมทานแล้ว" 

       ท่านอาจารย์โจวชูตอบว่า: "งั้นก็ไปล้างจานเสียส"ิ (Mumonkan, Case 7) 

   จากตัวอย่างมนโดข้างต้น พระที่ขอคำชี้แนะอาจารย์โจชูได้ลืมว่าแท้ที่จริงแล้วหลักคำสอนแห่ง

พุทธะเป็นเรื่องของการปฏิบัติธรรมที่มีอยู่ในทุกขณะจิตของชีวิตประจำวัน บทสนทนาของอาจารย์โจชูเป็นการ

เตือนพระรูปนั้นว่าอย่าได้แสวงหาธรรมะที่อยู่นอกตัว หรืออย่าถามหาหลักคำสอนที่แยกออกจากวิถีชีวิตปกติ แต่ให้



หันกลับมาพิจารณาประสบการณ์แห่งพุทธะในตนเอง 

             ทั้งปริศนาธรรมและมนโดต่างก็เป็นปัจจัยที่ทำให้เกิดการบรรลุธรรมได ้ ปริศนาธรรมเป็นปัญหาที่

อาจารย์ใช้ถามลูกศิษย์เพื่อเป็นการตรวจสอบว่าลูกศิษย์ของตนมีความก้าวหน้าทางจิตเพียงใด เมื่อศิษย์ได้รับ

ปริศนาธรรมมาแล้วก็จะต้องพยายามขบคิดปริศนาธรรมทีไ่ด้รับมาเพื่อเป็นการทดสอบประสบ การณ์ทางจิตของ

ตน ในขณะที่มนโดเป็นระบบการถามตอบอย่างปัจจุบันทันด่วนโดยไม่ผ่านการขบคิดพิจารณาอย่างต่อเนื่องอย่าง

ปริศนาธรรม กล่าวคือ ในบางครั้งอาจารย์เซ็นอาจมอบปริศนาธรรมแก่ศษิย์ไปขบคิด แต่ในบางครั้งอาจารย์เซ็นอาจ

ถามปริศนาธรรมในกระบวนการของมนโด โดยที่การตอบในกระบวนวิธีมนโดจะเป็นการตอบอย่างฉับพลัน ไม่

ปล่อยให้ใช้ระบบคิดหรือเหตุผลในการไตร่ตรองคำถาม คำตอบที่ได้จากวิธีการมนโดนี้เป็นคำตอบที่มาจากจิตที่

บริสุทธิ์ปราศจากกรอบมโนทัศน์ใด ๆ ที่อาจบิดเบือนโลกแห่งความเป็นจริง ในขณะที่กระบวนการแห่งปริศนาธรรม

เป็นการอาศัยการคิดไตร่ตรองด้วยเหตุผลจนเกิดความงุนงงสงสัยอย่างต่อเนื่อง จากการตระหนักรู้ว่าเหตุผลไม่

สามารถทำความเข้าใจปริศนาธรรมได้จนเกิดการระเบิดออกสู่การรู้แจ้งอย่างฉับพลัน กระบวนการมนโดเป็นการ

ถามตอบอย่างฉับพลันที่เป็นการตัดกระแสการคิดเชิงตรรกะไปในตัว ทำให้เข้าใจความจริงแท้ที่อยู่เหนือการคิด 

เหตุผล และการแยกแยะต่าง ๆ ฉะนั้น ไมว่่าจะเป็นวิธีการแห่งมนโดหรอืวิธีการแห่งปริศนาธรรมนั้นต่างก็พยายาม

ตัดกระแสสำนกึแห่งเหตุผลที่เป็นตัวบดบังการเข้าถึงความจริงแท ้

 

5.  ปริศนาธรรม    

ปริศนาธรรมในสายรินไซเซ็นเป็นปัจจัยช่วยทำให้พุทธศาสนานิกายเซ็นดูมีความโดดเด่น รินไซเซ็นเน้นการ

ปฏิบัติเพ่ือการบรรลุธรรมอยา่งฉับพลัน โดยจะเน้นหนักไปทางการใช้ปัญญาในการขบคิดปริศนาธรรม ในขณะที่

สายโซโตเซ็นจะเน้นการปฏิบัติซาเซ็นเป็นสำคัญ 

 

6.  ผลของการฝึกมีความว่างในจิตแบบลทัธิเซ็น 

พระสุธีรัตนบัณฑิต รศ.ดร. กล่าวไว้ว่า “วิถีของเซ็น จะเน้นการฝึกจากธรรมชาติในชีวิตประจำวัน ปุจฉา-

วิปัสนา ตั้งคำถามเรื่อยๆ ขบปริศนาธรรมให้ได้ สนทนากบัตัวเอง ดูจิตของตัวเอง” 

  “เอาวิถีของธรรมชาติมาเรียนรู้ ทำทุกอย่างด้วยการมีสติเป็นเครื่องกำกับ เพราะเราแยกตัวเรากับ

ชีวิตประจำวัน เราก็เลยเป็นทุกข์กับการดำรงชีวิตอยู่ 

(ดร. ใจเพชร กล้าจน จาก มูลนิธิแพทย์วถิีธรรมแห่งประเทศไทย) กล่าวไว้ในบททบทวนธรรมซึ่งเป็นคัมภีร์ชีวิตพา

พ้นทุกข์ ที่กลั่นออกมาจากพระไตรปิฎกเกี่ยวกับ”การไม่ยึดมั่น ถือมั่น”เพ่ือให้เกิด “ความว่างในจิต” 

  “เมื่อเกิดสิ่งเลวร้ายกับเรา โลกนี้ไม่มใีครผิดต่อเรา เราเท่านั้นที่ผิดตอ่เรา คนอื่นที่ทำไม่ดีนั้น เขา

ผิดตอ่ตัวเขาเองเท่านั้น และเขาก็ต้องได้รับวิบากร้ายนั้นเอง เขาจึงไม่ได้ผิดต่อเรา แต่เขานั้นผิดต่อตัวเขาเอง ถ้าเรา



ยังเห็นว่า คนที่ทำไม่ดีกับเรา เป็นคนผิดต่อเรา แสดงว่า เรานั่นแหละผิด อย่าโทษใครในโลกใบนี่ ผู้ใดที่โทษผู้อื่นว่า

ผิดต่อตัวเรา จะไม่มีทางบรรลุธรรม นีค่อืคนที่ไม่ยอมรบัความจริง เพราะไม่เข้าใจเรื่อง”กรรม”อย่างแจ่มแจ้งว่า 

“ทุกสิ่งทุกอย่างที่ทุกคนได้รับ ล้วนเกิดจากการกระทำของตนเองเท่านั้น เมื่อรับผลดีร้ายจากการกระทำแล้ว ผลนั้น

ก็จบดับไป และสุดท้ายเมื่อปรินิพพาน ทุกคนก็ต้องสูญจากทั้งดีและร้ายไป ไม่มีอะไรเป็นสมบัติของใคร เพราะ

สุดท้ายทุกสิ่งทกุอย่างก็ต้องดับไป จึงไม่ต้องยึดมั่นถือมั่น ไม่ต้องทุกข์กบัอะไร” เมื่อเราไม่ยึดมั่นถือมั่นกับสิ่งใดที่

เกิดขึ้นในชีวิตเรา ยอมรับมันด้วยความยินดี ก็จะเกิด “ฉันทะ”ของ”ความว่างในจิต”ตลอดเวลาได้โดยไม่ยาก 

  เมือ่เรานำความว่างของจิตมาใช้กับชีวิตประจำวันตามหลักพุทธศาสนานิกาย Zen แล้ว ชีวิตก็รับรู้

ถึงความเป็นอิสระมากขึ้น ยิง่ถ้าสามารถทำความสมดุลทางร่างกายได้ด้วย ก็จะทำใหไ้ม่มีอะไรต้องห่วง ต้องกังวล 

เมื่อเรามีความแข็งแรงและผาสุก เราก็สามารถนำชีวิตที่มีพลังไปใช้ทำประโยชน์เพื่อผู้อื่นได้มากขึ้น และยังได้ใช้ไป

แนะนำผู้อื่นทีศ่รัทธาเพ่ือเขาจะได้เอาไปพิจารณาปรับใช้กับชีวิตจริงของเขาได้อย่างมีความสุขเช่นกัน 

 

บรรณานุกรม 

Cheng, Chung-ying. (1973). On Zen (Ch’an) Language and Zen Paradoxes. Journal of Chinese      

              Harcourt, Brace & World. 

Kasulis, T. P. (1981). Zen Person Zen Action. Honolulu: The University Press of Hawaii. 

            Philosophy 1, 77-102. 

Sasaki, Ruth Fuller. (1965). The Zen Koan: Its History and Use in Rinzai Zen. New York:  

ติช นัท ฮันท์. (2532). กุญแจเซน. แปลโดย พจนา จันทรสันติ. กรุงเทพฯ: มูลนิธิโกมลคีมทอง. 

ทวีวัฒน์ ปุณฑริกวิวัฒน์. (2530). ประทีปแห่งเซน. พิมพค์รั้งที่ 3. กรุงเทพฯ: สุขภาพใจ.   

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2557). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม, (พิมพ์ครั้งที่ 27). 

กรุงเทพมหานคร : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สุวรรณา สถาอานันท์. (2534). ภูมิปัญญาวิชาเซ็น บทวิเคราะห์คำสอนปรมาจารย์โดเก็น. กรงุเทพมหานคร: 

สำนักพิมพศ์ยาม. 

 

 

 

 




