
Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

Journal of Prajna Ashram Vol.3  No. 2  | July - December  2021 15
Research Articles

Received: 2021-12-02      	 Revised:  2021-12-25	 Accepted: 2021-12-30

 ศึึกษาวิิเคราะห์์อิิทธิิพลโลกวััชชะกัับการบััญญััติิพระวิินััย

ในพระพุุทธศาสนา
An Analytical Study of The Influence on Lokavajja Through the 

Monastic Legislation in Buddhism
        

พระบุุญรอด ปคุุณธมฺฺโม (บุุญมีีประเสริิฐ), วิิโรจน์์ วิิชััย
Phra Boonrawd Pagunadhammo (Boonmeeprasert), Virot Vichai 

มหาวิิทยาลััยมหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย วิิทยาเขตเชีียงใหม่่

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Chiang Mai Campus

Corresponding Author, E-mail: Numpol.Pkr@gmail.com

        

บทคััดย่่อ
บทความวิิจััยนี้้� มีีวััตถุุประสงค์์ 2 ประการ 1) เพื่่�อศึึกษาแนวคิดโลกวััชชะใน

พระพุุทธศาสนา 2) เพื่่�อศึกึษาวิเิคราะห์์อิทิธิิพลโลกวััชชะกัับการบััญญััติิพระวินัิัย เป็็นงาน

วิิจััยเชิิงคุุณภาพ

ผลการศึกึษาวิจิัยัพบว่า่ 1) คำว่า่ “โลกวัชัชะ” มี ี2 ประการ คืือ ประการแรก 

โลกวััชชะในความหมายโทษทางพระวิินััย ใช้้เรีียกอาบััติิหรืือความผิิดของพระภิิกษุุที่่�ชาว

โลกตำหนิติิเิตียีนว่า่ไม่ค่วรแก่ส่มณะ ประการที่่�สอง โลกวัชัชะหมายถึงึอาบัติัิที่่�เป็น็โทษทาง

โลก คืือ คนสามััญที่่�มิิใช่่ภิิกษุุทำเข้้าก็็เป็็นความผิิดความเสีียหายชาวโลกติิเตีียน เช่่น การ

ดื่่�มสุรุา มีโีทษทางพระวิินัยัและเป็น็โลกวัชัชะที่่�ถูกูตำหนิ ิพระอรรถกถาจารย์แ์ละฏีกีาจารย์์

ได้ข้ยายขอบเขตไปถึงึสิกิขาบทว่า่ สิกิขาบทข้อ้ใดที่่�ต้้องอาบัติัิด้้วยอกุศุลจิติล้ว้นๆ สิกิขาบท

นั้้�นชื่่�อว่่าเป็็นโลกวััชชะ

2) ในส่วนอิทิธิพิลโลกวัชัชะ วิเิคราะห์จ์ะเห็น็ว่า่ มีคีวามสำคัญัอย่า่งมากต่อ่การ

บัญัญัตัิพิระวินัิัย ซ่ึ่�งมีอียู่่� 2 ประการ คืือ (1) โลกวัชัชะกัับพระวินัิัยในส่วนของประโยชน์์ของ

พระศาสนา หมายถึึงตััวพระวินัิัยหรืือตััวสิกขาบท พระภิิกษุุที่่�ไม่่มีเีป้้าหมายคืือพระนิิพพาน 

การล่่วงละเมิิดพระวินัิัย ปรากฏอยู่่�ในพระวินัิัยปิิฎกอยู่่�มากหลายสิิกขาบท การกระทำของ

พระภิิกษุุที่่�ละเมิิดนี้้�จึึงถููกชุุมชนสัังคมตำหนิิ ไม่่เหมาะกัับสมณวิิสััย (2) โลกวััชชะกัับพระ

วินิัยัในส่ว่นของประโยชน์ข์องประชาชนหมายถึงึความสัมัพันัธ์ร์ะหว่า่งสงฆ์ก์ับัชุมุชนสังัคม 



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารปรััชญาอาศรม  ปีีที่่� 3  ฉบัับที่่� 2  |  กรกฎาคม - ธัันวาคม  256416

ภิกิษุอุาศัยัการดำรงชีวีิติด้ว้ยปััจจัยั 4 จากชุมุชุนุสังัคม และชุมุชนสังัคมเองก็อ็าศัยัการภิกิษุุ

ได้้ศึึกษาพระธรรมวิินััยแล้้วเอื้้�อเฟื้้�อด้้วยหลัักธรรม 

คำสำคััญ: โลกวััชชะ, การบััญญััติิพระวิินััยในพระพุุทธศาสนา

Abstract 

This research article focused on 1) to study the concept of Lokavajja 

in Buddhism and 2) to analyze of the Influence of Lokavajja through the  

Monastic Legislation in Buddhism.

The results revealed that the term “Lokavajja” has 2 concepts, firstly, 

Lokavajja in the concept of discipline accusation which called an ecclesiastical 

offence or âpatti or an ecclesiastical offence that blamed by laypeople. The 

second concept, Lokavajja means âpatti which is the world demerit like the 

incorrectness of laypeople not monk and blamed by common people: such as 

drinking alcohol is an ecclesiastical offence and is the Lokavajja to be blamed. 

The Buddhist commentator and the sub – sub commentary master had  

expanded the concept to the disciplinary rules that any offence involved with 

the evil mind that is called Lokavajja.

In the Lokavajja influence, when analyzed, it was found that there 

was a great importance of laying down the monastic rules based on two  

aspects: 1) Lokavajja and monastic rules in term of the religious benefits, it  

referred to the rules of training which all monks must train for attaining  

Nibbana. However, disciplinary offenses have appeared in many disciplines. 

The actions of the monks who have violated this have been blamed by the 

lay people for not being a monk. 2) Lokavajja and Monastic Rules,  in term of 

the public benefit, it refers to the relationship between Buddhist monks and 

communities. That is to say, all monks live their lives upon the 4 requisites 

from the communities. Therefore, if any monk violates monastic rules with 

selfishness, it can cause problems for them. 



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

Journal of Prajna Ashram Vol.3  No. 2  | July - December  2021 17

Keywords: The Influence, Lokavajja Through The Monastic Legislation  

                       in Buddhism

บทนำ
พระวินิัยัได้แ้บ่ง่สิกิขาบทออกตามความสำคัญัเป็น็ 2 ส่ว่น คืือ สิกิขาบทที่่�เป็น็

เบื้้�องต้้นแห่่งการประพฤติิพรหมจรรย์์ เรีียกว่่าอาทิิพรหมจาริิกสิิกขาบท ได้้แก่่ ปาราชิิก 

สังัฆาทิเิสส นิสิสัคัคียีปาจิติตียี์ ์ปาจิติตียี์ ์สิกิขาบทที่่�ว่า่ด้ว้ยจรรยามารยาท ขนบธรรมเนียีม 

เรียีกว่า่ อภิิสมาจารสิิกขาบท ได้้แก่เ่สขิยิวัตัร แต่่โดยลักัษณะของความผิิด (โทษ) ทางวินัิัย

มีี 2 ประเภท คืือ (1) โลกวััชชะ ได้้แก่่ ความผิิดที่่�มีีโทษทางโลกและชาวโลกติิเตีียน กล่่าว

คืือ เป็็นความผิิด ที่่�กฎหมายบััญญััติิไว้้ เช่่น ฆ่่ามนุุษย์์ ลัักทรััพย์์ แต่่การดื่่�มเหล้้า หรืือทาน

ข้า้วในเวลากลางคืืน เป็น็สิ่่�งที่่�หากพระภิกิษุกุระทำจะถูกูติเิตียีน แต่ส่ิ่่�งเหล่า่นี้้�ไม่ม่ีคีวามผิดิ

ในตััวมัันเอง ชาวโลกย่่อมทำได้้ (2) ปััณณััติิติิวััชชะ ได้้แก่่ ความผิิดที่่�ไม่่มีีโทษในตััวของมััน

เอง แต่เ่ป็น็ความผิดิเพราะพระวินิัยับัญัญัตัิไิว้ ้เช่น่ พระภิกิษุฉุันัอาหารที่่�เขายังัไม่ไ่ด้ใ้ห้ห้รืือ

ยังัไม่ไ่ด้ร้ับัประเคนเป็็นอาบัตัิ ิหรืือพระภิิกษุเุข้า้ไปในบ้านในเวลาวิกิาลโดยไม่่บอกลาภิิกษุุที่่�

มีีอยู่่�และไม่่มีีกิิจรีีบด่่วน เป็็นอาบััติิ (พระไตรปิิฎกภาษาไทย เล่่ม 1 ข้้อ 232: 172)

โลกวััชชะเป็็นอาบััติิที่่�ต องในเวลามีีจิิตเปนอกุุศล ทานยกการด่ื่�มสุุรา 

ดวยรููวาเปนสุราเปนตัวอย่่างอาบััติิที่่�เป็็นโลกวััชชะนั้้�น ล่่วงเข้้าแล้้วยัังความเสีียหายให้้เกิิด

มาก แมทำคืืนแล้ว้ ความเสีียนั้้�นก็ย็ังัเปนเหมืือนแผลติดอยููไม่ห่ายไดง่ายควรประหยััดใหมา

กอยาลวงงายๆ คืืออาบััติิที่่�เป็็นโทษทางโลกคืือ คนสามััญที่่�มิิใช่่ภิิกษุุทำเข้้าก็็เป็็นความผิิด

ความเสีียหาย เช่่น โจรกรรม ฆ่่ามนุุษย์์ ด่่ากััน เป็็นต้้น บางทีีว่่าเป็็นข้้อเสีียหายที่่�ชาวโลก

เขาติิเตีียนถืือว่่าไม่่เหมาะสมกัับสมณะ เช่่น ด่ื่�มสุุรา เป็็นต้้น และเเป็็นความผิิดความเสีีย

หายเหมืือนกััน เช่่น กายวาจาที่่�ทำให้้ผู้้�อื่่�นเดืือดร้้อน ทุุบตีี ลัักขโมย โกหก ด่่าทอ เป็็นต้้น 

ข้อ้เสียีหายที่่�ชาวโลกติเิตียีนว่า่ไม่เ่หมาะสมกับัสมณะ (พจนานุกุรม ฉบับัราชบัณัฑิิตยสถาน, 

2539: 748)

ความหมายข้้างต้้นเกี่่�ยวกัับโลกวััชชะจะให้้ความหมายไปในโทษทางพระวิินััย

เสีียส่่วนใหญ่่ หรืือบางครั้้�งใช้้เรีียกอาบััติิหรืือความผิิดของพระภิิกษุุที่่�ชาวโลกตำหนิิติิเตีียน

ว่่าไม่่เหมาะไม่่ควรแก่่สมณะ ความผิิดที่่�เป็็นโลกวััชชะนั้้�น เช่่น ทะเลาะวิิวาท ทำโจรกรรม 

ฆ่่าคนตาย ความผิิดอย่่างน้ี้�แม้้คนทั่่�วไปทำเข้้าก็็ถููกตำหนิิติิเตีียนเหมืือนกัันพระภิิกษุุไปทำ

เข้้า ยิ่่�งถููกตำหนิิมากขึ้้�นการกระทำบางอย่่างแม้้ไม่่เป็็นความผิิดตามพระวิินััย แต่่ก็็เป็็นโลก



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารปรััชญาอาศรม  ปีีที่่� 3  ฉบัับที่่� 2  |  กรกฎาคม - ธัันวาคม  256418

วััชชะ คืือ ถููกตำหนิิติิเตีียนได้้

เมื่่�อกล่่าวถึึงสิิกขาบทแต่่ละสิิกขาบทนั้้�น พระพุุทธเจ้้าไม่่ได้้ทรงบััญญััติิไว้้ล่่วง

หน้้า ต้้องมีีเหตุุเกิิดขึ้้�นก่อนจึงทรงบััญญััติิ คืือเมื่่�อมีีภิิกษุุกระทำความเสีียหายขึ้้�น พระองค์์

จึงึทรงบัญัญัตัิสิิกิขาบทห้้ามความประพฤตินิั้้�นเป็็นเรื่่�องๆ ไป สิกิขาบทที่่�ทรงบััญญัตัิแิล้้ว แม้้

ภายหลัังจะไม่่สะดวกในการที่่�ภิิกษุุจะพึึงปฏิิบััติิ พระองค์์ก็็ไม่่ทรงยกเลิิกเอง จะทรงแก้้ไข

เพิ่่�มเติิมเพ่ื่�อให้้ปฏิิบััติิได้้สะดวก ถ้้ากวดขัันก็็ทรงผ่่อนให้้หย่่อนลง ถ้้าย่่อหย่่อนก็็ทรงเพิ่่�ม

ให้้กวดขััน รวมความพระบััญญััติิ มีีอยู่่� 2 อย่่าง คืือ ก. มููลบััญญััติิ คืือ ข้้อที่่�ทรงตั้้�งไว้้เดิิม 

(สิิกขาบทแรกเมื่่�อภิิกษุุประพฤติิผิิด) ข. อนุุบััญญััติิ คืือ ข้้อที่่�ทรงเพิ่่�มเติิมภายหลััง (บััญญััติิ

เพิ่่�มเติิมให้้รััดกุุมยิ่่�งขึ้้�น)

จะเห็็นได้้ว่่าจากเหตุุผลการบััญญััติิขึ้้�นในเบื้้�องต้้นนั้้�น โลกวััชชะมีีส่่วนสำคััญ

และสััมพัันธ์์เป็็นเหตุุให้้มีีการบััญญััติิพระวิินััย ด้้วยมุ่่�งผลประโยชน์์ความเป็็นอยู่่�ที่่�ดีีและ

ความสะดวกสบายของคณะสงฆ์์ คณะสงฆ์์มีีระเบีียบวิินััย การดำเนิินชีีวิิตย่่อมจะเป็็นเรื่่�อง

ง่่ายขึ้้�น เพราะมีีสิิกขาบทช่่วย

ดัังนั้้�นในการศึึกษาวิิจััยครั้้�งนี้้� ผู้้�วิิจััยจึึงมีีจุุดมุ่่�งหมายที่่�จะศึึกษาวิิเคราะห์์

โลกวััชชะกัับการบััญญััติิพระวิินััยในพระพุุทธศาสนา เพราะผู้้�วิิจััยเห็็นว่่าประเด็็นต่่างๆ  

ที่่�เกี่่�ยวข้องกัับโลกวััชชะที่่�ยัังมีีปััญหาที่่�จะต้้องนำมาศึึกษา เช่่น ความหมาย ขอบเขต และ

อิิทธิิพลของโลกวััชชะ ซึ่่�งก็็รวมไปถึึงความสัันพัันธ์์ระหว่่างโลกวััชชะที่่�มีีผลต่่อการบััญญััติิ

พระวิินััย โดยเป็็นการวิิเคราะห์์ให้้เกิิดความเข้้าใจที่่�ก่่อให้้เกิิดองค์์ความรู้้�ในเรื่่�องนี้้�ได้้อย่่าง

ชััดเจนยิ่่�งขึ้้�น

วััตถุุประสงค์์การวิิจััย 

1) เพื่่�อศึึกษาโลกวััชชะในพระพุุทธศาสนา

2) เพื่่�อศึกึษาวิเิคราะห์์อิิทธิพิลโลกวััชชะกับัการบัญัญัตัิพิระวินัิัย

ระเบีียบวิิธีีวิิจััย
บทความวิิจัยันี้้� ผู้้�วิิจัยัได้ก้ำหนดขอบเขตของการศึกึษาค้น้คว้า้และเก็บ็รวบรวม

ข้อ้มูลู ในประเด็น็ต่า่งๆ ตามขอบเขตด้า้นเอกสาร ประกอบด้ว้ย เอกสารปฐมภูมูิ ิจากคัมัภีร์ี์

พระไตรปิฎิกภาษาไทย ฉบับัมหาจุฬุาลงกรณราชวิทิยาลัยั 2539 และเอกสารทุตุิยิภูมูิ ิจาก

หนังัสืือหรืืองานวิิจัยัและเอกสารอื่่�นๆที่่�มีเีนื้้�อหาเกี่่�ยวข้อ้งเกี่่�ยวข้อ้ง และขอบเขตด้า้นเนื้้�อหา 



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

Journal of Prajna Ashram Vol.3  No. 2  | July - December  2021 19

คืือ ศึึกษาความหมายและความสำคััญของพระวินัิัย ขอบเขตการบััญญััติสิิกิขาบท ประโยชน์์

ของพระวินัิัย โทษแห่่งอาบััติ ิคืือโลกวััชชะ แล้้วนำมาวิเิคราะห์์ถึงึอิิทธิิพลของโลกวััชชะที่่�มีี

ในครั้้�งพุุทธกาล ได้้ส่่งผลต่่อการบััญญััติิพระวิินััย

ผลการวิิจััย
1. โลกวััชชะในพระพุุทธศาสนา

พระวินัิัย คืือ กฎหมายที่่�พระพุุทธเจ้า้ทรงบััญญัตัิขิึ้้�นเพื่่�อป้้องกันัการละเมิิดและ

การกระทำผิดิในครั้้�งต่อ่ไปของพระภิกิษุ ุในกรณีทีี่่�พระภิกิษุรุูปูนั้้�นๆ กระทำผิดิที่่�เป็น็สาเหตุุ

ให้พ้ระพุทุธศาสนาของพระองค์ม์ัวัหมอง (สมเด็จ็พระมหาสมณเจ้า้ กรมพระยาวชิรญาณว

โรรส, 2537: 9) ทำให้้พุุทธศาสนิิกชนขาดศรััทธาที่่�จะทำนุุบำรุุง และขาดความเลื่่�อมใสใน

พระพุุทธศาสนาของพระองค์์ จึึงทรงบััญญััติิข้้อห้้ามไว้้เพื่่�อป้้องปรามพระภิิกษุุรููปอื่่�นที่่�จะ

ละเมิิดและกระทำผิิดในอนาคตเช่น่นั้้�นอีก พระองค์์จะไม่่ทรงบััญญััติพิระวินัิัยขึ้้�นบังคัับก่่อน

เหตุุการณ์์จะเกิิดขึ้้�น จะบััญญััติิพระวิินััยเพื่่�อลงโทษพระภิิกษุุรููปนั้้�นๆ หลัังกระทำผิิดแล้้ว 

เพื่่�อไม่่ให้้ภิิกษุุรููปอื่่�นยึึดถืือเป็็นเยื้้�องอย่่างในการกระทำผิิดต่่อไป เริ่่�มแรกสมััยพุุทธกาล ยััง

ไม่ไ่ด้ม้ีบีทบัญัญัตัิเิพิ่่�มเติมิ ด้ว้ยเหตุุผลที่่�เหล่่าภิกิษุสุ่ว่นใหญ่่ยังัมีคีวามปรารถนาจะประพฤติิ

พรหมจรรย์ด์้ว้ยมีเีป้า้หมายในชีวีิติของการเป็น็นักับวชคืือ พระนิพิพาน จนมาถึงึพรรษากาล

ที่่� 20 ของพระพุุทธเจ้้า มีีเหตุุให้้ภิิกษุุได้้กระทำล่่วงธรรมอัันลามก จนเป็็นเหตุุให้้เกิิดเส่ื่�อม

เสียีต่อ่หมู่่�คณะสงฆ์ ์ทั้้�งเป็น็เรื่่�องที่่�ขัดักับัหลักัของการเป็น็นักับวช การถูกูชุมุชนสังัคมโจทย์์

ฟ้้องภิิกษุุสงฆ์์จึึงเกิิดขึ้้�นเรื่่�อยๆ มา จนเรีียกได้้อีีกอย่่างว่่า เป็็นโลกวััชชะ

โลกวัชัชะในพระพุุทธศาสนาเถรวาท มีีโทษทางโลก ใช้เ้รียีกอาบัตัิหิรืือความผิิด

ของพระภิกิษุสุงฆ์ท์ี่่�ชาวโลกติเิตียีนว่า่ ไม่เ่หมาะสม ไม่ค่วรแก่ส่มณสารูปู เช่น่ ทะเลาวิวิาท 

การด่ื่�มน้้ำเมา เป็็นต้น้ แม้้ความผิิดอย่่างน้ี้�คนทั่่�วไปทำเข้า้ก็ถ็ูกูตำหนิิติเิตีียนเหมืือนกัน พระ

ภิกิษุไุปทำเข้า้ก็ย็ิ่่�งถูกูตำหนิมิากขึ้้�น การทำบางอย่า่งแม้ไ้ม่เ่ป็น็ความผิดิตามพระวินิัยั แต่เ่ป็น็

โลกวััชชะ คืือ ถููกตำหนิิติิเตีียน เช่่น สููบบุุหรี่่�ในที่่�สาธารณะ ส่่งเสีียงดัังในที่่�ชุุมชน มููลเหตุุ

ของโลกวััชชะเกิิดจากพระภิิกษุุสงฆ์์มีีพฤติิกรรมไม่่เหมาะสม โลกวััชชะเองนั้้�นยัังสามารถ

ส่ง่ผลต่อการบัญัญัตัิพิระวินิัยั ที่่�มีทีั้้�งเป็น็อาบัตัิหินักัและอาบัตัิเิบา กล่า่วคืือ อย่า่งต่่ำ หมาย

ถึึงการถููกคฤหััสถ์์ชาวบ้้านตำหนิิติิเตีียน และอย่่างสููง หมายถึึงการถููกลงโทษหรืือมีีความ

ผิิดอาญาในทางกฎหมายบ้้านเมืือง ความผิิดที่่�มนุุษย์์ทำขึ้้�น เช่่น ฆ่่ามนุุษย์์ การโจรกรรม 

การดื่่�มสุุรา สููบบุุหรี่่�ในที่่�สาธารณะ เป็็นต้้น เป็็นความเสีียหายที่่�ชาวโลกติิเตีียน ถืือว่่าเป็็น



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารปรััชญาอาศรม  ปีีที่่� 3  ฉบัับที่่� 2  |  กรกฎาคม - ธัันวาคม  256420

อาบััติิทางโลก คืือไม่่เหมาะสมกัับภิิกษุุ (พจนานุุกรมฉบัับราชบััณฑิิตยสถาน, 2554: 745)

แต่่ในพระอรรถกถาจารย์์ได้้อธิิบายขยายขอบเขตของโลกวััชชะไว้้ ด้้วยมุ่่�ง

ไปที่่�สภาพจิต สิิกขาบทใดมีีจิิตที่่�เป็็นอกุุศลล้้วนๆ ย่่อมเป็็นโลกวััชชะ การกระทำใดที่่�

เป็็นสิกขาบทมีีการต้้องอาบััติิที่่�ประกอบด้้วยอกุุศลจิิตล้้วนๆ การกระทำนั้้�นถืือเป็็นโลก

วััชชะ และยัังรวมไปถึึงสิิกขาบทในครุุกาบััติิมีีปาราชิิกทั้้�ง 4 สิิกขาบท มีีเสพเมถุุนธรรม มีี

อทินินาทาน มีมีนุสุสวิคิคห และอุตุตริิมนุสุสธรรม ในสังัฆาทิเิสสมีีห้า้มทำน้้ำอสุจุิใิห้เ้คลื่่�อน 

ห้า้มจับัต้อ้งกายหญิงิ ห้า้มพูดูเกี้้�ยวหญิงิ ห้า้มพูดูชักัสื่่�อ เป็น็ต้น้ และในลหุกุาบัตัินิั้้�น มีอีนิยิต

กันัฑ์ มีีติงิสกกััณฑวรรณาบางสิิกขาบท มีีขุทุทกกััณฑวรรณาบางสิิกขาบท หรืือแม้้ในเสขิิย

วััตรทั้้�งหมด ก็็จััดเป็็นโลกวััชชะ พระอรรถกถาจารย์์ได้้ให้้เหตุุผลว่่า สิิกขาบทที่่�มีีสมุุฏฐาน

มาจากอกุุศลจิิตจึึงละเมิิดพระพุุทธบััญญััติิ ฉะนั้้�นจึึงจััดเป็็นโลกวััชชะทั้้�งสิ้้�น

โลกวััชชะ มีีส่่วนกับการบััญญััติิพระวิินััยของภิิกษุุในพระพุุทธศาสนา ที่่�เริ่่�ม

จากการแจ้ง้โจทย์์ภิกิษุุที่่�มีคีวามประพฤติิไม่่เหมาะสม จากนั้้�นก็พัฒันาการจนเป็็นสิกขาบท 

เป็น็กรอบกติกิาให้ภ้ิกิษุไุด้ป้ฏิบิัตัิติามระเบียีบวินิัยันี้้� ซ่ึ่�งมีส่ี่วนสำคัญัในการสร้า้งสรรค์สั์ังคม

สงฆ์์ที่่�ถืือเป็็นสัังคมมีีมีีความเป็็นกััลยาณมิิตรต่่อกัันอัันถืือเป็็นอุุดมคติิอีีกด้้วย

2. วิิเคราะห์์อิิทธิิพลโลกวััชชะกัับการบััญญััติิพระวิินััยในพระพุุทธศาสนา 

ในการปกครองคณะสงฆ์ใ์นสมัยัพุทุธกาล ยุคุแรกทรงปกครองด้้วยพระองค์์เอง 

ต่อ่มาได้ม้อบหน้า้ที่่�ให้ก้ับัคณะสงฆ์ป์กครองกัันเอง ซึ่่�งเป็็นชี้้�ให้เ้ห็จ็ว่า่ พระพุทุธองค์ ์มีีพระ

ประสงค์์จะมอบอำนาจให้้กัับคณะสงฆ์์ โดยยึึดหลัักพระธรรมวิินััย มุ่่�งผลคืือความสามััคคีี

และความผาสุุกของคณะสงฆ์์ ทั้้�งนี้้�ก็็มีีการบััญญััติิสิิกขาบทต่่างๆ ตามลำดัับ เพ่ื่�อเป็็นก

รอบระเบีียบในการดำเนิินชีวิิตของคณะสงฆ์์ เม่ื่�อคณะสงฆ์์ที่่�เข้้ามาอุุปสมบทมีีจำนวนมาก

ขึ้้�น ซึ่่�งก็็มีีทั้้�งภิิกษุุที่่�ประพฤติิดีี ประพฤติิชอบ และภิิกษุุผู้้�มีีความประพฤติิอัันลามก ละเมิิด

สิิกขาบทเป็็นเนืืองนิิต พฤติิกรรมเหล่่านี้้� ย่่อมจะส่่งผลให้้เกิิดโลกวััชชะ ที่่�ชาวโลกติิเตีียน

อิิทธิิพลของโลกวััชชะย่่อมมีีผลต่อการบััญญััติิพระวิินััย ด้้วยปััญหาอยู่่� 2 

ประการ ด้ว้ยกันัคืือ ประการที่่�โลกวัชัชะกับัการบัญัญัติัิพระวินิัยัเพ่ื่�อประโยชน์พ์ระศาสนา 

ซึ่่�งหมายถึึงตััวพระวิินััยหรืือตััวสิิกขาบท พระภิิกษุุที่่�ไม่่มีีเป้้าหมายคืือพระนิิพพาน มีีเป้้า

หมายเป็็นอย่่างอื่่�น ก็็จะมีีทััศนคติิถึึงสิิกขาบทหรืือพระวิินััยจะกลายเป็็นสิ่่�งที่่�ไม่่จำเป็็นต่่อ

การดำรงสมณเพศ และโลกวััชชะวกัับการบััญญััติิพระวิินััยเพื่่�อประโยชน์์ของประชาชน 

หมายถึึงความสััมพัันธ์์ระหว่่างสงฆ์์กัับชุุมชนสัังคม การมีีความสััมพัันธ์์กัันภิิกษุุก็็อาศััยการ

ดำรงชีีวิิตด้้วยปััจจััย 4 จากชุุมชุุนสัังคม และชุุมชนสัังคมเองก็็อาศััยการภิิกษุุได้้ศึึกษาพระ



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

Journal of Prajna Ashram Vol.3  No. 2  | July - December  2021 21

ธรรมวิินััยแล้้วเอื้้�อเฟื้้�อด้้วยหลัักธรรม กำลัังใจ เกื้้�อกููลกัน การบวชของบางคนกลัับทำให้้

พระศาสนาเสื่่�อมถอย (พระธรรมปิิฏก (ประยุุทธ์์ ปยุุตฺฺโต), 2539: 62)

อย่่างไรก็็ตาม โลกวััชชะต่่อกรณีีทั้้�งสองนั้้�น หากนำมาจััดเป็็นรููปแบบอิิทธิิพล

ของโลกวััชชะต่่อการบััญญััติิพระวิินััย จะเริ่่�มตั้้�งแต่่การที่่�ภิิกษุุมีีความประพฤติิไม่่เหมาะ 

ชุุมชนสงคมก็็จะเป็็นโจทย์์ยื่่�นฟ้้องต่่อพระพุุทธเจ้้าหรืือต่่อสงฆ์์ ซึ่่�งชุุมชนสัังคมนั่่�นก็็ไม่่ได้้

หมายรวมเฉพาะชาวบ้านเท่่านั้้�น หากยัังรวมไปถึึงภิิกษุุสงฆ์์ด้้วยกัันเอง เม่ื่�อตรวจสอบ

พิิจารณา ไต่่สวนต่างๆ ที่่�ชี้้�ได้้ว่่า ขััดกัับหลัักธรรมวิินััยมีีเป้้าหมายของการบวชคืือพระ

นิพิพาน จากนั้้�นชุมุชนสังัคมก็จ็ะสามารถตั้้�งเป็น็เกณฑ์์การตัดัสินิซึ่่�งนำไปสู่่�กติกิาของสังัคม

สงฆ์ใ์นที่่�สุดุ จะเห็น็ได้ว้่า่ การบัญัญัตัิพิระวินิัยัในครั้้�งพุทุธกาล อิทิธิพิลของโลกวัชัชะมีสี่ว่น

สำคััญในการบััญญััติิพระวิินััย

ในสัังคมยุุคโลกาภิิวััตน์์ได้้เจริิญรุ่่�งเรืืองเป็็นอย่่างมากโดยเฉพาะด้้านวัตถุุนิิยม 

การฟุ้้�งเฟ้้อใช้้จ่่าย ชอบความสะดวกสบายที่่�ไม่่ต้้องลงแรงทุุนอะไรมาก กลายเป็็นค่่านิิยม

ในสังัคม กลายเป็น็สังัคมบริโิภคนิยิม ผู้้�คนในสังัคมก็เ็ป็น็สังัคมสุดุแขน หมายความว่า่ เป็น็

สัังคมที่่�เห็็นแก่่ประโยชน์์ส่่วนตนมากกว่่าส่่วนรวม ยอมละทิ้้�งความชอบธรรมของสัังคมที่่�

เป็็นกฎสากลร่วมกััน เพื่่�ออำนวยประโยชน์์ในกลุ่่�มผลประโยชน์์เล็็กๆ สร้้างกระแสนิิยมที่่�

อาจแปรเปลี่่�ยนไปได้้อย่่างหาความแน่่นอนไม่่ได้้ ยิ่่�งถึึงยุุคของโลกเทคโนโลยีย่่อมแสดงให้้

เห็็นผู้้�คนภายในสัังคมยิ่่�งเห็็นแก่่ตััวมากขึ้้�น การแบ่่งประโยชน์์ของตนเพื่่�อส่่วนรวมก็็แทบ

จะหาไม่่ได้้เลย ยุุคสัังคมนี้้�เอง ก่่อให้้เกิิดกระแสสิ่่�งที่่�เรีียกว่่า โลกวััชชะ ที่่�เป็็นโทษทางโลก

ติเิตีียน ได้้ขยายความรุุนแรงเพิ่่�มมากขึ้้�น ความไม่่เหมาะสมหลายประการที่่�เกิิดขึ้้�นในคณะ

สงฆ์์ก็็ยิ่่�งเพิ่่�มขึ้้�น

ดัังนั้้�นการปฏิิบััติิตามพระวิินััย ย่่อมเกิิดประโยชน์์มากมายทั้้�งต่่อตนเอง ผู้้�อื่่�น

และคณะสงฆ์ ์ทำให้เ้กิดิสังัฆสามัคัคีมีีคีวามพร้อ้มเพรียีงในหมู่่�สงฆ์์ ในทางกลัับกันัถ้าพระรูปู

ใด เมื่่�อไปละเมิิดหรืือไม่่ใส่่ใจต่่อสิิกขาบทเมื่่�อใด ย่่อมเกิิดโทษอย่่างมากมาย ทั้้�งต่่อตััวท่่าน

เอง และต่่อคณะสงฆ์์เมื่่�อนั้้�นเช่่นกััน

อภิิปรายผล
โลกวััชชะจะยัังมีีอิิทธิิพลต่อภิิกษุุที่่�ล่่วงละเมิิดพระวิินััยอยู่่�แม้้ในอนาคต การ

ลดปััญหาที่่�เกิิดจากโลกวััชชะนั้้�นควรที่่�ส่่งเสริิมให้้ภิิกษุุกัับชุุมชมสัังคมได้้มีีความสััมพัันธ์์

กัันมากขึ้้�น ซึ่่�งควรมีีการศึึกษารููปแบบพััฒนาความสััมพัันธ์์ระหว่่างพระภิิกษุุสงฆ์์กัับชุุมชม



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารปรััชญาอาศรม  ปีีที่่� 3  ฉบัับที่่� 2  |  กรกฎาคม - ธัันวาคม  256422

สัังคม อธิิกรณ์์ที่่�เกิิดจากการกระทำด้้วยเจตนาดีี คืือต้้องการให้้การประพฤติิของภิิกษุุสงฆ์์

เป็็นไปอย่่างถููกต้้องตามหลัักพระธรรมวิินััย เช่่น กรณีีวิวาทาธิิกรณ์์ของภิิกษุุโกสััมพีี  และ

อธิกิรณ์์ที่่�เกิดิจากการกระทำด้ว้ยเจตนาชั่่�ว พยายามล่ว่งละเมิดิพระธรรมวินิัยัเพื่่�อประโยชน์์

ของตนเองและพวกพ้้อง (สมผล  อิ่่�นคำ, 2540: 2) สามารถมองได้้ในมิิติิของการเอื้้�อเฟื้้�อ

สงเคราะห์์ทั้้�งกายและจิิตใจ ไม่่เพีียงจะช่่วยลดโลกวััชชะแล้้วยัังช่่วยให้้ชุุมชนสัังคมได้้เกิิด

ความสามััคคีีกัันภายในสังคมด้้วย ดัังนั้้�น ควรศึึกษาบทบาทของประชาชนที่่�มีีส่่วนช่วย

เผยแผ่่และปกป้้องพระพุุทธศาสนา วิิเคราะห์์ระหว่่างประชาชนกับพระสงฆ์์แล้้ว จำนวน

ประชาชนย่่อมมีีมากกว่่า และน่่าจะมีีบทบาทมากกว่่าด้้วย ในการดููแลพระพุุทธศาสนา

ในมุุมมองของพระพุุทธศาสนา ถ้้ามองจากพุุทธประวััติิ พระพุุทธเจ้้าแสดง

ท่่าทีีเหมืือนไม่่อยากเข้้าไปยุ่่�งกัับการเมืือง เวลาพระองค์์ตรััสเรื่่�องการเมืืองจะตรััสผ่่านผู้้�

อื่่�น ไม่่ค่่อยตรััสกัับพระราชาโดยตรง แม้้จะสนิิทสนมกัับกษััตริิย์์หลายพระองค์์ แต่่ก็็วาง

ระยะห่่างไม่่ไปยุ่่�งเกี่่�ยวกัับกิิจการของรััฐ และมีีการบััญญััติิศีีลที่่�ห้้ามภิิกษุุพููดเรื่่�องเดรััจฉาน

วิชิา เช่น่ การเกณฑ์ท์หาร กองทัพั การรบ อำมาตย์ ์พระราชา โจร ไว้ใ้นมัชัฌิมิศีลี จะเห็น็

ว่า่พระพุทุธเจ้า้วางระยะระหว่า่งพระสงฆ์ก์ับัรัฐัไว้ห้่า่งพอสมควร แต่ใ่นกรณีอีงคุลุีมีาล พอ

พระพุทุธเจ้า้ทราบว่า่พระเจ้า้ปเสนทิโิกสนจะยกทัพัไปปราบองคุลุีมีาล พระพุทุธเจ้า้ก็เ็ข้า้ไป

ช่่วยองคุุลีีมาล ทั้้�งที่่�องคุุลีีมาลในสายตาชาวเมืืองสาวััตถีีคืือฆาตกรที่่�ต้้องกำจััดทิ้้�ง ถ้้ามอง

จากมุุมของการเมืืองจะเห็็นว่่า สิ่่�งที่่�พระพุุทธเจ้้าให้้ความสำคััญที่่�สุุดคืือรัักษาชีีวิิตผู้้�คน ดััง

เช่่น กระบวนการยุุติิธรรมในพระวิินััยปิิฎกของพระพุุทธศาสนา กัับกระบวนการยุุติิธรรม

กฎหมายไทยว่่าทั้้�ง 2 ระบบนี้้�มีีกำเนิิดและพััฒนาการ มีีต้้นบััญญััติิของพระวิินััย รวมถึึง

บทบัญญััติขิองกฎหมายไทยด้้วย ทั้้�ง 2 ระบบนี้้�ต่า่งมุ่่�งไปที่่�ความรวดเร็็ว และความยุุติิธรรม

มากที่่�สุดุเท่า่ที่่�จะทำได้ ้ทั้้�งนี้้�เพื่่�อให้ส้ังัคมสงฆ์ข์องฝ่่ายศาสนจักัรกับัสังัคมคฤหัสัถ์ม์ีีความสงบ

ร่่มเย็็นก้้าวหน้้ายิ่่�งๆ ขึ้้�นไป (อธิิราช  มณีีภาค, 2546: 63.)

แนวคิิดทางความสััมพัันธ์์ระหว่่างรััฐกัับพระพุุทธศาสนานั้้�นเป็็นอย่่างไร ซ่ึ่�งก็็

รวมไปถึึงแนวคิิดโลกีีย์์วิิสััย (Secularism) ที่่�แยกระหว่่างรััฐกัับศาสนาออกจากกัันนั้้�นคืือ

อะไร มีีหลัักการสำคััญอะไร บางประเทศหรืือสัังคมที่่�มีีความเป็็นรััฐสมััยใหม่่นี้้� (Modern 

state) ได้้ผ่่านกระบวนการแนวคิดโลกีย์์วิิสััยนี้้�ไปแล้้ว และเม่ื่�อนำแนวคิดน้ี้�มาศึึกษาในมุุม

มองทางพระพุทุธศาสนานั้้�น จะมีลีักัษณะอย่า่งไร สามารถอธิบิายได้ห้รืือไม่ ่อย่า่งไร ซึ่่�งการ

ศึกึษาน้ี้�จะทำให้้ได้้รับัความรู้้�ที่่�เป็็นประโยชน์์เชิงิวิชิาการต่่อไป เพราะพระพุุทธศาสนาถืือเอา

ความจริงิทั้้�งหลายเป็น็เรื่่�องธรรมดา มีีอยู่่�แล้ว้ในธรรมชาติ ิไม่ว่่า่พระพุทุธเจ้า้จะอุบุัตัิหิรือไม่่ 



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

Journal of Prajna Ashram Vol.3  No. 2  | July - December  2021 23

สิ่่�งนี้้�พระพุทุธเจ้า้ทรงค้น้พบแล้ว้นำมาประกาศเผยแผ่ ่การนำหลักัความจริงิคือืธรรมนั้้�นมา

จัดัตั้้�งวางเป็น็ระเบีียบโดยนำเอาหลักัความจริงิที่่�มีีอยู่่�ตามธรรมชาติ ิซึ่่�งเป็น็เรื่่�องกฎแห่ง่เหตุุ

ปััจจััย หรืือความเป็็นไปตามเหตุุปััจจััยของสิ่่�งทั้้�งหลายที่่�เกิิดขึ้้�น โดยเป็็นเหตุุผลแก่่กัันนั้้�น 

หรือืเอาหลักัเกณฑ์ใ์นกฎธรรมชาตินิั้้�น มาวางรููปแบบเป็น็กฎในหมู่่�มนุษุย์ จากการจััดตั้้�งกฎ

ระเบีียบนี้้�เรีียกว่่า วิินััย กฎของธรรมชาติิเรีียกว่่า “ธรรม” กฎของมนุุษย์เรีียกว่่า “วิินััย” 

มีีอยู่่� 2 กฎ ที่่�มีีความสััมพัันธ์์กััน คืือ ประการที่่� 1 โดยหลัักการสำคััญ วิินััย ต้้องตั้้�งอยู่่�บน

ฐานของธรรม คือื ต้้องมีีความจริงิในธรรมชาติเิป็น็ฐานอยู่่� ถ้้าไม่ม่ีีความจริงิในธรรมชาติเิป็น็

ฐาน วิินััยก็็ไม่่มีีความหมาย ประการที่่� 2 การที่่�เราจััดวางกฏเกณฑ์์ที่่�เป็็นเหตุเป็็นผลขึ้้�น

ในหมู่่�มนุุษย์์ ก็็เพื่่�อให้้ได้้ผลตามธรรม และมีีความมุ่่�งหมายเพื่่�อธรรม นั่่�นเอง คืือเพื่่�อให้้จะ

ให้ก้ารกระทำตามธรรมนั้้�นเกิิดผลเป็น็จริงิในหมู่่�มนุษุย์ ์เราจึงึได้้วางกฎเกณฑ์ข์องมนุษุย์ข์ึ้้�น

มา พููดให้้เข้้าใจง่่ายขึ้้�นว่่า เพื่่�อให้เ้กิิดความมั่่�นใจว่่ามนุุษย์จะปฏิิบัตัิติามและได้้ประโยชน์จา

กกฏธรรมชาติิ ให้ไ้ด้้ประโยชน์สูงูสุุดนั่่�นเอง (พระพรหมคุุณาภรณ์ ์(ป.อ. ปยุุตฺฺโต), 2550: 45)

องค์์ความรู้้�จากงานวิิจััย
พระวิินััยเป็็นสิ่่�งที่่�พระผู้้�มีพระภาคเจ้้าซ่ึ่�งเป็็นพระสััพพััญญููผู้้�รู้้�ทุุกสรรพสิ่่�ง ผู้้�มีี

ปััญญาและเป็็นผู้้�ประเสริิฐสููงสุุดเป็็นผู้้�ทรงบััญญััติิ ซ่ึ่�งจากที่่�ได้้กล่่าวข้้างต้้นมาแล้้วว่่า ผู้้�ที่่�

เข้้ามาบวชในพระพุุทธศาสนานั้้�น ต่่างก็็มีีจำนวนมากมาย นอกจากมีีจำนวนมากมายแล้้ว 

ก็็ยัังมีีความหลากหลายอีีกด้้วย ทั้้�งความหลากหลายในการเข้้ามาบวช และความหลาก

หลายทางด้้านโคตรตระกููล ชนชั้้�นวรรณะและอััธยาศััย แต่่ไม่่ว่่าผู้้�ที่่�เข้้ามาบวชจะมาจาก

ที่่�ใด หรืือจะหลากหลายประมาณไหนก็็ตาม เมื่่�อเข้้ามาบวชแล้้วก็็จะมีีพระวิินััยเป็็นสิ่่�งที่่�

หล่อ่หลอม ให้้มีคีวามเป็็นระเบีียบเรียีบร้้อยเกิิดขึ้้�นในหมู่่�สงฆ์ ์ยัังประโยชน์์ให้้เกิิดขึ้้�นทั้้�งแก่่

ตนเองและคณะสงฆ์์ 

ตััวอย่่างเช่่นผู้้�ที่่�เข้้ามาบวชจะได้้รัับการสั่่�งสอนมารยาทมาก่่อนหรืือไม่่ แต่่เมื่่�อ

เข้า้มาบวชแล้้วได้้ประพฤติิปฏิิบัตัิตินตามพระวินัิัย ก็็จะมีีความประพฤติิและกิิริิยาที่่�งดงาม 

เช่น่ การฉันัอาหาร ก็จ็ะมีวิีินัยั ในหมวดรับัประทานอาหาร ชื่่�อเสขิยิวัตัร อบรมสั่่�งสอนหล่อ่

หลอมขััดเกลาผู้้�นั้้�นให้้เป็็นผู้้�มีีสติิ มีีกิิริิยาและวััตรงดงามในขณะรัับประทานอาหาร ลอง

คิิดดููว่่าถ้้าไม่่มีีวิินััยกำหนดเกี่่�ยวกัับการรัับประทานอาหารแล้้ว อีีกทั้้�งคนที่่�เข้้ามาบวชบาง

คนเป็็นคนที่่�ไม่่ได้้รัับการอบรมมารยาทมาก่่อน ขณะทานอาหารก็็ไม่่สำรวมไร้้สติิมููมมาม

ตะกละตะกลาม ส่่งเสีียงซููดปาก เคี้้�ยวก็็เสีียงดััง สร้้างความสะอิิดสะเอีียนต่่อผู้้�มาพบเห็็น 



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารปรััชญาอาศรม  ปีีที่่� 3  ฉบัับที่่� 2  |  กรกฎาคม - ธัันวาคม  256424

ถ้้าเหตุุการณ์์เป็็นเช่่นนี้้�จะสร้้างความเสื่่�อมเสีียต่่อคณะสงฆ์์มากมายแค่่ไหน

สรุุป
โลกวัชัชะในพระพุทุธศาสนา จากการศึกึษาพบว่า่ วินิัยั หมายถึงึ กฎของมนุษุย์์

ที่่�ตั้้�งขึ้้�นเพื่่�อความเป็็นระเบีียบของสัังคม โดยได้้นำหลัักความจริิงที่่�มีีอยู่่�ตามธรรมชาติิ ซึ่่�ง

เป็น็เรื่่�องของกฎแห่ง่เหตุปุัจัจัยั โดยเป็น็เหตุุเป็็นผลแก่ก่ันันั้้�น พูดูสั้้�นๆ ว่่า เอาหลักัเกณฑ์์ใน

กฎธรรมชาติินั้้�น มาวางรููปเป็็นกฎในหมู่่�มนุุษย์์ คััมภีีร์์สมัันตปาสาทิิกา อรรถกถาพระวิินััย

ปิฎิก อธิบิายความหมายของวินิัยัไว้ด้ังันี้้� วิวิิธิวิเิสสนยตฺตฺา วินิยนโต เจว กายวาจานํ ํวินิยตฺถฺ

วิิทููหิิ อยํํ วิินโยติิ อกฺฺขาโต วิินััยอัันบัณฑิิตผู้้�รู้้�อรรถแห่่งวิินััยทั้้�งหลาย กล่่าววา วิินััย เพราะ

มีีนััยต่่างๆ เพราะมีีนััยพิิเศษ และเพราะฝึึกกายและวาจา

วิินััยมุ่่�งหมายเพื่่�อจััดระเบีียบแบบแผนสำหรัับประพฤติิปฏิิบััติิตาม เพื่่�อความ

ดีีงามของสัังคม เริ่่�มต้้นอาจมีีวิินััยตั้้�งแต่่ส่่วนปัจเจกบุุคคล แล้้วขยายวงกว้้างสู่่�สัังคม การ

มีีระเบีียบวิินััยน้ี้�มีีส่่วนสำคััญสร้้างกฎกติิกาของสัังคมให้้มีีความแบ่่งปัันกันได้้อย่่างสุุขเสรีี 

เพราะนััยหนึ่่�งของเสรีีมิิใช่่หมายเอาเพีียงสุุขส่่วนตน หากมีีมุ่่�งหมายเพื่่�อสุุขส่่วนรวมด้้วย

การมีีวิินััยจึึงเป็็นแบบอย่่างของฝึึกฝน เพื่่�อพััฒนาให้้ก้้าวข้้ามผ่่านอุุปสรรคที่่�ไร้้

ความเป็็นระเบีียบภายในทั้้�งทางด้้านจิิตใจและภายนอกคืือการเชื่่�อมต่่อกัับบุุคคลอื่�นๆ จึึง

กล่่าวได้้ว่่า วิินััย ย่่อมหมายถึึงระบบชีีวิิต ระบบการฝึึกอบรมของอริิยชนที่่�พระพุุทธองค์์

ทรงบััญญััติิขึ้้�น เพื่่�อเกื้้�อกููลต่่อชุุมชน และการปฏิิบััติิเพื่่�อดัับทุุกข์์

ในส่วนของความหมายโลกวััชชะ มีี 2 ประการ คืือ (1) โลกวััชชะในความหมาย

โทษทางพระวินิัยั ใช้้เรียีกอาบัตัิหิรืือความผิดิของพระภิกิษุทุี่่�ชาวโลกตำหนิติิเิตียีนว่าไม่่เหมาะ

ไม่่ควรแก่่สมณะความผิดิที่่�เป็็นโลกวัชัชะนั้้�น เช่่น ทะเลาะวิวิาท ความผิิดอย่่างน้ี้�แม้้คนทั่่�วไป

ทำเข้้าก็ถ็ูกูตำหนิติิเิตียีนเหมืือนกันัพระภิกิษุไุปทำเข้้า ยิ่่�งถูกูตำหนิมิากขึ้้�น และ (2) โลกวัชัชะ

หมายถึงึอาบัตัิทิี่่�เป็็นโทษทางโลก คืือ คนสามัญัที่่�มิใิช่่ภิกิษุทุำเข้้าก็เ็ป็็นความผิดิความเสียีหาย

ชาวโลกติเิตียีน หากมุ่่�งไปที่่�สภาพจิติ แม้้ชาวโลกจะไม่่ติเิตียีน และสิกิขาบทข้้อใดที่่�ต้้องอาบัตัิิ

ด้้วยอกุุศลจิิตล้้วนๆ สิิกขาบทนั้้�นชื่่�อว่่าเป็็นโลกวััชชะ เช่่น การดื่่�มสุุรา มีีโทษทางพระวิินััย

และเป็็นโลกวัชัชะที่่�ถููกตำหนิ ิหากวิเิคราะห์์จะเห็น็ว่า โทษทางพระวินิัยัสามารถปรับัอาบัติัิ

ปาจิิตตีย์ี์ แต่่เมื่่�อเป็็นสิ่่�งที่่�สังัคมชุมุชนตำหนิติิเิตียีนแล้้ว สามารถจับสึึกเลยก็็มีี

ในส่ว่นอิทธิพิลของโลกวัชัชะนั้้�น จะมีคีวามสำคัญัอย่า่งมากต่่อการบัญัญัติัิพระ

วิินััย สืืบเนื่่�องจากพระภิิกษุุไม่่ได้้มีีความมุ่่�งหมายของการบวชเพื่่�อที่่�สุุดแห่่งพรหมจรรย์์ มีี



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

Journal of Prajna Ashram Vol.3  No. 2  | July - December  2021 25

กลุ่่�มภิิกษุุฉััพพวัคคีีย์์ที่่�ผู้้�วิิจััยได้้ยกมาเป็็นส่วนการวิิเคราะห์์ต่่อปััญหาการบััญญััติิพระวิินััย 

ภิกิษุคุณะนี้้�ได้เ้ข้า้มาบวชในพระศาสนาแต่ม่ีคีวามประสงค์เ์พื่่�อความสุขุสบาย มีอีาหารอุดุม

สมบููรณ์์ทุุกอย่่าง อาศััยอาหารบิิณฑบาตจากชุุมชนสังคม ท่่องเที่่�ยวไปในสถานที่่�ต่่างๆ มีี

ความประพฤติิเลวทราม ล่่วงมารยาท หาความไม่่ดีไีม่ง่ามไว้ท้ั้้�งสิ้้�น เป็็นผู้้�มีจิติไม่่ตั้้�งมั่่�น ชอบ

อวดดีี ความประพฤติินี้้�ชื่่�อว่่า ไม่่เคารพในพระพุุทธเจ้า้ อยู่่�ห่างไกลจากธรรมวิินััย และย่่อม

ไม่เ่จริญิงอกงามในพระธรรมวินิัยั ดังันั้้�น อิทิธิพิลของโลกวัชัชะย่อ่มมีผีลต่อ่การบัญัญัติัิพระ

วิินััย ผู้้�ศึึกษาได้้กล่่าวถึึงปััญหาอยู่่� 2 ประการ ดัังนี้้�

ประการที่่� (1) โลกวััชชะกัับพระวิินััยในส่่วนของประโยชน์์ของพระศาสนา 

ประการที่่� (2) โลกวััชชะกัับพระวิินััยในส่่วนของประโยชน์์ของประชาชนนี้้� 

โลกวัชัชะต่อ่กรณีทีั้้�งสองนั้้�น หากนำมาจัดัเป็น็รูปูแบบอิทิธิิพลของโลกวัชัชะต่อ่

การบััญญััติพิระวินัิัย จะเริ่่�มตั้้�งแต่่การที่่�ภิิกษุุมีคีวามประพฤติิไม่่เหมาะ ชุุมชนสงคมก็็จะเป็็น

โจทย์์ยื่่�นฟ้้องต่่อพระพุุทธเจ้้าหรืือต่่อสงฆ์์  ซ่ึ่�งชุุมชนสังคมนั่่�นก็็ไม่่ได้้หมายรวมเฉพาะชาว

บ้า้นเท่า่นั้้�น หากยังัรวมไปถึงึภิกิษุสุงฆ์ด์้ว้ยกันัเอง เมื่่�อตรวจสอบพิจิารณา ไต่ส่วนต่า่งๆ ที่่�ชี้้�

ได้ว้่า่ ขััดกัับหลักัธรรมวินัิัยโดยมีีเป้้าหมายของการบวชคืือพระนิิพพาน จากนั้้�นชุมชนสังคม

ก็็จะสามารถตั้้�งเป็็นเกณฑ์์การตััดสิินซึ่่�งนำไปสู่่�กติิกาของสัังคมสงฆ์์ในที่่�สุุด

หากวิิเคราะห์์ในสมััยพุุทธกาล พระภิิกษุุมีีความสััมพัันธ์์กัับรััฐ และกัับชุุมชน

พอดีีกััน คืือใกล้้ชิิดกัับชุุมชนแต่่เหิินห่่างจากรััฐ การตรวจสอบ ควบคุุม โดยประชาชน 

จึึงมีีมาก พระจึึงได้้ตระหนัักว่่าตนเป็็นพระของชาวบ้าน โดยมีีคณะสงฆ์์ที่่�ทำหน้้าคล้้าย

ระบบราชการที่่�คอยตรวจสอบความประพฤติขิองพระภิกิษุดุ้ว้ยกันั ความสัมัพันัธ์ข์องพระ

กัับชุุมชน และรััฐ จึึงมีีลัักษณะแบบอิิงอาศััยกััน หลายครั้้�งรััฐเองเป็็นผู้้�เรีียกร้้องยื่่�นโจทย์์   

ดัังกรณีีพระธนิิยะ แต่่รััฐเองก็็ทำหน้้าที่่�เพีียงกฎกติิกาหนึ่่�งของสัังคม



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารปรััชญาอาศรม  ปีีที่่� 3  ฉบัับที่่� 2  |  กรกฎาคม - ธัันวาคม  256426

บรรณานุุกรม 
พจนานุุกรมฉบับราชบััณฑิิตยสถาน. (2539). พจนานุุกรมฉบัับราชบััณฑิิตยสถาน พ.ศ. 

2525. พิิมพ์์ครั้้�งที่่� 6 กรุุงเทพมหานคร: อัักษรเจริิญทััศน์์.

พจนานุุกรมฉบัับราชบััณฑิิตยสถาน. (2556). พจนานุุกรมฉบัับราชบััณฑิิตยสถาน 

พ.ศ.2554. กรุุงเทพมหานคร: ราชบััณฑิิตยสถาน.

พระไตรปิิฎกภาษาไทย ฉบัับมหาวิิทยาลััยมหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย. (2539). 

กรุุงเทพมหานคร : โรงพิิมพ์์มหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย.

พระธรรมปิิฏก (ประยุุทธ์ ์ปยุตฺุโฺต). (2539). นิติิศิาสตร์แนวพุทธ. กรุงุเทพมหานคร: บริิษัทั

สหธรรมิิก จำกััด.

พระพรหมคุุณาภรณ์์ (ป.อ. ปยุุตฺฺโต). (2550). วิินััย : เรื่่�องที่่�ใหญ่่กว่่าคิิด. พิิมพ์์ครั้้�งที่่� 4. 

กรุุงเทพมหานคร: พิิมพ์์สวย.

สมเด็็จพระมหาสมณเจ้้า กรมพระยาวชิิรญาณวโรรส. (2537). วิินััยมุุข เล่่ม 1. 

กรุุงเทพมหานคร: มหา มกุุฏราชวิิทยาลััย.

สมผล อิ่่�นคำ. (2540). “การศึึกษาวิิเคราะห์์วิิธีีระงัับอธิิกรณ์์ตามพระวิินััยปิิฎก : ศึึกษา

ตััวอย่่างจากกรณีีพระนิิกร ธมฺฺมวาทีี”. วิิทยานิิพนธ์ศิิลปศาสตรมหาบััณฑิิต. 

บััณฑิิตวิิทยาลััย: มหาวิิทยาลััยเชีียงใหม่่.

อธิริาช มณีภีาค. (2546). “การศึกึษาเปรียีบเทียีบกระบวนการยุตุิธิรรมในพระวินิัยัปิฎิกกับั

กระบวนยุุติิธรรมของกฎหมายไทย”. วิิทยานิิพนธ์พุุทธศาสตรมหาบััณฑิิต. 

บััณฑิิตวิิทยาลััย: มหาวิิทยาลััยมหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย.


