
Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

Journal of Prajna Ashram Vol.3  No. 2  | July - December  2021 1
Research Articles

Received: 2021-12-02      	 Revised:  2021-12-25	 Accepted: 2021-12-30

ศึึกษาวิิเคราะห์์อธิิกรณสมถะในพระวิินััยปิิฎก
The Study of Suppression (Adhikaranasamatha) in Vinayapitaka

นำพล พรหมการััตน์์, พระเทพปวรเมธีี
Numpol Promkarat, PhraTheppavaramethi 

มหาวิิทยาลััยมหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย วิิทยาเขตเชีียงใหม่่

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Chiang Mai Campus

โผน นามณี ี

Phon Namanee 

มหาวิิทยาลััยมหามกุุฏราชวิิทยาลััย วิิทยาเขตลานนา 

Mahamakut Buddhist University, Lanna Campus

Corresponding Author, E-mail: Numpol.Pkr@gmail.com 

                                                             

บทคััดย่่อ
บทความวิจิัยันี้้� มีวีัตัถุุประสงค์ ์2 ประการ คือื 1) เพื่่�อศึึกษาความหมาย ความ

เป็็นมา และประเภทของอธิิกรณ์์ในพระพุุทธศาสนา 2) เพื่่�อศึึกษาวิิเคราะห์์รููปแบบ และ

กระบวนการอธิิกรณสมถะในพระวิินััยปิิฎก เป็็นงาน วิิจััยเชิิงคุุณภาพ

ผลการวิิจััยพบว่่า 1) อธิิกรณ์์ เป็็นเรื่่�องที่่�เกิิดขึ้้�นแล้้วสงฆ์์จะต้้องจััดทำให้้

แล้้วเสร็็จ โดยเป็็นเรื่่�องการโต้้เถีียงกัันเกี่่�ยวกัับพระธรรมวิินััย การโจทกล่่าวหาซ่ึ่�งกัันและ

กััน ด้้วยอาบััติิ ซึ่่�งการต้้องอาบััติิ การปรัับอาบััติิ รวมถึึงการแก้้ไขตััวเองให้้พ้้นจากอาบััติิ 

พระพุทุธเจ้้าได้้แบ่ง่อธิกิรณ์ ์ออกเป็น็ 4 ประเภท ได้้แก่ ่(1) วิวิาทาธิกิรณ์ ์ปัญัหาที่่�เกิดิจาก

การทะเลาะวิิวาทกัันในเรื่่�องพระธรรมวิินััย (2) อนุุวาทาธิิกรณ์์ ปััญหาที่่�เกิิดจากการโจท

ฟ้อ้ง หรือืกล่า่วหากันัด้้วยเรื่่�องการต้้องอาบัติัิต่่างๆ (3) อาปัตัตาธิกิรณ์ ์เรื่่�องที่่�เกี่่�ยวกับัภิกิษุุ

ละเมิิดสิิกขาบท หรืือต้้องอาบััติิที่่�จะต้้องระงัับโดยการแสดงคืืน (4) กิิจจาธิิกรณ์์ ปััญหา

หรืือกิิจธุุระที่่�สงฆ์์พึึงจะต้้องร่่วมกัันทำให้้เสร็็จด้้วยการประกอบสัังฆกรรม

2) รูปูแบบ และกระบวนการอธิกิรณสมถะมีี 7 ประการ ประกอบด้้วย (1) สััม

มุุขาวิินััย ใช้้ระงัับ วิิวาทาธิิกรณ์์ อนุุวาทาธิิกรณ์์  อาปััตตาธิิกรณ์์ และกิิจจาธิิกรณ์์ (2) สติิ

วินิัยั ใช้้ระงับั อนุวุาทา ธิกิรณ์ ์(3) อมูฬูหวิินัยั ใช้้ระงับัอนุวุาทาธิกิรณ์ ์(4) ปฏิญิญาตกรณะ  

ใช้้ระงัับอนุวุาทาธิกิรณ์ ์และอาปััตตาธิกิรณ์ ์(5) เยภุยุยสิิกา ใช้้ระงับั วิวิาทาธิกิรณ์ ์(6) ตััสส



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารปรััชญาอาศรม  ปีีที่่� 3  ฉบัับที่่� 2  |  กรกฎาคม - ธัันวาคม  25642

ปาปิิยสิิกา ใช้้ระงัับ อนุุวาทาธิิกรณ์์ (7) ติิณวััตถารกวิินััย ใช้้ระงัับ อนุุวาทาธิิกรณ์์ และ อา

ปััตตาธิิกรณ์์

คำสำคััญ: อธิิกรณสมถะ, พระวิินััยปิิฎก 

Abstract 

This research article focused on 1) to study the meaning, background 

and type of missionaries in Buddhism 2) to study and analyze the forms And the 

contentment process in the discipline Use qualitative research regulations.

The study found that  1) the superior is a matter that has  

happened and the monks have to finish. Which is a matter of controversy 

regarding Dharma discipline the prosecution accuses each other with  

misdemeanor deeds. Penalties Including correcting oneself from offense The 

Lord Buddha has divided the missionaries into 4 categories which are (1) legal 

questions concerning disputes (Vivadadhikarana) (2) legal questions concerning 

accusations (Anuvadadhikarana) (3) legal questions concerning offences  

(Apattadhikarana) (4) legal questions concerning obligations (Kiccadhikarana)

2) There are 7 forms and processes of the leap of the Lord Buddha, 

consisting of (1) verdict of presence (Sammukhavinaya) used to suppress 

Vivadadhikarana, Anuvadadhikarana, Apattadhikarana And Kiccadhikarana 

(2) verdict of innocence (Sativinaya) used to suppress  Anuvadadhikarana (3) 

verdict of past insanity (Amuhavinaya) Used to suppress Anuvadadhikarana 

(4) proceeding on the acknowledgement (Patinnatakarana) Used to suppress 

Anuvadadhikarana And Apattadhikarana (5) decision according to the majority 

(Yebhuysika) used to suppress Vivadadhikarana) (6) decision for specific  

depravity (Tassapiyasika) used to suppress Anuvadadhikarana (7) procedure for 

covering over with grass (Tinavattharaka) used to suppress Anuvadadhikarana 

and Apattadhikarana.



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

Journal of Prajna Ashram Vol.3  No. 2  | July - December  2021 3

Keywords: Adhikaranasamatha, Vinayapitaka 

บทนำ
องค์ส์มเด็จ็พระสัมัมาสัมัพุทุธเจ้้าได้้ทรงประกาศหลักัธรรมคำสอนของพระพุทุธ

ศาสนา จนกระทั่่�งมีอีงค์ป์ระกอบ ของศาสนา ซ่ึ่�งเรียีกว่า่พระรััตนตรััย แปลว่า แก้้วสามดวง 

ประกอบด้้วย พระพุุทธ พระธรรม และพระสงฆ์์ เมื่่�อพิิจารณาในส่่วนของพระสงฆ์์ มีีการ

อยู่่�ร่วมกันัเป็น็สังัคมของสงฆ์ ์และมีจีำนวนของพระสงฆ์เ์พิ่่�มมากขึ้้�น การอยู่่�ร่วมกันัในสังัคม

ยุคุแรกของพระพุทุธศาสนานั้้�น ได้้มีรีูปูแบบการอยู่่�ร่ว่มกันัในลักัษณะสังัคมของบรรพชิติที่่�

เรียีกว่า่ “สัังฆะ” หมายถึงึ หมู่่�หรือืกลุ่่�มบุคุคลมีจีำนวนสมาชิกิตั้้�งแต่ ่2 คนขึ้้�นไป ซ่ึ่�งจะพบ

ว่่าระบบสัังฆะนั้้�นเองที่่�เป็็นบ่่อเกิิดของพระวิินััยคืือกฎเกณฑ์์ที่่�สัังคมพึึงยอมรัับ และปฏิิบััติิ

ร่่วมกัันทั้้�งในส่่วนที่่�เป็็นข้้อห้้ามและข้้ออนุุญาต โดยคำว่่า สัังฆะ นั้้�นยัังมีีความหมายอีีกนััย

หนึ่่�งก็ค็ือื หมายถึงึ พระสงฆ์จ์ำนวน 4 รูปู (พระธรรมปิฎิก (ป.อ.ปยุตฺุโฺต)ม, 2538: 295) ขึ้้�น

ไปซึ่่�งเป็็นจำนวนของพระสงฆ์์ที่่�สามารถทำสัังฆกรรม และประกอบพิิธีีกรรมบางอย่่างของ

สังัคมได้้แล้้ว ยัังหมายถึงึจำนวนพระภิกิษุสุงฆ์ส์ามเณรที่่�รวมกันัอยู่่�เป็น็สัังคม (Society) ที่่�

มีีการทำกิิจกรรมหรืือ มีีปฏิิสััมพัันธ์์ต่่างๆ ร่่วมกััน

ดังันั้้�นการที่่�สังัคมในหมู่่�สงฆ์ ์มีีความเห็็น หรืือทััศนคติิ ความเชื่่�อ ความต้้องการ

ที่่�แตกต่า่งกันัย่อ่มเกิดิข้้อชัดัแย้้ง ซึ่่�งเมื่่�อมีขี้้อชัดัแย้้งเกิดิขึ้้�นจึงึต้้องมีวีิธิีใีนการบริหิารจัดัการ

ข้้อพิิพาทของสงฆ์์ ตั้้�งแต่่สมััยพุุทธกาล โดยพระพุุทธองค์์จะเรีียกให้้มีีการประชุุมสงฆ์์ ตรััส

ถามภิกิษุผุู้้�ก่อ่เหตุ ุและทรงชี้้�โทษแห่ง่การประพฤติเิซ่น่นั้้�น และทรงตั้้�งพระบัญัญัติัิห้้ามมิใิห้้

ภิิกษุุประพฤติิเหตุุดัังกล่่าวอีีก ทั้้�งนี้้�พุุทธวิิธีี หรืือเครื่่�องมืือที่่�องค์์สมเด็็จพระสััมมาสััมพุุทธ

เจ้้าทรงใช้้ในการบริิหารจััดการข้้อพิิพาทดังักล่่าว ปรากฏอยู่่�ในพระวินัิัยปิฎิกได้้แก่ ่อธิกิรณ

สมถะ ซึ่่�งมีี 7 ประการ  (พระไตรปิิฎกภาษาไทย เล่่ม2 ข้้อ36: 736) อัันได้้แก่่ (1) สััมมุุขา

วิินััย คืือ วิิธีีจััดการความชััดแย้้งในที่่�พร้้อมหน้้า (2)สติิวิินััย คืือวิิธีีจััดการความชััดแย้้งโดย

ถืือสติิเป็็นหลััก (3) อมููฬหวิินััย คืือวิิธีีจััดการความขััดแย้้งด้้วยการยกประโยชน์์ให้้ในขณะ

เป็น็บ้้า (4) ปฏิิญญาตกรณะ คืือวิธีิีจัดัการความชััดแย้้งโดยถืือเอาตามคำรัับรองของจำเลย 

(5) เยภุุยยสิิกา คืือวิธีิีจัดัการความขััดแย้้งโดยใช้้เสีียงข้้างมากเป็็นเกณฑ์์ (6) ตััสสปาปิิยสิิกา 

คือืวิธีิีจัดัการความขััดแย้้งด้้วยการลงโทษแก่่ ผู้้�กระทำผิิด 7.ติิณวัตัถารกะวิินััย คืือวิธีิีจัดัการ

ความขััดแย้้งโดยการประนีีประนอม ซ่ึ่�งแสดงให้้เห็็นได้้ว่าหลักัการอธิกิรณสมถะเป็็นเครื่่�อง

มือืที่่�สำคัญัที่่�พระพุทุธเจ้้าได้้ทรงออกแบบ และให้้พระสงฆ์ส์ามารถนำไปประยุกุต์ใ์ห้้สอดรับั



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารปรััชญาอาศรม  ปีีที่่� 3  ฉบัับที่่� 2  |  กรกฎาคม - ธัันวาคม  25644

กับัความเป็น็ไปของบริบิทต่า่งๆ เพื่่�อให้้สังัคมสงฆ์เ์ป็น็สังัคม ที่่�สอดคล้้อง และเอื้้�อต่อ่การอยู่่�

ร่่วมกัันในหมู่่�สงฆ์์ และใช้้สัังคมดัังกล่่าวเป็็นฐานในการพััฒนาตนเองไปสู่่�จุุดมุ่่�งหมายสููงสุุด

คืือพระนิิพพานต่่อไป (พระมหาหรรษา ธมฺฺมหาโส (นิิธิิบุุณยากร), 2444): 243)

การอยู่่�ร่วมกัันในสัังคมจำเป็็นต้้องมีีกฎระเบีียบสำหรัับประพฤติิปฏิบิัติัิร่่วมกััน 

สังัคมสงฆ์ก็์็มีพีระธรรมวินัิัยเป็็นหลักัแห่่งการปฏิิบัตัิริ่ว่มกันั หากมีีผู้้�กระทำผิิดก็ม็ีวีิธิีรีะงัับซึ่่�ง

เรียีกว่่าอธิิกรณสมถะ วิธิีรีะงับัอธิกิรณ์ซ์ึ่่�งเป็น็ข้้อกำหนดที่่�พระพุทุธเจ้้าได้้ทรงบัญัญัตัิไิว้้เพ่ื่�อ

เป็็นหลักัการและแนวทางในการระงัับปัญัหาต่่างๆ ที่่�เกิดิขึ้้�นในหมู่่�สงฆ์นั์ับตั้้�งแต่่ครั้้�งพุทุธกาล

กล่า่วคือืเมื่่�อเกิิดเรื่่�อง มัวัหมองขึ้้�นภายในคณะสงฆ์แ์ล้้ว พระพุุทธเจ้้าตรััสสั่่�งให้้

ประชุุมสงฆ์์ ตรััสถามภิิกษุุผู้้�ก่่อเหตุุให้้ทูลรับแล้้วทรงชี้้�โทษแห่่งการประพฤติิเช่่นนั้้�น แล้้ว

ตรััสอานิิสงส์์แห่่งความสำรวมระวัังแล้้วจึึงทรงตั้้�งพระบััญญััติิห้้ามมิิให้้ภิิกษุุทำอย่่างนั้้�นอีีก

ต่่อไป ทั้้�งนี้้�พระพุุทธเจ้้าจะใช้้วิิธีีไหนระงัับอธิิกรณ์์แบบใดก็็ขึ้้�นอยู่่�กัับสถานการณ์์ที่่�เกิิดขึ้้�น 

โดยมากพระพุทุธองค์จ์ะเริ่่�มต้้นด้้วยการประชุมุสงฆ์แ์ล้้วสอบถามความจริงิจากคู่่�กรณี ีและ

ทรงมีีการกำหนดโทษสำหรัับการฝ่่าฝืืน หรืือล่่วงละเมิิดเรีียกว่่าปรัับอาบััติิ (วิิมหา. (ไทย). 

1/39/27-29) วิิธีีการลงโทษ และระงัับโทษที่่�เกิดิจากอาบััตินิั้้�นเรียีกว่า่อธิกิรณสมถะ ถืือว่า่

เป็็นกระบวนการยุุติิธรรมในการแก้้ปัญหา และกระบวนการดำเนิินงานกิิจการคณะสงฆ์์ที่่�

เป็็นทางการของสัังคมสงฆ์์ที่่�แสดงให้้เห็็นรููปแบบแห่่งระบอบประชาธิิปไตย และรููปแบบ

การทำงานในสัังคมสงฆ์นั์ับแต่่ครั้้�งพุุทธกาลมาจนถึึงปััจจุบัุัน (พระไตรปิิฎกภาษาไทย เล่่ม2 

ข้้อ655: 736) พระวิินััยปิิฎกจึึงเป็็นที่่�รวบรวมข้้อบััญญััติิหรืือเรื่่�องของศีีลซึ่่�งประกอบด้้วย

กฎเกณฑ์ก์ติกิาสำหรับัรักัษาพรหมจรรย์ข์องภิกิษุสุงฆ์ไ์ว้้ ซึ่่�งพระสงฆ์ใ์นยุคุต่อ่มาต่า่งยึดึถือื

ปฏิิบััติิเพื่่�อให้้เกิิดประโยชน์์ด้้วยดีีเสมอมา

ในยุุคปััจจุบุันั โลกมีีการเปลี่่�ยนแปลงไปสู่่�สังคมเทคโนโลยี มีคีวามหลากหลาย

ในการดำเนิินชีีวิิตโดยมีีระเบีียบข้้อกฏหมายต่่างๆ เป็็นเครื่่�องมืือในการพิิจารณาเพื่่�อแก้้ไข

ปััญหาข้้อพิิพาทต่่างๆ ที่่�เกิิดขึ้้�น ทั้้�งนี้้�ผู้้�วิิจััยเห็็นว่่าวิิธีีการในทางพระพุุทธศาสนามีีความ

ละเอีียดอ่่อน ยืืดหยุ่่�น และครอบคลุุมได้้มากกว่่าการนํําบทกฎหมายมาใช้้ในการระงัับข้้อ

พิิพาทนั้้�น จึึงต้้องการศึึกษาวิิเคราะห์์รููปแบบและกระบวนการอธิิกรณสมถะในพระวิินััย

ปิิฎก ในฐานะที่่�เป็็นเครื่่�องมืือในการการรัักษาธรรมวิินััยในการตััดสิินผู้้�กระทำผิิด และการ

ลงโทษในพระพุุทธศาสนา เพื่่�อเป็็นแบบอย่่างในกรณีีที่่�มีีปััญหาเกี่่�ยวกัับการประพฤติิล่่วง

ละเมิิดพระธรรมวิินััยจนถึึงขั้้�นที่่�ต้้องใช้้กระบวนการระงัับอธิิกรณ์์ และการบริิหารจััดการ

ข้้อพิพิาทของสงฆ์ ์เพื่่�อทำให้้ปัญัหาต่า่งๆ ที่่�เกี่่�ยวข้้องขัดัแย้้งได้้รับัการแก้้ไขในทางที่่�ถูกูต้้อง



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

Journal of Prajna Ashram Vol.3  No. 2  | July - December  2021 5

ชอบธรรม มีปีระสิทิธิิภาพ และได้้รับัการยอมรับัจากทุกุฝ่า่ย ทำให้้การปกครองสงฆ์ม์ีคีวาม

เรีียบร้้อยดีีงาม มีีความสงบสุุขร่่มเย็็น อัันส่่งผลให้้คนในสัังคมเลื่่�อมใสศรััทธาในพระพุุทธ

ศาสนา สืืบต่่อไป

วััตถุุประสงค์์การวิิจััย 

1) เพื่่�อศึึกษาความหมาย ความเป็็นมา และประเภทของอธิิกรณ์์ในพระพุุทธ

ศาสนา

2) เพ่ื่�อศึกึษาวิิเคราะห์์รูปูแบบ และกระบวนการอธิกิรณสมถะในพระวินัิัยปิิฎก

ระเบีียบวิิธีีวิิจััย
บทความวิิจััยนี้้� ผู้้�วิิจััยจะทำการวิิจััยเชิิงเอกสาร (Documentary Research) 

โดยประเด็็น คืือ ความหมาย ความเป็็นมา และประเภทของอธิิกรณ์์ในพระพุุทธศาสนา 

จากนั้้�นก็็จะนำข้้อมููลมาวิิเคราะห์์รููปแบบ และกระบวนการของอธิิกรณสมถะในพระวิินััย

ปิิฎก เพื่่�อประโยชน์์แก่่ผู้้�ศึึกษาค้้นคว้้าต่่อไป

ขอบเขตด้้านเอกสาร ประกอบด้้วย (ก) เอกสารชั้้�นปฐมภูมูิ ิ(Primary Source) 

ได้้แก่่ คััมภีีร์์พระไตรปิิฎกฉบัับมหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย พ.ศ.2539 และ (ข) เอกสาร

ชั้้�นทุุติิยภููมิิ (Secondary Source) ได้้แก่่ อรรถกถา ฎีีกา อนุุฎีีกา งานวิิจััย วิิทยานิิพนธ์์ที่่�

เกี่่�ยวข้้อง นิิตยสารและหนัังสืือพิิมพ์์ที่่�มีีเนื้้�อหาเกี่่�ยวข้้องกัับหััวข้้อที่่�ทำการวิิจััย

ผลการวิิจััย
1. อธิิกรณ์์ในพระพุุทธศาสนา

คำว่่าอธิิกรณ์์ หมายถึึง เหตุุ ปััญหา คดีี เรื่่�องหรืือกรณีี เป็็นเรื่่�องที่่�เกิิดขึ้้�นแล้้ว

สงฆ์์จะต้้องจััดต้้องทำ เรื่่�องที่่�สงฆ์์จะต้้องดำเนิินการ (พระธรรมปิิฎก (ป.อ.ปยุุตฺฺโต), 2539: 

362–363) ซ่ึ่�งมีีทั้้�งที่่�เป็็นปััญหาด้้านการทะเลาะวิวิาท การโจทก์ป์รัับอาบัตัิกิันั การพิจิารณา

โทษ หรืือการประกอบพิิธีีกรรมบางอย่่าง เช่่น การทอดกฐิิน การอุุปสมบท เป็็นต้้น ก็็รวม

เรียีกว่า่อธิกิรณ์เ์ช่น่กันัดังันั้้�น คำว่า่อธิกิรณ์ ์จึงึไม่ไ่ด้้หมายความถึงึเฉพาะเรื่่�องราวเหตุกุารณ์์

ที่่�เป็็นปััญหาเท่่านั้้�น แต่่ยัังมีีความหมายรวมถึึงเรื่่�องราวหรืือกิิจของสงฆ์์คืือหน้้าที่่� ระเบีียบ

ปฎิบิัตัิ ิเช่น่ การอุปุสมบท การทอดกฐินิ เป็น็ต้้น แต่ห่ากพิจิารณาตามความหมายของภาษา



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารปรััชญาอาศรม  ปีีที่่� 3  ฉบัับที่่� 2  |  กรกฎาคม - ธัันวาคม  25646

ไทยตามบทนิยิามในพจนานุกุรมฉบับัราชบัณัฑิติยสถาน หมายถึงึ เรื่่�องราวหรือืเหตุกุารณ์์

ที่่�เป็็นคดีีความ เป็็นโทษ เช่่น การทะเลาะวิิวาทชกต่่อยกััน 

ดังันั้้�น ความหมายในภาษาไทยจึึงแคบกว่า่ความหมายในทางพระพุุทธศาสนา

มากเมื่่�อกล่่าวโดยสรุุปคำว่่าอธิิกรณ์์นั้้�นจึึงมีีความหมาย 2 ประการคืือ (1) หมายถึึงเรื่่�องที่่�

เป็็นปััญหาหรืือเรื่่�อง เหตุุที่่�ก่่อให้้เกิิดความวุ่่�นวายในหมู่่�คณะหรืือเป็็นปััญหาที่่�เกิิดขึ้้�นแล้้ว

ทำลายระเบีียบให้้เกิิดความวุ่่�นวายในหมู่่�คณะ หรืือปััญหาที่่�เกิิดขึ้้�นแล้้วทำลายระเบีียบ

แบบแผนของสังัคมทำให้้สังัคมส่ว่นใหญ่ไ่ด้้รับัความเดือืดร้้อน ซึ่่�งถือืเป็น็ความหมายโดยตรง 

(2) หมายถึึงกิิจที่่�สงฆ์์ร่่วมกัันทำให้้สำเร็็จ เช่่น การรัับกฐิิน การอุุปสมบท เป็็นต้้นแม้้ว่่ากิิจ

นั้้�นจะไม่เ่ป็น็ปัญัหาก็ต็าม ซึ่่�งความหมายนี้้�เป็น็ความหมายโดยอ้้อมแต่เ่มื่่�อกล่า่วถึงึอธิกิรณ์์

โดยทั่่�วไปมัักจะหมายถึึงความหมายในนััยแรกเท่่านั้้�น (พััทยา สายหูู, 2545: 211) เพ่ื่�อให้้

สัังคมสงฆ์์สามารถดำเนิินไปตามวิิถีีทางปกติิ ประกอบกัับเพื่่�อให้้รัักษาไว้้ซ่ึ่�งความดำรงอยู่่�

และความมั่่�นคงของพระพุุทธศาสนา องค์์สมเด็็จพระสััมมาสััมพุุทธเจ้้าจึึงได้้กำหนดกรอบ

ความประพฤติิของสงฆ์ ์หรือืที่่�เรียีกว่า่ วินิัยั ประกอบกับักระบวนวิธิีใีนการบริหิารจัดัการข้้อ

พิพิาทที่่�เกิดิขึ้้�น อันัเนื่่�องจากพระสงฆ์บ์างรููปได้้กระทำการฝ่า่ฝืนืวินัิัยที่่�พระพุทุธองค์์ได้้ทรง

บััญญััติิรวมทั้้�งกระบวนวิิธีี ในการบริิหารจััดการข้้อพิิพาทอื่่�นนอกเหนืือจากการฝ่่าฝืืนวิินััย

ทั้้�งนี้้� สาเหตุุแห่่งการเกิิดข้้อพิิพาทของสงฆ์์ ผลจากการประกาศหลัักธรรมคำ

สอนขององค์์สมเด็็จพระสััมมาสััมพุุทธเจ้้า ก่่อให้้เกิิดความเลื่่�อมใสศรัทธาแก่่มหาชน และ

มีีบุุคคลต่างๆ ขอบรรพชาอุุปสมบทในสำนัักของพระพุุทธองค์์อย่่างมากมาย สิ่่�งที่่�ตามมา

ก็็คืือมีีการขยายตััวของหมู่่�คณะสงฆ์์ การที่่�สัังคมในหมู่่�สงฆ์์มีีความเห็็นหรืือทััศนคติิ ความ

เชื่่�อ ความต้้องการที่่�แตกต่่างกััน ย่่อมก่่อให้้เกิิดข้้อขััดแย้้งอัันเนื่่�องมาจากการปฏิิสััมพัันธ์์

อย่า่งหนึ่่�งอย่า่งใดขึ้้�น เพราะความที่่�มีลีาภสักัการะเกิิดขึ้้�นแก่พ่ระสงฆ์จ์ำนวนมาก รวมทั้้�งได้้

มีีภิิกษุุสงฆ์์บางรููป บางกลุ่่�ม ได้้ประพฤติิตนไม่่เหมาะสมต่่อความเป็็นสมณสารููป ไม่่เหมาะ

สมต่่อความเป็็นผู้้�ที่่�ออกจากเรืือนมาประพฤติิพรหมจรรย์์ มีีการต้้องอธิิกรณ์์ ล่่วงละเมิิด

ในข้้อปฏิิบััติิของหมู่่�คณะ มีีความมัักมาก ไม่่สัันโดษ และเข้้าไปยุ่่�งเกี่่�ยวกัับการประพฤติิที่่�

ไม่่นำออกจากทุุกข์์ ไม่่นำไปสู่่�การจำกััดราคะ กิิเลส ตััณหา ดัังนั้้�น พระพุุทธองค์์เมื่่�อตรััส

โทษแห่่งความเป็็นผู้้�เลี้้�ยงยาก มัักมาก ไม่่สัันโดษ ตรััสคุุณของความเป็็นผู้้�เลี้้�ยงง่่ายความ

มัักน้้อยสัันโดษ ทรงเล็็งเห็็นความจำเป็็นที่่�หมู่่�คณะจะต้้องมีีวิิธีีการปฏิิบััติิในการอยู่่�ร่วมกััน 

และเห็็นประโยชน์์แห่ง่ความพร้้อมเพรียงแห่่งหมู่่�คณะ รวมทั้้�งความตั้้�งมั่่�นแห่่งพระสััทธรรม 

พระพุทุธองค์จ์ึงึทรงรับัสั่่�งกับัภิกิษุทุั้้�งหลายว่า่ พระองค์์จะทรงบัญัญัติัิสิิกขาบทแก่พ่ระภิกิษุุ



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

Journal of Prajna Ashram Vol.3  No. 2  | July - December  2021 7

ตรงนี้้�จึึงเป็็นจุดุเริ่่�มต้้นของการบััญญััติพิระธรรมวินัิัย ซ่ึ่�งเห็็นได้้ว่า การบััญญััติพิระวินัิัยเป็็น

เทคนิิคและวิธีิีการปกครองสงฆ์แ์ละการแก้้ไขปััญหาของพระพุุทธเจ้้า คนหมู่่�มากต้้องมีีวินัิัย 

วิินััยจึึงบััญญััติิสำหรัับปกครองคนหมู่่�มากให้้เรีียบร้้อย

ผู้้�ที่่�เข้้ามาบวชในพระพุุทธศาสนามาจากตระกููล และภููมิิหลัังแตกต่่างกััน สมััย

พุทุธกาลนั้้�นเห็น็ชัดั เพราะสังัคมอินิเดียีสมัยันั้้�นยึึดถืือ “วรรณะ” กัันเคร่ง่ครัดั พวกที่่�เกิิดใน

วรรณะสููงก็จ็ะทะนงตััวว่า่ประเสริิฐกว่า่คนวรรณะอื่่�น คนวรรณะสููงเป็น็คนดีี ส่ว่นคนวรรณะ

ต่่ำเป็น็คนเลว ค่า่นิยิมดีแีละเลวตัดัสินิกันัด้้วยการเกิดิ ชาติกิำเนิดิ การดูถููกูเหยียีดหยามกันั 

เบีียดเบีียนรัังแกกัันจึึงมีีอยู่่�ทั่่�วไปในสัังคมเมื่่�อพระพุุทธเจ้้าทรงนำเอาคนทุุกวรรณะมาบวช

รวมกัันในสัังคม “สงฆ์์” ของพระองค์์ ทรงขจััดความเหลื่่�อมล้้ำนั้้�นด้้วยการบััญญััติิวิินััยให้้

ยึดึถือืปฏิบิัตัิเิมื่่�อมีวีินิัยัมีศีีลีเหมือืนๆ กันั มีรีะเบียีบปฏิบิัตัิเิสมอภาคกันั ความดีงีามผาสุกุก็็

เกิิดขึ้้�นในสัังคมสงฆ์์ พระสงฆ์์เคารพกันตามอายุุพรรษาที่่�เข้้ามาบวช เคารพกันเพราะวิินััย

เพราะศีีล ไม่่ได้้ยึึดเอาชาติิชั้้�นวรรณะมาเป็็นเกณฑ์์อีีกต่่อไป

ในสมััยพุุทธกาล พระวิินััย คืือ ขนบธรรมเนีียมหรืือแบบแผนข้้อบัังคัับสำหรัับ

ภิิกษุุ กุุลบุตรผู้้�มาบรรพชาอุุปสมบทเป็็นพระภิิกษุุในพระพุุทธศาสนา ซ่ึ่�งล้้วนแล้้วแต่่มา

จากสกุุลต่า่งๆ นิิสัยัใจคอ และความประพฤติิย่อ่มไม่่เหมืือนกััน ซ่ึ่�งต่อ่มาเมื่่�อมาถืือเพศเป็็น

สมณะแล้้ว จะต่่างคนต่่างประพฤติิตามชอบใจ ผู้้�เป็็นพระธรรมราชา จึึงทรงตั้้�งวินัิัยบััญญััติิ

ขึ้้�นไว้้ เพื่่�อเป็น็บรรทัดัฐานสำหรับัปรับัความประพฤติขิองเหล่า่ภิกิษุใุห้้เป็น็ไปอย่า่งเดียีวกัน 

และปกครองกัันในฝ่า่ยคณะสงฆ์ต์ามวินัิัยบััญญััติิ เปรีียบกัับบ้้านเมืืองต้้องมีีกฎหมายเพ่ื่�อใช้้

ปกครองประชาชนพลเมืือง ฝ่่ายพระศาสนาก็็ต้้องมีีวิินััยบััญญััติิสำหรัับปกครองคณะสงฆ์์ 

(คณะกรรมการกองตารา มหามกุุฏราชวิิทยาลััย, 2530: 8-9)

ผู้้�รัักษาศีีลและประพฤติิตามวิินััย ควรเข้้าใจ คืือประโยชน์์ที่่�พระพุุทธเจ้้าทรง

แถลงก่่อนบััญญััติิสิิกขาบทแต่่ละข้้อ ที่่�แสดงถึึงเจตนารมณ์์ที่่�เน้้นความดีีงามประโยชน์์สุุข

ของสังัคม ซึ่่�งมีอียู่่� 10 ประการ  และเพิ่่�มในอังัคุตุตรนิกิายอีกี 10 ประการ (พระพรหมคุณุ

ภรณ์์ (ป.อ.ปยุุตโต), 2552: 436-437) และบรรดาบทบััญญััติิทั้้�งหลายในวิินััยนั้้�น เป็็น

เรื่่�องที่่�ยืนืยัันถึงึการให้้ความสำคััญแก่่ส่ว่นรวมอย่่างหนึ่่�ง ก็็คือืบทบััญญัตัิเิกี่่�ยวกับสังัฆกรรม

ต่่างๆ อัันได้้แก่่การดำเนิินกิิจการของสงฆ์์โดยการร่่วมกัันคิิดร่่วมกัันพิิจารณาของภิิกษุุทั้้�ง

หลายผู้้�เป็็นสมาชิิก แต่่สัังฆกรรมทั้้�งหลายจะเป็็นไปได้้ด้้วยดีีก็็เพราะสงฆ์์มีีความสามััคคีีไม่่

แตกแยก จึงึเป็น็เหตุผุลหลักัอย่า่งหนึ่่�งที่่�ทำให้้พระพุทุธเจ้้าทรงให้้ความสำคัญัของสังัฆเภท

และสัังฆสามััคคีี เป็็นธรรมเอก ที่่�เมื่่�อเกิิดมีีในโลกก็็จะเป็็นไปเพ่ื่�อประโยชน์์สุุขของพหูชน 



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารปรััชญาอาศรม  ปีีที่่� 3  ฉบัับที่่� 2  |  กรกฎาคม - ธัันวาคม  25648

ส่่วนสัังฆเภทก็็เป็็นธรรมเอกฝ่่ายตรงข้้าม (พระไตรปิิฎกภาษาไทย เล่่ม 25 ข้้อ 196: 237-

238) ซึ่่�งจะเห็น็ว่า่ เมื่่�อเกิิดเหตุุแล้้วพระพุทุธเจ้้าจะทรงตรััสสั่่�งให้้ประชุุมสงฆ์์ สอบถามผู้้�ก่อ่

เหตุเุมื่่�อผู้้�ก่อเหตุใุห้้การรับัทรงชี้้�โทษแห่ง่การประพฤติเิช่น่นั้้�น เมื่่�อภิกิษุรุู้้�โทษแล้้วจึงึทรงตั้้�ง

พระบััญญััติิห้้ามไม่่ให้้ภิิกษุุกระทำอีีกต่่อไป โดยวางโทษปรัับอาบััติิไว้้

การปฏิิบััติิการเกี่่�ยวกัับการจััดการความขััดแย้้งที่่�เกิิดขึ้้�นในแง่่ของพระวิินััยคืือ 

วิิธีีระงัับอธิิกรณ์์ หรืืออธิิกรณสมถะ ซ่ึ่�งพระพุุทธเจ้้าได้้ทรงบััญญััติิไว้้เพ่ื่�อเป็็นข้้อปฏิิบััติิเพ่ื่�อ

ระงับั (สมถะ) ความขััดแย้้งที่่�เกิดิขึ้้�นในสัังคมสงฆ์์ ซ่ึ่�งได้้แก่่พระภิิกษุแุละภิกิษุณุีเีท่่านั้้�น โดย

มิไิด้้เกี่่�ยวข้้องกัับคฤหััสถ์์ โดยให้้เหตุุผลว่าความขััดแย้้งของคฤหััสถ์์ในเรื่่�องต่่างๆ เช่่นการเถีียง

กัันระหว่่างชนทั้้�งหลายมีีมารดากัับบุุตรเป็็นเพีียงการวิิวาททั่่�วไป ไม่่จััดเป็็นอธิิกรณ์์ เพราะ

ไม่่มีคีวามเป็็นเหตุุที่่�ต้้องระงัับด้้วยสมถะทั้้�งหลาย อย่่างไรก็็ตาม ถึึงแม้้จะอ้้างว่่าพระพุุทธเจ้้า

ทรงออกแบบอธิกิรณสมถะ เพื่่�อจัดัการความขััดแย้้งในสัังคมพระภิกิษุเุท่่านั้้�น แต่่พระองค์์ก็็

ทรงไม่่ได้้ตรััสห้้ามในหลักัการที่่�จะสามารถประยุุกต์์รูปูแบบไปใช้้ได้้กับสัังคมคฤหััสถ์์ได้้ การ

ปฏิบิัตัิกิารความขััดแย้้งตามแนวนี้้�น่่าจะเป็็นหลักัการที่่�มีกีารผสมผสานระหว่่างวิถิีโีลกกับัวิถิีี

ธรรมเข้้าด้้วยกันั เพื่่�อประยุกุต์์ให้้พระภิกิษุไุด้้นําํไปปฏิบิัตัิใินลําํดับัต่่อมา

2. วิิเคราะห์์รููปแบบ และกระบวนการของอธิิกรณสมถะในพระวิินััยปิิฎก

รููปแบบและกระบวนการแกไขปััญหาด้้วยสติิวิินััยกรณีีเหตุุที่่�มาของการใช้้สติิ

วิินััย เนื่่�องมาจากพระเมตติิยะ และพระภุุมมชกะซึ่่�งเป็็นพระบวชใหม่่เข้้าใจผิิดว่่าพระทััพ

พมััลลบุุตร ซึ่่�งได้้รัับการแต่่งตั้้�งจากสงฆ์์ให้้เป็็นผู้้�จััดแจงเสนาสนะ จััดกิิจนิิมนต์์กลั่่�นแกล้้ง 

โดยใส่่ร้้ายจนทำให้้เศรษฐีีถวายปลายข้้าว และน้้ำผัักดองอัันเป็็นอาหารที่่�ตนเองไม่่ชอบ 

พร้้อมทั้้�งได้้ขอร้้องให้้ เมตติิยาภิิกษุุณีีใส่่ร้้ายว่่าถููกพระทััพพมััลลบุุตร ข่่มขืืน พระภิิกษุุทั้้�ง

สองรููปพร้้อมด้้วยเมตติิยาภิิกษุุณีี ได้้นำประเด็็นนี้้�ไปฟ้้องพระพุุทธเจ้้า ละได้้มีีการสั่่�งให้้

ประชุุมสงฆ์์ทั้้�งหมดเพื่่�อพิิจารณาตััดสิินอธิิกรณ์์ดัังกล่่าว

การพิิจารณาอธิกิรณ์์ ปรากฏว่่า พระทััพพมัลลบุตรให้้การว่่า “ข้้าพระองค์์ไม่่รู้้�

จักัการเสพเมถุนุแม้้ในความฝันั ไม่จ่ำต้้องกล่า่วถึงึเมื่่�อตอนตื่่�นอยู่่�” พระพุทุธเจ้้าจึงึได้้ตัดสินิ

ให้้เมตติิยาภิิกษุุณีีลาสิิกขา และสั่่�งให้้ลงโทษนิิคหกรรมแก่่พระเมตติิยะ และพระภุุมมชกะ

ทั้้�งสองรููปในข้้อหาโจทพระภิิกษุุรููปอื่่�นโดยไม่่มีีมููลความจริิง    หลัังจากนั้้�น พระสงฆ์์จึึงให้้ 

“สติิวิินััย” ตามพระดำรััสของพระพุุทธเจ้้าโดยให้้พระทััพพมััลลบุุตรเข้้าไปหาสงฆ์์ และ

แจ้้งแก่่สงฆ์์เป็็นจำนวน 3 ครั้้�งว่่า ท่่านไม่่ได้้กระทำผิิดตามข้้อกล่่าวหาของโจทก์์พระสงฆ์์

ใน “สัังฆสภา” และได้้ร่วมกัันประกาศคืนความชอบธรรม เป็็นจำนวน 3 ครั้้�งว่่า ภิิกษุุเม



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

Journal of Prajna Ashram Vol.3  No. 2  | July - December  2021 9

ตติิยะ และภิิกษุุภุุมมชกะ ใส่่ความท่่านพระทััพพมัลลบุตร ด้้วยสีีลวิิบััติิที่่�ไม่่มีีมููล ท่่านพระ

ทััพพมัลลบุตรถึึงความไพบูลย์ด้้วยสติิแล้้ว สติิวิินััยสงฆ์์ให้้แล้้วแก่่ท่่าน สงฆ์์เห็็นด้้วยเพราะ

ฉะนั้้�นจึึงนิ่่�ง ข้้าพเจ้้าขอถืือความนิ่่�งเป็็นมติิอย่่างนี้้�

ซึ่่�งการที่่�สงฆ์ส์วดประกาศต่อ่พระอรหันัต์ว์่า่ เป็น็ผู้้�มีสีติเิต็ม็บริบิูรูณ์ ์เพื่่�อมิใิห้้ใคร

กล่่าวหาว่่าทำผิิดเรีียกว่่า สติิวิินััย โดยวิิธีีระงัับอธิิกรณ์์โดยเอาสติิขึ้้�นเป็็นหลััก ในกรณีีที่่�มีีผู้้�

โจทพระอรหัันต์์ด้้วยสีีลวิิบััติิ สงฆ์์สวดประกาศสมมติิให้้แก่่ผู้้�เป็็นพระอรหัันต์์นั้้�นว่่า “ท่่าน

ผู้้�นี้้�มีีสติิสมบููรณ์์”เป็็นการบอกให้้รู้้�ว่าใครจะโจทพระอรหัันต์์ด้้วยอาบััติิไม่่ได้้ ทั้้�งนี้้� วิิธีีการ

ให้้สติิวิินััย ภิิกษุุผู้้�ถูกโจทจะเข้้าไปหาสงฆ์์และกล่่าวท่่ามกลางสงฆ์์ว่่าภิิกษุุทั้้�งหลายใส่่ความ

ข้้าพเจ้้าด้้วยลีีลวิิบััติิที่่�ไม่่มีีมููล ข้้าพเจ้้าถึึงความไพบููลย์์แห่่งสติิแล้้ว ขอสติิวิินััยกัับสงฆ์์ ภิิกษุุ

ผู้้�ฉลาดสามารถพึึงประกาศให้้สงฆ์์ทราบด้้วยญััตติิจตุุตถกรรมวาจาว่่า “ท่่านผู้้�เจริิญ ของ

สงฆ์์จงฟัังข้้าพเจ้้า ภิิกษุุทั้้�งหลายใส่่ความภิิกษุุชื่่�อนี้้� ด้้วยสีีลวิิบััติิที่่�ไม่่มีีมููล ภิิกษุุนั้้�นถึึงความ

ไพบูลย์แ์ห่่งสติแิล้้ว ขอสติวิินิัยักับัสงฆ์ ์ถ้้าสงฆ์พ์ร้้อมกันัแล้้วพึงึให้้สติวิินิัยัแก่ภ่ิกิษุชุื่่�อนี้้� ผู้้�ถึงึ

ความไพบููลย์์แห่่งสติิแล้้ว นี่่�เป็็นญััตติิ

ท่า่นผู้้�เจริญิ ขอสงฆ์จ์งฟังัข้้าพเจ้้า ภิกิษุุทั้้�งหลายใส่ค่วามภิกิษุุชื่่�อนี้้� ด้้วยสีลีวิบิัติัิ

ที่่�ไม่ม่ีมีูลูภิกิษุนุั้้�นถึงึความไพบูลูย์แ์ห่ง่สติแิล้้ว ขอสติวิินิัยักับัสงฆ์ ์สงฆ์ใ์ห้้สติวิินิัยัแก่ภ่ิกิษุชุื่่�อนี้้� 

ผู้้�ถึึงความไพบูลย์แห่่งสติิแล้้ว ท่่านรููปใดเห็็นด้้วยกัับการให้้สติิวิินััยแก่่ภิิกษุุชื่่�อนี้้� ผู้้�ถึงความ

ไพบูลูย์แ์ห่ง่สติแิล้้ว ท่า่นรูปูนั้้�นพึงึนิ่่�ง ท่า่นรูปูใดไม่เ่ห็น็ด้้วย ท่า่นรูปูนั้้�นพึงึทักัท้้วง แม้้ครั้้�งที่่� 

2 ข้้าพเจ้้ากล่่าวความนี้้�ว่่า ฯลฯ แม้้ครั้้�งที่่� 3 ข้้าพเจ้้ากล่่าวความนี้้�ว่่า ฯลฯ สติิวิินััยอัันสงฆ์์

ให้้แล้้วแก่ภิ่ิกษุชุื่่�อนี้้� ผู้้�ถึงึความไพบูลูย์แ์ห่ง่สติแิล้้ว สงฆ์เ์ห็น็ด้้วยเพราะฉะนั้้�นจึงึนิ่่�ง ข้้าพเจ้้า

ขอถืือความนิ่่�งนั้้�นเป็็นมติิอย่่างนี้้� ฯลฯ

การระงับัอธิกิรณ์ด์้้วย “สติวิินิัยั” ก็ค็ือื “สังัฆสภา” โดยสามารถใช้้วิธิีนีี้้� แก่พ่ระ

ขีีณาสพ หรืือพระอรหัันต์์เท่่านั้้�น ไม่่สามารถที่่�จะให้้แก่่พระภิิกษุุรููปอื่่�นๆ ได้้ ซ่ึ่�งมีีเหตุุผลที่่�

สำคััญคืือพระอรหัันต์์ไม่่อยู่่�ในฐานะที่่�จำเลยจะไปล่่วงละเมิิด และหากมีีการฟ้้องร้้อง หรืือ

กล่่าวหาอีีกก็็ไม่่จำเป็็นที่่�จะนำอธิิกรณ์์ดัังกล่่าวมาสู่่� “สัังฆสภา” ได้้อีีก

ซึ่่�งในกรณีีดัังกล่่าวของสติิวิินััย เป็็นการคุ้้�มครองพระขีีณาสพ (พระอรหัันต์์) 

เพื่่�อมิิให้้ถููกโจทด้้วยสีีลวิิบััติิ และป็็นการประกาศให้้รู้้�ว่่าผู้้�ใดจะโจทพระอรหัันต์์มิิได้้ เพราะ

พระอรหัันต์์ย่่อมมีีสติิควบคุุมตนเองอยู่่�เป็็นนิิตย์์ จึึงตััดประเด็็นมิิให้้มีการฟ้้องพระอรหัันต์์ 

การให้้สติวิินิัยัที่่�เหมะสมชอบธรรม กล่า่วคือื ภิกิษุเุป็น็ผู้้�บริสิุทุธิ์์� ไม่ต่้้องอาบัตัิ ิผู้้�อื่่�นโจทภิกิษุุ 



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารปรััชญาอาศรม  ปีีที่่� 3  ฉบัับที่่� 2  |  กรกฎาคม - ธัันวาคม  256410

ภิกิษุนุั้้�นขอ สงฆ์ใ์ห้้สติวิินิัยัแก่ภ่ิกิษุนุั้้�น สงฆ์พ์ร้้อมเพรียงกันัโดยธรรมให้้ (พระไตรปิฎิกภาษา

ไทย เล่่ม 6 ข้้อ 195: 309)

การให้้สติวิินิัยัใช้้ได้้กับัอนุวุาทาธิกิรณ์ ์กล่า่วคือื มีกีารกล่า่วโจทก์ก์ันัด้้วยอาบัตัิิ

เพื่่�อเป็็นการรัับรองความบริิสุุทธิ์์�ของพระอรหัันต์์ ดัังนั้้�น สงฆ์์ผู้้�ระงัับอธิิกรณ์์ต้้องพึึงให้้สติิ

วินิัยั และสวดรับัรองประกาศแก่ส่งฆ์ใ์ห้้ทราบ เพื่่�อจะได้้ไม่ต่้้องโจทอาบัตัิแิก่ภ่ิกิษุรุูปูนั้้�นอีกี 

(อธิิเทพ ผาทา, 2535: 36) ประกอบกัับเป็็นการประกาศเพ่ื่�อให้้สาธารณชนรู้้�ว่าท่่านถููกใส่่

ความในเรื่่�องที่่�ไม่่เป็็นความจริิง และท่่านไม่่มีีความผิิดอีีกต่่อไป

วิธิีกีารใช้้สติวิินัิัยในการจัดัการข้้อพิพิาท คือืสวดประกาศให้้สมมติแิก่่พระอรหันัต์์

ว่่าเป็็นผู้้�มีสีติสิมบูรูณ์์ เป็็นผู้้�ได้้รับัยกเว้้นจากอาบัตัิทิุกุๆ อย่่างเพ่ื่�อระงับั อนุุวาทาธิกิรณ์์ ในกรณีี

ที่่�มีผีู้้�โจทท่่านด้้วยอาบััติ ิจึงึเห็น็ได้้ว่า สติิวิินัยั เป็็นการบริิหารจัดัการข้้อพาทที่่�มีลีักัษณะของ

การตัดัประเด็น็พิพิาทออกเสียีแต่่ต้้น โดยเป็็นระเบียีบการตัดัการฟ้้อง ซ่ึ่�งในกรณีี อนุวุาทาธิิ

กรณ์์ ที่่�สงฆ์์ให้้แก่่พระอรหันัต์์ที่่�ร้้องต่่อคณะสงฆ์์ ในเมื่่�อท่่านถูกูภิกิษุอุื่่�นแกล้้งโจทก์์ฟ้้องด้้วย

ศีลีวิบัิัติ ิคือื เมื่่�อพระอรหันัต์์ถููกภิิกษุอุื่่�นฟ้้องว่่า ต้้องอาบัตัิปิาราชิกิหรือืสังัฆาทิเิลส เพราะโดย

ปกติพิระอรหันัต์์ย่่อมไม่่ล่่วงละเมิดิในสิกิขาบทหนััก เพราะพระอรหัันต์์ท่่านมีสีติิควบคุุมตนเอง 

เพื่่�อจะได้้ตัดฟ้้อง ที่่�จะเกิดิขึ้้�นในกาลต่อไป พระอรหันัต์์ย่่อมขอร้้องต่่อคณะสงฆ์์ ให้้คณะสงฆ์์

ทำการตััดฟ้้องด้้วยการให้้สติิวินัิัยแก่่ท่่าน คณะสงฆ์์ต้้องใช้้สติิวินัิัยแก่่ท่่านด้้วยญััตติิจตุตถกรรม

วาจา เมื่่�อสงฆ์์ให้้สติวิินิัยัแล้้ว คำฟ้้องในกรณีนีั้้�นย่่อมระงับั โดยสงฆ์์จะไม่่รัับฟ้้อง และห้้ามมิใิห้้

ใครฟ้้องท่่านด้้วยข้้อกล่่าวเช่่นนั้้�นอีกี จนตลอดชีวีิติของท่่าน

 

อภิิปรายผล
กระบวนการของอธิิกรณสมถะในพระวิินััยปิิฏก 

1. วิวิาทาธิกิรณ์์ ระงัับด้้วยสมถะ สััมมุุขาวินัิัย และเยภุุยยสิิกา การระงัับวิวิาทา

ธิิกรณ์์ด้้วยสััมมุุขาวิินััย คืือ ระงัับด้้วยการตกลงกัันเอง คืือ คู่่�วิิวาทฝ่่ายใดฝ่่ายหนึ่่�งยอมรัับ

ว่่าตนเองผิิดและอีีกฝ่่ายหนึ่่�งถููก ประกอบด้้วยองค์์ 4 คืือ พร้้อมหน้้าสงฆ์์ พร้้อมหน้้าธรรม 

พร้้อมหน้้าวิินััย พร้้อมหน้้าบุุคคล เกิิดจากการที่่�พระพุุทธองค์์ทรงค้้นพบพระธรรมแล้้วใช้้

พระธรรมเป็น็จุดุเริ่่�มต้น้ในการสร้า้งสังัคมหรือืชุมุชนทางพระพุทุธศาสนาข้ึ้�น ซึ่่�งระบบของ

สงฆ์ไ์ด้อ้าศัยัพระวิินัยัเป็น็เสมือืนหนึ่่�งเส้น้ด้า้ยในการร้อ้ยรัดัขัดัเกลาพฤติิกรรมของสังัคมสงฆ์์ 

ให้เ้กิิดการเรีียนรู้้�พระธรรมและพระวิินัยก็เ็ป็็นเสมือืนหนึ่่�งระบบการศึึกษาที่่�จะทำให้้สมาชิิก

ในสัังคม สามารถท่ี่�จะปรับพฤติิกรรมเพื่่�อท่ี่�จะสามารถเรีียนรู้้�และก้้าวไปสู่่�เป้้าหมายสููงสุุด



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

Journal of Prajna Ashram Vol.3  No. 2  | July - December  2021 11

ของพระพุุทธศาสนาได้้ (พระธรรมปิิฎก (ป.อ. ปยุุตโต), 2543: 18)

2. ระงัับด้้วยการตั้้�งผู้้�วิินิิจฉััย คู่่�วิิวาทกัันทั้้�ง 2 ฝ่่ายพร้้อมกัันเลืือกตั้้�งพระเถระ 

รูปูเดีียวก็ได้้ 2 รููปก็ไ็ด้้มากกว่่านั้้�นก็ไ็ด้้ให้้เป็็นผู้้�วินิิจิฉัย เป็น็กระบวนการแก้้ไขปัญหาโดยอธิิก

รณสมถวิิธีีในสมัยัพุทุธกาล พบว่่าพระพุทุธองค์ท์รงแยกหมวดของปัญัหาไว้ ้และทรงกำหนด

วิิธีีให้้เหมาะสมกัับปััญหาอย่่างซััดเจน เช่่น เรื่่�องการทะเลาะวิิวาทซััดแย้้งกัันของพระภิิกษุุ

สงฆ์ ์(วิิวาทาธิิกรณ์)์ ก็ท็รงไข้ว้ิิธีีแก้้ไขปัญัหาแบบพร้้อมหน้า้ (สััมมุขุาวิินัยั) และการยึึดเสีียง

ข้า้งมาก (เยภุุยยสิิกา) ส่่วนเรื่่�องที่่�เก่ี่�ยวกัับการฟ้้องร้้องใส่่ความกัันด้้วยเรื่่�องไม่่มีีมููลบ้าง (อนุุ

วาทาธิิกรณ์์) ก็็ทรงกำหนดวิิธีีการแก้้ปััญหาโดยไข้้วิิธีีการถึึง 4 วิิธีี (อธิิเทพ ผาทา, 2549: 

7) คืือ พิิจารณาพร้้อมหน้้า (สััมมุุขาวิินััย) การสวดประกาศ ให้้สัังคมรัับรู้้�ว่่าผู้้�ถููกกล่่าวหา

เป็น็ผู้้�บริิสุทุธิิเพราะท่่านเป็น็พระอรหันัต์ ์ดังันั้้�น การกล่่าวหาจึึงไม่่มีีมููล (สติิวิินัยั) การสวด

ประกาศว่่าผู้้�ถููกฟ้อ้งร้อ้งทำผิิดขณะเป็็นบ้า้ไม่่มีีสติิ ดังันั้้�นเมื่่�อหายบ้า้แล้ว้จะหาเหตุ ุฟ้อ้งท่่าน

ด้ว้ยเรื่่�องดังักล่่าวไม่่ได้ ้(อมููฬหวิินัยั) และด้ว้ยการตัดัสิินลงโทษผู้้�ท่ี่�ไม่่ยอมรับัว่่าผิิด (ตัสัสปา

ปิยิสิิกา) ส่่วนเรื่่�องที่่�เก่ี่�ยวข้้องกัับการประกอบพิิธีีกรรมหรืือการทำสัังฆกรรมเพื่่�อลงโทษภิิกษุุ 

ผู้้�ประพฤติิเสีียหายในหลายๆ กรณีี อัันจัดัเป็็นกิิจหรืือหน้้าท่ี่�นั้้�น ทรงกำหนดให้้แก้ไ้ขด้วยวิิธีี

การ ชำระเหตุใุนที่่�พร้อ้มหน้า้ (สัมัมููขาวิินัยั) เป็น็ต้น้ และผู้้�ได้้รับัเลือืกจะต้้องปฏิญิญาก่อ่น

ว่่า จัักแจ้้งข้้ออธิิกรณ์์นั้้�นตามจริิง และจัักยอมรัับวิิธีีการวิินิิจฉััยอัันชอบแก่่พระธรรมวิินััย

3. วิิธีีระงัับด้้วยอำนาจแห่่งสงฆ์์ เนื่่�องจากสงฆ์์เห็็นว่่าภิิกษุุบางพวกปฏิิบััติิพระ

ธรรมวิินััยผิิดแผกแตกต่่างออกไปจากที่่�ถืือกัันมา ดัังเช่่น การระงัับอธิิกรณ์์ไว้้ว่่าการระงัับ

อธิิกรณ์์คือืการท่ี่�พุทุธเจ้า้ทรงบััญญััติิสิิกขาบทกำหนดโทษแก่่ผู้�ล่่วงละเมิิดสิิกขาบทนั้้�นๆ อันั

เป็น็การบััญญััติิโทษอาญา ซ่ึ่�งเรีียกว่่าพุุทธอาญา เพื่่�อปราบปรามผู้้�ควรปราบปราม และทรง

บััญญััติิหลัักการปฏิิบัติิอื่่�นเป็็นส่่วนแห่่งการยกย่่อง เช่่น ทรงตั้้�งพระอััครสาวก ทรงมอบให้้

พระสงฆ์์เป็็นใหญ่่ในสัังฆกรรม การที่่�พระองค์์ทรงบััญญััติิสิิกขาบท แม้้จะเป็็นการบััญญััติิ

วิิธีีการลงโทษแก่่ผู้้�ล่่วงละเมิิดไว้แ้ล้ว้ก็ต็าม แต่่เพราะราชอาณาจักัรเป็น็ฐานรองรับัพุทุธจักัร 

จึึงอาศััยอำนาจแห่่งพระราชบััญญััติิตรากฎมหาเถรสมาคมขึ้้�น เพื่่�อเป็็นหลัักเกณฑ์์และวิิธีี

การลงโทษแก่่ผู้้�ล่่วงละเมิิดพระวิินััยอีีกชั้้�นหนึ่่�ง มิิใช่่บััญญััติิขึ้้�นใหม่่ เป็็นพิิธีีการลงโทษ ซึ่่�ง

อาศััยกฎหมายแผ่่นดิินเท่่านั้้�น (พระธรรมปริิยััติิโสภณ, (วรวิิทย์์  คงฺฺคปญฺฺโญ), 2545. 77)

 ถ้้าสงฆ์เ์ห็น็ว่า่จะวินิิจิฉัยัไม่ส่ะดวกเพราะเหตุมุีคีนมาก่อ่ความวุ่่�นวายหรือืความ

ไม่เ่รียีบร้้อยเกิิดขึ้้�นในสงฆ์ ์ทรงอนุุญาตให้้ การเลื่่�อนการประชุุมออกไป เพราะถ้้าประชุุมกันั

ต่่อไปก็็ไม่่เกิิดผลในทางระงัับอธิิกรณ์์ที่่�เรีียกว่่าชอบด้้วยพระธรรมวิินััย



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารปรััชญาอาศรม  ปีีที่่� 3  ฉบัับที่่� 2  |  กรกฎาคม - ธัันวาคม  256412

﻿องค์์ความรู้้�จากงานวิิจััย
เพราะภิิกษุเุป็็นผู้้�นำของชาวบ้้านเป็็นที่่�พึ่่�งของชาวบ้้าน เมื่่�อภิกิษุสุงฆ์ช์ื่่�อว่า่เป็น็

ผู้้�ประพฤติิพรหมจรรย์์เกิิดความสงสััยไม่่แน่่ใจในหลัักการว่่าผิิดหรืือถููกแล้้ว ย่่อมจะทำให้้

การประพฤติิปฏิิบััติิไขว้้เขวไป ชาวบ้้านซึ่่�งเป็็นผู้้�ตามก็็จะไขว้้เขวตามไปด้้วย อีีกทั้้�งจะเป็็น

สาเหตุุแห่่งการแตกแยกเป็็นฝัักเป็็นฝ่่าย เป็็นนิิกายออกไปดัังที่่�เคยเกิิดขึ้้�นแล้้ว ฉะนั้้�นสงฆ์์

จึึงให้้ความสำคััญโดยเข้้าดำเนิินการชี้้�ขาดว่่าฝ่่ายใดถููก ฝ่่ายในผิิด เพื่่�อการประพฤติิปฏิิบััติิ

เป็็นไปในแนวทางที่่�ถููกต้้อง และป้้องกัันการแบ่่งแยกแตกความสามััคคีี

สงฆ์์จะต้้องแก้้ไขด้้วยการลงโทษคนผิิด และให้้การรัับรองผู้้�บริสิุทุธิ์์�ที่่�ถูกูกล่า่วหา

นั้้�นดังักล่า่ว ตามแนวทางที่่�ทรงวางไว้้โดยเริ่่�มตั้้�งแต่ก่ารพิจิารณามูลูเหตุ ุพิจิารณาเจตนาของ

ผู้้�ฟ้อ้งร้้องว่่ามีีเจตนาดีี หรืือแกล้้งโจทให้้ผู้้�อื่่�นเสีียหาย และทรงกำหนดคุุณสมบััติิ คุณุธรรม

สำหรับัภิกิษุทุี่่�จะโจทภิกิษุอุื่่�นเพื่่�อความเป็็นธรรมกับัผู้้�ถูกูโจทและเพื่่�อประโยชน์ต์่อ่ภิกิษุสุงฆ์์

และพระศาสนา

ภิิกษุุที่่�ต้้องอาบััติิเมื่่�อรู้้�สึึกสำนึึกตััวว่าได้้กระทำผิิด สงฆ์์ให้้โอกาสกลัับเนื้้�อกลัับ

ตัวั โดยการแสดงคืนือาบััติทิี่่�ต้้องนั้้�นตามระเบียีบวิธิีทีี่่�กำหนดไว้้ในพระวินิัยั อันัเกิดิจากการ

ล่่วงละเมิิดข้้อบััญญััติิว่่าด้้วยศีีลหรืือวิินััย ซึ่่�งสงฆ์์จะต้้องแก้้ไขปััญหาดัังกล่่าวด้้วยการปรัับ

อาบััติิ เช่่น การเข้้าปริิวาสอยู่่�กรรม ประพฤติิมานััติิ เพื่่�อออกจากอาบััติิเป็็นต้้น

ประกอบไปด้้วยกิิจหรืือการงานที่่�จัดัว่่าเป็็นกิิจแต่่ไม่่เป็็นอธิกิรณ์์ และการงานที่่�

เป็น็ทั้้�งกิิจและเป็็นทั้้�งอธิกิรณ์์เข่น่ กิิจที่่�ภิกิษุุทำแก่่พระอาจารย์์ อุุปัชัฌายะ หรืือทำแก่่ภิกิษุุผู้้�

เสมอพระอาจารย์ ์พระอุปัุัชฌายะ ซ่ึ่�งจะต้้องดำเนินิการถูกูต้้องตามข้้อกำหนดเป็น็อันัระงับั 

ถ้้ากระทำไม่่ถููกต้้องกิิจเหล่่านั้้�นก็็ยัังคงเป็็นอธิิกรณ์์อยู่่�ต่่อไป

สรุุป
อธิิกรณ์์ เป็็นเรื่่�องที่่�เกิิดขึ้้�นแล้้วสงฆ์์จะต้้องจััดต้้องทำ ต้้องดำเนิินการให้้แล้้ว

เสร็จ็ ซึ่่�งเป็น็เรื่่�องการโต้้เถียีงกันัเกี่่�ยวกับัพระธรรมวินิัยั การโจทกล่า่วหาซึ่่�งกันัและกันั ด้้วย

อาบััติิ ซึ่่�งการต้้องอาบััติิ การปรัับอาบััติิ รวมถึึงการแก้้ไขตััวเองให้้พ้้นจากอาบััติิ ประกอบ

ทั้้�งกิิจธุุระต่่างๆ ที่่�ภิิกษุุสงฆ์์พึึงจะต้้องกระทำในเรื่่�องต่่างๆ ซึ่่�งจะเห็็นได้้ว่่า อธิิกรณ์์นั้้�นไม่่ใช่่

เรื่่�องเฉพาะที่่�เป็็นปััญหาเท่่านั้้�น แต่่ได้้รวมไปถึึงกิิจหรืือหน้้าที่่�ของสงฆ์์ที่่�ต้้องพึึงกระทำด้้วย

อธิิกรณ์์ มีีความหมาย 2 ประการคืือ (1) หมายถึึงเรื่่�องที่่�เป็็นปััญหา หรืือเรื่่�อง

เหตุุที่่�ก่่อให้้เกิิดความวุ่่�นวายในหมู่่�คณะหรืือเป็็นปััญหาที่่�เกิิดขึ้้�นแล้้วทำลายระเบีียบให้้เกิิด



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

Journal of Prajna Ashram Vol.3  No. 2  | July - December  2021 13

ความวุ่่�นวายในหมู่่�คณะ หรืือปััญหาที่่�เกิิดขึ้้�นแล้้วทำลายระเบีียบแบบแผนของสัังคมทำให้้

สัังคมส่่วนใหญ่่ได้้รัับความเดืือดร้้อน ซึ่่�งถืือเป็็นความหมายโดยตรง และ (2) หมายถึึงกิิจที่่�

สงฆ์ร่์่วมกัันทำให้้สำเร็จ็เรื่่�องที่่�เกิดิขึ้้�นแล้้วสงฆ์จ์ะต้้องจััดต้้องทำ ซ่ึ่�งมีทีั้้�งที่่�เป็น็ปัญัหาด้้านการ

ทะเลาะวิิวาท การโจทก์์ปรัับอาบััติิกััน การพิิจารณาโทษ หรืือการประกอบพิิธีีกรรมบาง

อย่า่ง รวมเรียีกว่่าอธิกิรณ์์เช่น่กััน ดัังนั้้�น คำว่่าอธิกิรณ์์จึึงไม่่ได้้หมายความถึึงเฉพาะเรื่่�องราว

เหตุกุารณ์ท์ี่่�เป็น็ปัญัหาเท่า่นั้้�น แต่ย่ังัมีคีวามหมายรวมถึงึเรื่่�องราว หรือืกิจิของสงฆ์ ์ที่่�มีหีน้้า

ที่่� และระเบีียบปฎิิบััติิ เช่่น การอุุปสมบท การทอดกฐิิน เป็็นต้้น

ดัังนั้้�น เพ่ื่�อให้้สังคมสงฆ์์สามารถดำเนิินไปตามวิิถีีทางปกติิ ประกอบกัับเพ่ื่�อ

ให้้รัักษาไว้้ซึ่่�งความดำรงอยู่่�และความมั่่�นคงของพระพุุทธศาสนา องค์์สมเด็็จพระสััมมาสััม

พุทุธเจ้้าจึึงได้้กำหนดกรอบความประพฤติขิองสงฆ์์ เมื่่�อภิกิษุกุ่อ่อธิกิรณ์ ์หรืือเกิดิข้้อปััญหา

อธิิกรณ์์ขึ้้�นในสงฆ์์ ตลอดจนการละเมิิดพระวิินััยของภิิกษุุ อัันมีีลัักษณะขาดความละอาย 

ดื้้�อดาน ขาดความรัับผิิดชอบและเป็็นการกระทำซ้้ำๆ ซากๆ พระผู้้�มีีพระภาคทรงอนุุญาต

ให้้ระงัับอธิิกรณ์์เหล่่านั้้�นเพ่ื่�อให้้เรื่่�องราวสงบ ส่่วนจะใช้้วิิธีีใดย่่อมขึ้้�นอยู่่�กับประเภทของ

อธิิกรณ์์ที่่�เกิิดขึ้้�น ทั้้�งนี้้�พระพุุทธเจ้้าได้้แบ่่งอธิิกรณ์์ ออกเป็็น 4 ประเภท ได้้แก่่ (1) วิิวาทาธิิ

กรณ์์ หมายถึึง ปััญหาที่่�เกิิดจากการทะเลาะวิิวาทกัันในเรื่่�องพระธรรมวิินััย (2) อนุุวาทาธิิ

กรณ์์ หมายถึึง ปััญหาที่่�เกิิดจากการโจทฟ้้องหรืือกล่่าวหากัันด้้วยเรื่่�องการต้้องอาบััติิต่่างๆ 

ทั้้�งหนัักและเบา (3) อาปััตตาธิิกรณ์์ หมายถึึง เรื่่�องที่่�เกี่่�ยวกับภิกิษุลุะเมิิดสิกิขาบท หรืือต้้อง

อาบัตัิทิี่่�จะต้้องระงับัโดยการแสดงคืนื (4) กิจิจาธิกิรณ์ ์หมายถึงึ ปัญัหาหรือืกิจิธุรุะที่่�สงฆ์พ์ึงึ

จะต้้องร่่วมกัันทำให้้เสร็็จด้้วยการประกอบสัังฆกรรม 

สติวิินิัยั หมายถึงึระเบีียบยกเอาสติิขึ้้�นเป็น็หลักั ได้้แก่ก่ิริิยิาที่่�สงฆ์ส์วดประกาศ

ให้้ สมมคติแิก่พ่ระอรหันัต์ ์ว่า่เป็น็ผู้้�มีสีติเิต็ม็ที่่� เพื่่�อระงับัอนุวุาทาธิกิรณ์ ์ที่่�มีผีู้้�โจทท่า่นด้้วย

ศีีลวิิบััติิ หมายความว่่าจำเลยเป็็นพระอรหัันต์์ สงฆ์์เห็็นว่่าไม่่มีีฐานะที่่�จำเลยจะทำการล่่วง

ละเมิิดดัังโจทก์์ กล่่าวหาจึึงสวดกรรมวาจาประกาศความข้้อนี้้�ไว้้ เรียีกให้้สติิวินัิัย แล้้วยกฟ้อ้ง

ของโจทก์์เสีีย ภายหลัังจำเลยจะถููกผู้้�อื่่�นโจทด้้วยอาบััติิอย่่างนั้้�นอีีกก็็ไม่่ต้้องพิิจารณา ให้้

อธิิกรณ์์ระงัับด้้วยสติิวิินััย



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

วารสารปรััชญาอาศรม  ปีีที่่� 3  ฉบัับที่่� 2  |  กรกฎาคม - ธัันวาคม  256414

บรรณานุุกรม 
คณะกรรมการกองตารา มหามกุุฎราชวิิทยาลััย. (2530). วิินััยวิินิิจฉััย. กรุุงเทพมหานคร: 

โรงพิิมพ์์มหามกุุฏราชวิิทยาลััย.

พระไตรปิิฎกภาษาไทย ฉบัับมหาวิิทยาลััยมหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย. (2539). 

กรุุงเทพมหานคร : โรงพิิมพ์์มหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย.

พระธรรมปริิยััติิโสภณ, (วรวิิทย์์  คงฺฺคปญฺฺโญ). (2545). คำบรรยายกฎมหาเถร

สมาคม ฉบัับที่่�  11 (พ.ศ.2521) ว่่าด้้วยการลงนิิคหกรรม. พิิมพ์์ครั้้�งที่่� 2. 

กรุุงเทพมหานคร: โรงพิิมพ์์มหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย. 

พระธรรมปิิฎก (ป.อ.ปยุุตฺฺโต). (2538). พจนานุุกรมพุุทธศาสน์์ ฉบัับประมวลศััพท์์. 

กรุุงเทพมหานคร: บริิษััท สหธรรมมิิก จำกััด.

พระพรหมคุณุภรณ์ ์(ป.อ.ปยุตุโต). (2552). พุทุธธรรม. พิมิพ์ค์รั้้�ง ที่่� 11. กรุงุเทพมหานคร: 

โรงพิิมพ์์มหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย.

พระมหาหรรษา ธมฺฺมหาโส (นิิธิิบุุณยากร). (2444). พุุทธสัันติิวิิธีี การบููรณาการหลัักการ

และเคร่ื่�องมืือจััดการ ความขััดแย้้ง. กรุงุเทพมหานคร: บริิษัทั 21 เซ็น็จูรูี่่� จำกัดั.

พััทยา สายหูู. (2545). กลไกลของสัังคม. กรุุงเทพมหานคร: จุุฬาลงกรณ์์มหาวิิทยาลััย.

อธิิเทพ ผาทา. (2535). “การศึึกษารููปแบบและกระบวนการแก้้ปัญหาในพระพุุทธศาสนา

เถรวาท : ศึึกษาเฉพาะกรณีีอธิิกรณสมถะ 7 และกฎนิิคหกรรมของมหาเถร

สมาคมในพระราชบััญญััติิคณะสงฆ์์ พ.ศ.2505 แก้้ไขเพิ่่�มเติิม (ฉบัับที่่� 2) 

พ.ศ.2535. ดุุษฎีีบััณฑิิต. บััณฑิิตวิิทยาลััย: มหาวิิทยาลััยมหาจุุฬาลงกรณราช

วิิทยาลััย.


