
Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus
 Quality certified by TCI (Tier 2)

    

Journal of Prajna Ashram Vol.5  No. 1  | January - June  2023 123
Research Articles

Received: 2023-03-30      	 Revised:  2023-05-07	 Accepted:  2023-05-08

แนวคิิดด้้านจริิยศาสตร์์ในคััมภีีร์์อนาคตวงศ์์
Ethical Concept in Anãgatavaṃsa

สัันติิ สุุขประเสริิฐ 

Santi Sukhprasert
มหาวิิทยาลััยมหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย วิิทยาเขตเชีียงใหม่่

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Chiang Mai Campus

มััชฌิิมา วชิิระโพธิ์์�

Matchima Vachirapho
มหาวิิทยาลััยแม่่โจ้้ 

Maejo University 

Corresponding Author, Email : Gongso2530@gmail.com

บทคััดย่่อ
บทความนี้้�มีีวััตถุุประสงค์์ เพื่่�อศึึกษาแนวคิิดด้้านจริิยศาสตร์์เกี่่�ยวกัับการบำเพ็็ญ

มหากุุศลโดยถวายชีีวิิตเป็็นทานซึ่่�งจััดเป็็นทานปรมััตถบารมีีตามที่่�ปรากฏในคััมภีีร์์อนาคต

วงศ์์ ที่่�กล่่าวถึึงการถวายเลืือดเนื้้�อเพ่ื่�อให้้บรรลุุถึึงเป้้าหมายสููงสุุดในชีวิิตเป็็นการกระทำ

โดยอิิงอาศััยศรััทธาและความกล้้าหาญของพระโพธิิสััตว์์เป็็นหลััก แต่่วิิธีีดัังกล่่าวใช่่ว่่าจะ

ขััดกัับหลัักจริิยธรรมในทางพระพุุทธศาสนาหรืือไม่่เท่่านั้้�น เรื่่�องราวทั้้�งหลายที่่�มีีปรากฏใน

คัมัภีีร์อ์นาคตวงศ์ย์ังัสร้า้งมาตรฐานและต้น้แบบของการนับัถืือพระพุทุธศาสนาจนเกิดิเป็น็

ความเชื่่�อทางลัทัธิิประชานิิยมซึ่่�งส่ง่ผลกระทบกัับพระพุุทธศาสนา พร้อ้มความเชื่่�อและหลััก

การแนวทางประพฤติิปฏิิบััติิที่่�ผิิดจารีีตเดิิม และยัังขััดกัับหลัักการของเหตุุและผลในทาง

พระพุุทธศาสนาด้้วย

การศึึกษาแนวคิดด้้านจริยศาสตร์์ในคััมภีีร์์อนาคตวงศ์์เป็็นการแสดงให้้เห็็นมิิติิที่่�

แตกต่า่งกัันของการบำเพ็็ญทานปรมัตัถบารมีแีละความมีเีหตุมุีผีลที่่�อิงิอาศัยัหลักัการในพระ

ธรรมวินิัยัในเชิงิจริยศาสตร์ ์อีกีทั้้�งชี้้�ให้เ้ห็น็วัตัถุปุระสงค์ข์องผู้้�แต่ง่คัมัภีรี์ใ์นแง่มุ่มุที่่�ต่า่งออกไป 

คำสำคััญ : แนวคิิด, จริิยศาสตร์์, อนาคตวงศ์์



มหาวิิทยาลััยมหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย วิิทยาเขตเชีียงใหม่่ 
ผ่่านการรัับรองคุุณภาพจาก TCI  (กลุ่่�มที่่� 2)    

วารสารปรััชญาอาศรม  ปีีที่่� 5 ฉบัับที่่� 1 |  มกราคม - มิิถุุนายน  2566124

Absract
This article aimed to study the ethical concept in making merit by 

life-dedication, which is classified as a paramattha pãramī (ultimate perfection) 

seen in Anãgatavaṃsa. In this scripture, it had mentioned about life-dedication 

to achieve the ultimate goal in life which had done by faith and bravery 

of Bodhisattva. But this means is not only against the ethical principles of 

Buddhism, the stories that appeared in Anãgatavaṃsa also created standards 

and prototypes of Buddhism until it became a populist belief that affected 

Buddhism within unconventional faith and principle of deeds. It also opposes 

the principles of cause and result in Buddhism as well. 

The study of ethical concepts in Anãgatavaṃsa exemplifies the 

different dimensions of ethical self-dedication and rationality based on the 

principles of the Dhammavinaya. It also points to a different aspect of the 

author’s purpose.

Keywords : Concept, Ethics, Anãgatavaṃsa 

บทนำ 
คัมัภีร์ี์อนาคตวงศ์์ เป็็นคัมภีร์ี์ทางพระพุุทธศาสนาที่่�แต่่งขึ้้�นโดยพระมหากััสปปะ

เถระ แห่่งโจฬะในอิินเดีียใต้้ ราวพุุทธศตวรรษที่่� 18  ซึ่่�งเป็็นที่่�แพร่่หลายทั้้�งในประเทศไทย

และในภููมิิภาคเอเชีียตะวัันออกเฉีียงใต้้ โดยมีีเนื้้�อหากล่่าวถึึงพระอนาคตพุุทธเจ้้า 10 

พระองค์ท์ี่่�จะมาตรััสรู้้�พระอนุุตตรสัมัมาสัมัโพธิญิาณในอนาคตกาล ได้้แก่ ่พระศรีอีาริยิเมต

ไตรย พระรามะ พระธรรมราชา พระธรรมสามิิ พระนารทะ พระรัังสีีมุุนีี พระเทวาเทวะ 

พระนรสีีหะ พระติิสสะ และพระสุุมัังคละ  

พระอนาคตพุุทธเจ้้าเหล่่านี้้�ล้้วนมีีชาติิกำเนิิดที่่�แตกต่่าง หลากหลาย บ้้างเป็็น

กษัตัริิย์ ์บ้า้งเป็น็ขุนุนาง และแม้ก้ระทั่่�งที่่�เป็น็สัตัว์ด์ิริัจัฉานก็ม็ี ีหากแต่ส่ิ่่�งหนึ่่�งที่่�เป็น็ลักัษณะ

ร่่วมกัันก็็คืือ การบำเพ็็ญกุุศลในระดัับอุุกฤษฎ์์ ด้้วยความเด็็ดขาดรุุนแรง เช่่น เชืือดศีีรษะ 

หรืือจุุดไฟบนศีีรษะ ถวายเป็็นพุุทธบููชา บ้้างก็็ยกโอรสและธิิดาให้้ยัักษ์์กิินเป็็นทาน เป็็นต้้น  

เนื้้�อหาทำนองนี้้�ของพระอนาคตวงศ์์ที่่�เอ่่ยมานี้้� ยัังคงเป็็นต้้นแบบของการบำเพ็็ญมหากุุศล



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus
 Quality certified by TCI (Tier 2)

    

Journal of Prajna Ashram Vol.5  No. 1  | January - June  2023 125

ด้้วยการอุุทิิศชีีวิิตเลืือดเนื้้�อเพื่่�อพุุทธภููมิิของนายเรืืองและนายนก และอีีกหลาย ๆ  ตััวอย่่าง

ดัังที่่�มีีปรากฏในพงศาวดาร (ศรััณย์์ ทองปาน, 2552 : 107) 

จึึงถืือเป็็นประเด็็นที่่�น่่าสนใจว่่า  แบบการบำเพ็็ญมหากุุศลด้้วยเลืือดเนื้้�อดัังที่่�กล่่าว

มานั้้�นใช่่ว่่าจะขััดกัับหลัักจริิยธรรมในทางพระพุุทธศาสนาหรืือไม่่เท่่านั้้�น ทั้้�งนี้้�เรื่่�องราวทั้้�ง

หลายที่่�มีีปรากฏในพระอนาคตวงศ์์นอกจากจะสร้้างมาตรฐานและต้้นแบบของการนัับถืือ

พระพุุทธศาสนาจนเกิิดเป็็นความเชื่่�อทางลััทธิิประชานิิยมซ่ึ่�งส่่งผลกระทบกัับพระพุุทธ

ศาสนา พร้อ้มความเชื่่�อและหลักัการแนวทางประพฤติิปฏิบิัตัิทิี่่�เป็น็จารีตีเดิมิแล้ว้ ยังัขัดักับั

หลัักทฤษฎีีของพวกเหตุุผลนิิยมว่่าด้้วยความไม่่สมเหตุุสมผล ซึ่่�งมีีความเห็็นไปในแนวทาง

ที่่�แตกต่่างกัันโดยสิ้้�นเชิิง อีีกทั้้�งเมื่่�อพิิจารณาในแง่่มุุมของจริิยศาสตร์์ยัังอาจจะแสดงให้้เห็็น

ถึึงความผิิดปกติินอกรีีตไปจากคััมภีีร์์ทางพระพุุทธศาสนาอื่่�น ๆ  ของคััมภีีร์์อนาคตวงศ์์ด้้วย

เนื้้�อเรื่่�อง 
ความศรััทธาในพระอนาคตพุุทธเจ้้านี้้� อาจจะเรีียกได้้ว่่าเป็็นพระพุุทธศาสนา 

“ลััทธิิอนาคตวงศ์์” ซึ่่�งน่่าจะเป็็นพุุทธศาสนากระแสหลััก หรืือเป็็นพุุทธศาสนา “ประชา

นิิยม” (Popular Buddhism) ยุุคต้้นรััตนโกสิินทร์์ ถืือเป็็นสาย “เคร่่ง” หรืือ “อุุกฤษฎ์์” 

จำนวนน้้อยของศาสนิิกชนลััทธิิอนาคตวงศ์์ ซึ่่�งเมื่่�อกล่่าวโดยระดัับชาวบ้้านทั่่�ว ๆ ไป การ

สมาทานลััทธิิอนาคตวงศ์์นี้้� อาจจะไม่่ต้้องแสดงออกอย่่างสุุดโต่่งเหมืือนนายนกและนาย

เรืืองก็็ได้้ 

ในระดัับชาวบ้้าน ลััทธิิอนาคตวงศ์์นี้้� ก็็คืือการนัับถืือพระศรีีอารยเมตไตรย ที่่�

นิิยมเรีียกกัันโดยย่่อว่่า พระศรีีอาริิย์์ฯ ผู้้�ซึ่่�งพระนามของพระองค์์เป็็นที่่�คุ้้�นเคยกัันมากที่่�สุุด

ในบรรดาพระอนาคตพุุทธเจ้า้ทั้้�งหลาย ถืือกัันว่าการได้้ไปเกิิดร่่วมยุุคกัับพระศรีอาริิย์ ์ได้้ฟังั

ธรรมจากพระองค์์ ถืือเป็็นสุดยอดความปรารถนาของผู้้�คนจำนวนมาก คติิความเชื่่�อในพระ

ศรีอีารยเมตไตรยน้ี้� ยังัผูกูพันัใกล้้ชิิดกับัเรื่่�องของพระมาลัยัพระเถระชาวลังักา ซ่ึ่�งมีที้อ้งเรื่่�อง

กล่่าวไว้้ในคััมภีีร์์มาเลยยเทวััตเถระ หรืือมาลััยสููตรว่่า พระมาลััยได้้เคยขึ้้�นไปนมััสการพระ

จุุฬามณีีเจดีีย์์บนสวรรค์์ชั้้�นดาวดึึงส์์ และได้้พบสนทนาธรรมกัับพระศรีีอาริิย์์ฯ ขณะดำรง

สภาวะเป็็นพระโพธิิสััตว์์ 

ความเข้้มข้้นของลััทธิิอนาคตวงศ์์นี้้�อาจถึึงจุุดสููงสุุดในราชกาลที่่� 3 ดัังที่่�สมเด็็จ

กรมพระยานริศรานุุวัตัติิสงศ์์ทรงมีีวินิิิจฉัยไว้ด้้้วยว่า่ “บรรดาชั้้�นไว้พ้ระซ่ึ่�งเขียีนรูปพระจุุฬา

มณีีไว้้นั้้�น เท่่าที่่�ได้้พบเป็็นฝีีมืือทำขึ้้�นในรััชกาลที่่� 3 ทั้้�งนั้้�น” (สมเด็็จเจ้้าฟ้้ากรมพระยานริิศ



มหาวิิทยาลััยมหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย วิิทยาเขตเชีียงใหม่่ 
ผ่่านการรัับรองคุุณภาพจาก TCI  (กลุ่่�มที่่� 2)    

วารสารปรััชญาอาศรม  ปีีที่่� 5 ฉบัับที่่� 1 |  มกราคม - มิิถุุนายน  2566126

รานุุวััตติิวงศ์์, 2481 : 117) ด้้วยเหตุุนี้้� จึึงน่่าเชื่่�อรููปนายเรืืองนายนกที่่�วััดอรุุณราชวราราม 

ก็็คงสร้้างขึ้้�นในช่่วงเวลาเดีียวกัันนี้้�เอง และน่่าจะถืือเป็็นรููป “นัักบุุญ” ในลััทธิิอนาคตวงศ์์

สองรูปูที่่�ยังัหลงเหลืืออยู่่�มาจนถึงึปัจัจุบุันัด้ว้ย ภายหลัังถูกูกระแสเหตุผุลนิยิมแบบธรรมยุติุิก

นิิกาย ค่่อย ๆ กลบไถเบีียดขัับออกไป (อเนก นาวิิกมููล, 2547 : 108 – 109) 

บารมีีในทางพระพุุทธศาสนา

บารมีี หมายถึึง คุุณความดีีที่่�ควรบำเพ็็ญ หรืือความดีีที่่�ได้้บำเพ็็ญอย่่างยิ่่�งยวด 

ความเป็็น เลิิศในเรื่่�องใดเรื่่�องหนึ่่�ง เป็็นคุุณสมบััติิของใครหรืือลััทธิิใดก็็ได้้ แต่่ถ้้าในทาง

พระพุุทธศาสนาจะเน้้นใน เรื่่�องของการปฏิิบััติิธรรม ถึึงความเป็็นเลิิศในระดัับใดระดัับ

หนึ่่�ง คืือการดัับกิิเลสตััณหา อาสวะทั้้�งปวง จนหมดสิ้้�น และทานหรืือการสละสิ่่�งของ ร่่าย

กาย หรืือแม้้กระทั่่�งชีีวิติก็็ถืือเป็็นบารมีีเช่น่กัน การให้้หรืือทานนั้้�น สมเด็็จพระสััมมาสััมพุุทธ

เจ้า้ ตรัสัว่่าเป็น็มงคลชีวีิติคืือเป็็นเหตุุให้้ชีวีิติมีแีต่่ความสุุขความเจริญิ นำความสำเร็จ็และสม

ประสงค์ม์าให้แ้ก่่ผู้้�ให้ก้ล่า่วคืือผู้้�ให้น้ั้้�นย่อ่มได้อ้านิสิงส์ห์ลายประการดังัที่่�ตรัสัประทานไว้ซ้ึ่่�ง

ปรากฏในอัังคุุตตรนิิกาย ปััญจกนิิบาตว่่า (พระไตรปิิฎกภาษาบาลีี เล่่ม 22 ข้้อ 35 : 44)

ททมาโน ปิิโย โหติิ 		  สตํํ ธมฺฺมํํ อนุุกฺฺกมํํ

สนฺฺโต นํํ สทา ภชนฺฺติิ 		  สญฺฺญตา พฺฺรหฺฺมจารโย

เต ตสฺฺส ธมฺฺมํํ เทเสนฺฺติิ 		 สพฺฺพทุุกฺฺขาปนููทนํํ

ยํํ โส ธมฺฺมํํ อิิธญฺฺญาย 		  ปริินิิพฺฺพาตนาสโวติิฯ 

ผู้้�ให้้ทานย่อมเป็็นที่่�รักัของคนหมู่่�มาก บัณัฑิิตย่่อมคบหาผู้้�ให้้ทาน ชื่่�อเสีียงอันัดีี

งามของผู้้�ให้้ทานย่อมขจรไป ผู้้�ให้้ทานย่อมไม่่เหินิห่างจากฆราวาสธรรม ผู้้�ให้้ทานเม่ื่�อสิ้้�นชีวีิติ

ไปแล้้วย่อมเข้้าถึงึสุคุติโิลกสวรรค์์ (พระไตรปิิฎกภาษาไทย เล่่ม 22 ข้้อ 35 : 56) 

การให้้นั้้�นเป็็นจุดุสุดุท้้ายของการทำความดี ี คืือทำให้้ความดีีสมบูรูณ์์เต็็มที่่�ด้้วย 

กล่่าวคืือในการบำเพ็็ญความดีีระดัับเป็็นบุุญบารมีีนั้้�น ถ้้ายัังมิิได้้ให้้อย่่างเต็็มที่่� บารมีีก็็จะ

ยังัไม่่เต็ม็สมบูรูณ์์ ยังัจะไม่่อำนวยผลให้้สำเร็จ็ตามต้้องการ ข้้อนี้้�จึึงเห็น็สันนิษฐานจากการ

บำเพ็็ญบารมีขีองสมเด็จ็พระสััมมาสัมัพุทุธเจ้้าสมัยัเป็็นพระโพธิสัิัตว์์ ทรงบำเพ็็ญบารมีีต่่าง 

ๆ มามากมายหลายร้้อยหลายพัันชาติิบารมีทีี่่� ยังัไม่่เต็็มสมบูรูณ์์จนถึงขั้้�นสำเร็จ็พระโพธิญิาณ

ได้้ ต่่อเมื่่�อได้้ทรงบำเพ็ญ็ทานบารมีอีย่่างยิ่่�งยวดสมัยั เป็็นพระเวสสันัดรโพธิสัิัตว์์ซ่ึ่�งมีด้ี้วยกััน                 

3 ระดับั คืือ ขั้้�นบารมีธีรรมดา ขั้้�นอุปบารมี ีขั้้�นปรมัตัถบารมี ีซึ่่�งไม่่ใช่่ว่่าจะเกิดิขึ้้�นมาเองเฉย ๆ  

จะต้้องปฏิบิัตัิใินคุณุธรรมที่่�จะทำให้้บัังเกิดิความสำเร็จ็ดังความปรารถนาได้้ (สมเด็จ็พระญาณ

สังัวร (เจริญิ สุวุัฑัฒนมหาเถร) สมเด็็จพระสัังฆราชสกลมหาสัังฆปริินายก, 2555 : 59 - 64)



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus
 Quality certified by TCI (Tier 2)

    

Journal of Prajna Ashram Vol.5  No. 1  | January - June  2023 127

ทานบารมีีของพระโพธิิสััตว์์

การบำเพ็็ญบารมีีของพระโพธิิสััตว์์มีี 3 ขั้้�น คืือ ขั้้�นต้้น ขั้้�นกลาง ขั้้�นสููงสุุด เช่่น 

ทานบารมีี ถ้้าขั้้�นต้้นก็็หมายถึึง ให้้ข้้าวของเงิินทอง เป็็นทาน ขั้้�นกลาง ก็็หมายถึึง ให้้อวััยวะ

เป็็นทาน (เช่่น บริิจาคดวงตา บริิจาคผม บริิจาคตัับ บริิจาคร่่างกายเป็็นอาจารย์์ใหญ่่ใน

โรงพยาบาล เป็็นต้้น) และขั้้�นสููงสุุด ที่่�เรีียกว่่า “ปรมััตถบารมีี” นั้้�น ก็็หมายถึึงการให้้ชีีวิิต

เป็็นทาน

แต่ก่ารให้ช้ีวีิติเป็็นทานนี้้�ท่่านหมายเอา การยินิดีสละชีีวิติของตนเพื่่�อช่ว่ยเหลืือ

คนอื่่�น ด้้วยเจตนาที่่�เป็็นกุุศล และด้้วยปััญญาที่่�พิิจารณาอย่่างรอบคอบว่่า หากตนไม่่ช่่วย

แล้ว้สัตว์์อื่่�น ชีวีิติอ่ื่�นจะตกอยู่่�ในภาวะคัับขััน และในการช่่วยนั้้�นก็ไม่่ได้้หมายความว่่า จะช่่วย

เพื่่�อให้้ตััวเองตาย แต่่จะช่่วยปลุุกมโนธรรมไม่่ให้้คนอื่่�น สััตว์์อื่่�นเข่่นฆ่่ากััน (เช่่น ไปยืืนแทน

นางกวางเพื่่�อปลุุกมโนธรรมพระราชาไม่่ให้้หาความสุุขบนความทุุกข์์คนอื่่�น เป็็นต้้น) ช่่วย

เพื่่�อให้้คนอื่่�นรอด ถ้า้หากตัวัเองจะต้อ้งตาย ก็เ็พราะมันัเป็น็เหตุุสุดุวิสิัยั ไม่่ใช่เ่กิดิจากเจตนา

จะฆ่่าตััวเอง เช่่น ชาดกต่่างๆ ที่่�เล่่าถึึงจริิยาของพระโพธิิสััตว์์ที่่�เมื่่�อเห็็นผู้้�อื่่�นลำบาก จึึงยิินดีี

เข้้าไป “เสี่่�ยงชีีวิิตช่่วยเหลืือ” และบางครั้้�งในการเสี่่�ยงชีีวิิตนั้้�น ตััวเองก็็ต้้องเสีียสละชีีวิิตรัับ

เคราะห์์กรรมแทน เป็็นต้้นว่่า ในคราวเสวยพระชาติิเป็็นพญาวานร ถููกพรานป่่าไล่่ยิิง พญา

วานรนำเถาวััลย์์มาเกี่่�ยวกัับกิ่่�งไม้้อีีกฟากหนึ่่�งของแม่่น้้ำ แต่่เถาวััลย์์สั้้�นเกิินไป จึึงสละชีีวิิต

ตััวเองจัับกิ่่�งไม้้อีีกฝั่่�งหนึ่่�ง (ด้้วยขาหน้้า) และอีีกฟากหนึ่่�งก็็จัับเถาวััลย์์ที่่�เหลืือ (ด้้วยขาหลััง) 

โดยวิิธีีนี้้�เถาวััลย์์จึึงยาวพอที่่�จะทำหน้้าที่่�แทนสะพานให้้บริิวารไต่่ข้้ามไป ด้้วยความลำบาก

จากการอุุทิศิตนเช่น่นี้้� จึงึทำให้บ้ริวิารรอดไปได้้จากการไล่่ล่่า แต่ตั่ัวหัวัหน้้าเสีียชีวีิติในที่่�เกิดิ

เหตุุเพราะแบกรัับภาระหนัักหนาเกิินไป จึึงตายในที่่�เกิิดเหตุุ

ดังันั้้�น ทานบารมีจีึงึจัดัเป็น็หลักัคุณุธรรมที่่�ช่ว่ยส่่งเสริมิให้ผู้้้�บำเพ็ญ็ได้้สำเร็จ็ใน

เป้า้หมายที่่�ตนเองปรารถนา และเป็น็แรงผลักัดันัเพ่ื่�อให้บ้รรลุพุระโพธิญิาณซึ่่�งเป็น็บรรลุจุุุด

หมายอัันสููงสุุดในทางพระพุุทธศาสนาตามหลัักธรรม 10 ประการดัังที่่�กล่่าวมาแล้้ว

การบำเพ็ญ็มหากุศุลอย่า่งอุกุฤษฎ์ ์ตามที่่�มีปีรากฏในคัมภีรี์อ์นาคตวงศ์น์ั้้�นล้วน

แล้้วเป็็นการอุุทิิศตนของพระโพธิสััตว์์ผู้้�ที่่�ได้้รัับการพยากรณ์์เพ่ื่�อพระโพธิิญาณแล้้วทั้้�งนั้้�น 

แต่่เมื่่�อมองย้้อนกลัับมาในยุุคปััจจุุบัันกลัับมีีการกระทำการบููชาพระพุุทธเจ้้าด้้วยชีีวิิตแบบ

เดีียวกัันจากปุุถุุชน ทั้้�งนี้้�ไม่่ว่่าจะเป็็นพระโพธิิสััตว์์หรืือคนสามััญธรรมดา ทุุกๆการบำเพ็็ญ

บารมีีเพื่่�อให้้ลุถุึงึเป้้าหมาย จึงึควรเป็็นการกระทำที่่�น่า่ยกย่่อง ไม่่มีทีี่่�ตำหนิิ หรืือจุุดด่่างพร้อย

เลยแม้้แต่่นิดิเดีียว เพราะขััดกัับหลักัจริยศาสตร์์อย่่างชััดเจน เพราะจริยศาสตร์์เป็็นศาสตร์์ว่า่



มหาวิิทยาลััยมหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย วิิทยาเขตเชีียงใหม่่ 
ผ่่านการรัับรองคุุณภาพจาก TCI  (กลุ่่�มที่่� 2)    

วารสารปรััชญาอาศรม  ปีีที่่� 5 ฉบัับที่่� 1 |  มกราคม - มิิถุุนายน  2566128

ด้ว้ยการศึกึษาคุณุค่า่แห่ง่ชีวีิติมนุษุย์ ์โดยมีคีวามมุ่่�งหวังัให้ม้นุษุย์ค์้น้หาคุณุค่า่ที่่�แท้จ้ริงิแห่ง่

ชีวีิติและสรรพสิ่่�ง โดยใช้ส้ติปัิัญญา และเหตุุผลในการแสวงหาสิ่่�งที่่�ดีมีีคีุณุค่า่ที่่�สุดุในชีวิติ เพื่่�อ

ความเจริญิก้า้วหน้้าแห่ง่ตน แต่่เพราะชีวีิติมนุษุย์ม์ิไิด้ร้าบเรียีบเสมอไป บางครั้้�งเกิดิ “ความ

ขััดแย้้งทางคุุณค่่า (Conflict of Value) การกระทำของมนุุษย์์” กล่่าวคืือ เป็็นความรู้้�สึึก

สองทางที่่�ขัดัแย้ง้กันั จนมนุษุย์ไ์ม่ส่ามารถตัดัสินิใจได้ ้ในท้า้ยที่่�สุดุการกระทำต่่าง ๆ  ในสังัคม

จึึงต้้องอาศััยจริิยศาสตร์์มาเป็็นมาตรการตััดสิินคุุณค่่าการกระทำ

แนวคิิดเกี่่�ยวกัับหลัักจริิยศาสตร์์ 

จริิยศาสตร์์เป็็นศััพท์์ภาษาสัันสกฤต มาจากคํําว่่า จรฺฺย หรืือ จริิยะ ซึ่่�งหมายถึึง 

ความ ประพฤติิและ คํําว่่า ศาสตร ซึ่่�งหมายถึึง ระบบวิิชาความรู้้�เมื่่�อรวมคํําแล้้ว ได้้ความ

ว่่า ระบบวิิชาว่่า ด้้วยความประพฤติิ จริิยศาสตร์์(Ethics) เป็็นสาขาหนึ่่�งของคุุณวิิทยา (Axi-

iology) หรืือทฤษฎีีคุุณค่่า (Theory of values) คณะอนุุกรรมการบััญญััติิศััพท์์ปรััชญา ได้้

บัญัญัตัิอิรรฆวิทิยาแทน Axiology แต่่ปรากฏว่า่ คําํว่า่ อรรฆวิทิยา ไม่่ได้ร้ับัความนิิยมเท่า่กับั

คุณุวิทิยา กระนั้้�นคุณุวิทิยายังัมีอีีกี ๒ สาขาย่อ่ยคืือ ตรรกศาสตร์ ์(Logic) และสุนุทรียีศาสตร์์ 

(Aesthetics) ศาสตร์ท์ั้้�ง ๓ นี้้�เป็น็ศาสตร์แ์ห่ง่การแสวงหา คุณุค่า่อันัเป็น็คุณุค่า่พื้้�นฐานของ

มนุุษย์์ ๓ ประการด้้วยกััน คืือ ความดีี (Good) ความจริิง (Truth) และความงาม (Beauty)  

(ชััยวััฒน์์ อััตพััฒน์์, 2540 : 3) 

ความหมายของจริิยศาสตร์์ 

ในการศึึกษาจริิยศาสตร์์นี้้�มุ่่�งไปที่่�ความประพฤติิของมนุุษย์์ ไม่่สนใจความ 

ประพฤติิของสััตว์์ เพราะสััตว์์ทั้้�งหลายกระทํําสิ่่�งต่่าง ๆ ตามสััญชาตญาณ โดยไม่่รู้้�ว่่า กา

รกระทํํานั้้�น เป็น็ความดีหีรืือความชั่่�ว ดังันั้้�นการกระทํําของสััตว์เ์ดรัจัฉาน จึงึไม่อ่าจจัดัเป็น็

การกระทําํทางศีลีธรรม ได้เ้ช่น่เดียีวกับัปรากฏการณ์ธ์รรมชาติ ิการกระทําํของเด็ก็ ๆ  บุคุคล

วิิกลจริิตและคนปััญญาอ่่อน ดัังนั้้�น ถ้้าอธิิบายความหมายอย่่างกว้้าง ๆ สามารถแยกได้้ ๒ 

ความหมาย คืือ ๑) ความหมายตามรูปูศัพัท์ ์ในภาษาอังักฤษมีคีําํสองคําํที่่�มีคีวามหมายใกล้้

เคียีงกันั ได้แ้ก่คํ่ําว่า่ moral ซึ่่�งมาจากคําํภาษาละตินิว่า่ moralis และคําํว่า่ ethics มาจาก

ภาษากรีีกว่่า ethos ทั้้�งสองคํํามีีความหมายเดีียวกัน คืือ หมายถึึงประเพณีหรืือวิถีิีของชีีวิติ 

ในปััจจุุบััน คํําว่่า moral หมายถึึงศีีลธรรมและ morality หมายถึึง สภาวะทางศีีลธรรม ใช้้

ในความหมายถึึงตััวของ ความประพฤติิโดยตรง เช่่น ความซื่่�อสััตย์์ความรัับผิิดชอบ ความ

เมตตากรุุณา ส่่วนคํําว่่า จริิยศาสตร์์ ใช้้ในความหมายของความรู้้�หรืือศาสตร์์ที่่�ศึึกษาเกี่่�ยว

กับัระบบของความประพฤติจิริยศาสตร์ม์ี ีลักัษณะของการตัดัสินิคุณค่า่ทางความประพฤติิ



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus
 Quality certified by TCI (Tier 2)

    

Journal of Prajna Ashram Vol.5  No. 1  | January - June  2023 129

การแสวงหาหลักัเกณฑ์์ของความประพฤติิจริยิศาสตร์์จึงึมีลีักัษณะเป็็นศาสตร์์ที่่�ศึกึษาหลักั

การ หรืือกฎเกณฑ์ท์ี่่�ไม่ไ่ด้ม้ีลีักัษณะของการเป็น็ศาสตร์ท์ี่่� มุ่่�งอธิบิายข้อ้เท็จ็จริงิ ปรากฏการณ์์

ของข้้อเท็็จจริิง (พระมหากัันต์์ วฑฺฺฒนวํํโส, 2537 : 2)

 อีกีอย่า่งหนึ่่�ง จริิยศาสตร์์ว่า่ด้ว้ยอุุปนิสิัยั และความประพฤติขิองมนุษุย์เ์พราะ

จริิยศาสตร์์ ได้้ช่่วยตีีค่่าของมนุุษย์์โดยมองทางนิิสััยใจคอหรืืออุุปนิิสััยและความประพฤติิที่่�

แน่่นอนตามที่่�บุุคคลนั้้�น สมััครใจทํํา จริิยศาสตร์์จึึงพยายามที่่�จะศึึกษาอุุดมการณ์์ของชีีวิิต

มนุุษย์์แล้้วแสดงให้้เห็็นว่่า อะไรควร ทํํา อะไรไม่่ควรทํํา แม้้สิ่่�งที่่�เห็็นว่่าควรทํําแล้้วก็็ต้้องหา

วิิธีีต่่อไปว่่า ควรทํําอย่่างไร

จริิยศาสตร์์ว่่าด้้วยความประพฤติิของกลุ่่�มประชานิิยม (คล้้อยตาม)

การศึึกษาเรื่่�องคุุณค่่าทางจริิยศาสตร์์อัันเกี่่�ยวเนื่่�องกัับพฤติิกรรม หรืือการกระ

ทำของมนุุษย์์นั้้�น สามารถพิจารณาตามขอบเขตของจริยศาสตร์์ที่่�พยายามศึกึษาหาคำตอบ

ใน 3 ประเด็็นนี้้� คืือ 

1. คุุณค่่าการกระทำของมนุุษย์์(The analysis of conduct such as ought, 

should, duty, moral rules, right, wrong, obligation, responsibility, etc.) เป็็นการ

ศึึกษาความหมายของค่่าทางจริิยธรรม อัันได้้แก่่ ดีี ชั่่�ว ถููก ผิิด ควร ไม่่ควร และศึึกษาบ่่อ

เกิิดของค่่าทางจริิยธรรมที่่�เรีียกว่่าอภิิจริิยศาสตร์์ (Metaethics) ซึ่่�งปััญหาดัังกล่่าวนี้้�นี้้�พููด

ถึึงธรรมชาติิของค่่าทางจริิยธรรม คืือ

- การศึึกษาว่่าคุุณค่่ามาจากไหน และมีีความสำคััญอย่่างไร,

- คุุณค่่าการกระทำ, ความประพฤติิ, พฤติิกรรมของมนุุษย์์ที่่�ดีีชั่่�ว ถููกผิิด ควร

ไม่่ควรเป็็นแบบใด

- ดีีชั่่�ว ถููกผิิดคืืออะไร สามารถนิิยามได้้หรืือไม่่ ถ้้านิิยามได้้จะนิิยามว่่าอย่่างไร,

- ความดีี ความชั่่�วมีอียู่่�จริงิหรืือเป็็นเพียีงกฎเกณฑ์์ที่่�มนุษุย์ส์ร้า้งขึ้้�น เพื่่�อการอยู่่�

ร่่วมกัันอย่่างสัันติิสุุขในสัังคม,

- และถ้้าหากความดีีชั่่�ว ถููกผิิดมีีอยู่่�จริิงแล้้วมีีลัักษณะเป็็นอย่่างไร

2. เกณฑ์์ตััดสิินคุุณค่่าการกระทำของมนุุษย์์ (The inquiry into the nature 

of morality or moral acts.) เป็็นการศึกึษาหลัักหรืือมาตรการที่่�ใช้ตั้ัดสินิพฤติิกรรม หรืือ

การกระทำอย่่างหนึ่่�งว่่าดีีชั่่�ว ถููกผิิด อีีกนััยหนึ่่�งคืือ เป็็นการศึึกษาว่่า เมื่่�อคน ๆ หนึ่่�งกระทำ

สิ่่�งใดสิ่่�งหนึ่่�ง หรืือเมื่่�อตกอยู่่�ในสถานการณ์์ที่่�ต้้องตััดสิินใจอย่่างใดอย่่างหนึ่่�งแล้้ว จะใช้้หลััก

หรืือมาตรการอะไรมาตัดัสินิว่า่การกระทำนั้้�นถูกูหรืือผิดิ และมีเีหตุผุลอย่า่งไรที่่�ใช้ห้ลักั หรืือ



มหาวิิทยาลััยมหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย วิิทยาเขตเชีียงใหม่่ 
ผ่่านการรัับรองคุุณภาพจาก TCI  (กลุ่่�มที่่� 2)    

วารสารปรััชญาอาศรม  ปีีที่่� 5 ฉบัับที่่� 1 |  มกราคม - มิิถุุนายน  2566130

มาตรการนั้้�นมาตััดสิิน อีีกทั้้�ง มนุุษย์์นำสิ่่�งใดมาเป็็นเกณฑ์์ในการตััดสิินความถููก ความผิิด 

หากมิิได้้เอาความรู้้�สึึกส่่วนตััว กฎหมาย จารีีต ประเพณีี หรืือความเชื่่�อมาตััดสิิน แล้้วมีี

เหตุุผลอะไรมาเป็็นมาตรฐานรองรัับในการตััดสิินในเรื่่�องนั้้�น ๆ ว่่าดีีชั่่�ว ถููกผิิด และมีีเกณฑ์์

ตััดสิินคุุณค่่าที่่�แน่่นอนตายตััวหรืือไม่่

3 . อุดุมคติหิรืือเป้า้หมายสูงูสุดุของชีวีิติ (The search for the morally good 

life.) คืือการศึกึษาว่า่ ชีวีิติมนุษุย์เ์กิดิมาเพื่่�ออะไร, ชีวีิติที่่�ดีีหรืือชีวีิติที่่�ประเสริฐิที่่�มนุษุย์ค์วร

แสวงหาควรเป็็นชีีวิิตแบบใด, มนุุษย์์ควรใช้้ชีีวิิตอย่่างไรจึึงคุ้้�มค่่าของการเกิิดมาเป็็นมนุุษย์์, 

อะไรคืือความดีีสูงูสุดุซ่ึ่�งมนุษุย์์ควรประพฤติปิฏิบิัตัิ ิหรืืออุดุมคติิอันัสูงูสุดุของมนุุษย์์ควรเป็็น

เช่่นไร และมนุุษย์์ควรจะประพฤติิปฏิิบััติิตนอย่่างไรจึึงจะบรรลุุถึึงอุุดมการณ์์นั้้�นได้้

ดัังนั้้�น จะเห็็นได้้ว่่าการบำเพ็็ญมหากุุศลโดยถวายเลืือดเนื้้�อเพื่่�อให้้บรรลุุถึึงเป้้า

หมายสููงสุุดในชีีวิิตเป็็นการกระทำโดยอิิงอาศััยศรััทธาความเชื่่�อของกลุ่่�มประชานิิยมที่่�มีี

ต่่อในศาสนาเป็็นหลััก เพราะศาสนาตั้้�งอยู่่�บนรากฐานของความเชื่่�อ และความศรััทธาเป็็น

องค์ป์ระกอบ อีกีทั้้�งมีคีำสอนจากศาสดาที่่�แน่น่อนตายตัวั ซึ่่�งศาสนิกิชนต้อ้งมีคีวามเชื่่�อและ

ปฏิบิัตัิติามได้้ แตกต่่างจากจริยศาสตร์์ทั่่�วไปซ่ึ่�งเป็็นเรื่่�องของการโต้้แย้้งและแสดงเหตุุผล (Arg-

gument/Reasoning) ดัังนั้้�น คำตอบที่่�ได้้นั้้�นจึึงไม่่ตายตััวหรืือเป็็นมาตรฐานแน่่นอน หาก

แต่่ขึ้้�นอยู่่�กัับสถานการณ์์

กลุ่่�มเหตุุผลนิิยม (ไม่่เห็็นด้้วย)

เมื่่�อพิิจารณาตามหลัักคำสอนของพระพุุทธศาสนาแล้้ว จะเห็็นได้้ว่่าการตััด

ศีีรษะของพระโพธิิสััตว์์ตามที่่�กล่่าวในคััมภีีร์์อนาคตวงศ์์ก็็ดีี ของนายเรืืองและนายนกในยุุค

ต้้นรััตนโกสิินทร์์ก็็ดีี ล้้วนเป็็นการกระทำเพื่่�อบรรลุุเป้้าหมายสููงสุุดในชีีวิิตตามศรััทธาความ

เชื่่�อดัังกล่่าวนั้้�น ถึึงจะเป็็นการกระทำที่่�อุุทิิศเพื่่�อเป็็นพุุทธบููชา แต่่ก็็จััดเป็็นอััตวิินิิบาตกรรม 

และในทางพระพุุทธศาสนาก็็มีีการกล่่าวไว้้อย่่างชััดเจน

อััตวิินิิบาตกรรม

อััตตวิินิิบาตกรรม หมายถึึง การทำลายตััวเอง, ฆ่่าตััวเอง บััดนี้้� เขีียน 

อัตัวิินิบิาตกรรม(พระพรหมคุณุาภรณ์ ์ป.อ. ปยุตฺุโฺต, 2549 : 531) “การฆ่า่ตัวัตาย เป็น็ การ

แสดงความอัับจนพ่่ายแพ้้หมดหนทางแก้้ไข หมดทางออกอย่่างอื่่�น สิ้้�นหนทางแล้้ว เมื่่�อฆ่่า

ตัวัก็เป็็นการทำลายตััว เมื่่�อทำลายตััวก็เ็ป็็นการทำลายประโยชน์์ทุกุอย่า่งที่่�พึงึได้ใ้นชีวีิติ ใน

บางกลุ่่�มบางหมู่่�เห็็นว่าการฆ่า่ตัวัตายในบางกรณีีเป็น็เกียีรติสิูงู แต่ท่างพระพุุทธศาสนาแสดง



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus
 Quality certified by TCI (Tier 2)

    

Journal of Prajna Ashram Vol.5  No. 1  | January - June  2023 131

ว่า่เป็น็โมฆกรรม คืือกรรมที่่�เปล่า่ประโยชน์ ์เรียีกผู้้�ทำว่า่ คนเปล่า่ เท่า่กับัว่า่ตายเปล่า่ๆ ควร

จะอยู่่�ทำอะไรให้้เกิิดประโยชน์์ต่่อไปได้้ ก็็หมดโอกาส” (คมชััดลึึกออนไลน์์, 2565) 

วิิจารณ์์คััมภีีร์์อนาคตวงศ์์ตามหลัักพระธรรมวิินััย

การกระทำอััตวิินิิบาตกรรมในคััมภีีร์์อนาคตวงศ์์นั้้�น แม้้จะเป็็นไปเพื่่�อถวาย

เป็็นพุุทธบููชาและเพื่่�อปรารถนาพระโพธิิญาณก็็จริิง แต่่เมื่่�อพิิจารณาเหตุุและผลตามหลััก

พระธรรมวินัิัยจะเห็็นได้ช้ัดัว่า่ผิดิ ขัดัแย้ง้ และเพี้้�ยนจากหลักัพระธรรมวินัิัยในทางพระพุุทธ

ศาสนาในหลาย ๆ ด้้านอย่่างชััดเจน ดัังนี้้�

1. ขััดแย้้งพระวิินััย - หลัักการใหญ่่ของพระพุุทธศาสนาและพระพุุทธเจ้้าทุุก

พระองค์์ไม่่ทรงส่ง่เสริมิการสัังหารผลาญชีีวิติ การเข่น่ฆ่า่ราวี ีการทารุุณกรรม ไม่่ว่า่ชีวีิติของตน 

หรืือ ชีวีิติของคนอื่�น สัตัว์์อื่่�น ทรงตำหนิิไว้อ้ย่่างรุุนแรงในพระวินัิัยว่่า การฆ่่าตนเองนั้้�นเป็็นบาป

มหันัต์ เป็น็พฤติกิรรมที่่�ไม่ด่ีงีามด้ว้ยประการทั้้�งปวง ทรงบัญัญัตัิไิว้ใ้นพระวินิัยัว่า่ การฆ่า่คน 

หากพระสงฆ์์ทำเองก็็ดีี สั่่�งให้้คนอื่่�นทำก็็ดีี ถืือว่่า ผิิดพระวิินััยขั้้�นสููงสุุด คืือ ขาดจากความ

เป็็นพระทัันทีีที่่�ลงมืือทำ ชั้้�นแต่่การเขีียนคััมภีีร์์พรรณนาคุุณของความตาย แล้้วมีีคนเอาไป

ทำตามจนตายตกตามกัันไป ก็็ไม่่ได้้ทั้้�งนั้้�น (ปาราชิิกสิิกขาบทที่่� 3) ดัังข้้อความในพระวิินััย

ปิิฎกว่่า

“อนึ่่�ง ภิิกษุใุดจงใจพรากกายมนุุษย์จ์ากชีวีิติ หรืือแสวงหาศัสัตราอัันจะปลิดิชีวีิติ

ให้แ้ก่ก่ายมนุุษย์นั้้�น แม้้ภิิกษุนุี้้�ก็เ็ป็น็ปาราชิิก หาสัังวาสมิิได้้ (หมดสิิทธิ์์�อยู่่�ร่ว่มกับัภิกิษุสุงฆ์)์”

ทรงบััญญััติิเพิ่่�มเติิมอีีกว่่า

“ภิิกษุใุดพรากกายมนุุษย์จากชีีวิติหรืือแสวงหาศาสตราอัันจะปลิดิชีวีิติให้้แก่่กายมนุุษย์ 

นั้้�น หรือืพรรณนาคุณุแห่่งความตาย หรือืชัักชวนเพื่่�ออันัตาย ด้้วยถ้้อยคำว่่า แน่่ะนายผู้้�เป็็น 

ชาย จะประโยชน์อ์ะไรแก่ท่่า่น ด้ว้ยชีวีิติอันัแสนลำบากยากแค้น้นี้้� ท่า่นตายเสียีดีกีว่า่เป็น็อยู่่� 

ดัังนี้้� เธอมีีจิิตอย่่างนี้้� มีีใจอย่่างนี้้� มีีความมุ่่�งหมายอย่่างนี้้� พรรณนาคุุณในความตายก็็ดีี ชััก 

ชวนเพื่่�ออัันตายก็็ดีี โดยหลายนััย แม้้ภิิกษุุนี้้�ก็็เป็็นปาราชิิก หาสัังวาสมิิได้้ (ผิิดวิินััยขั้้�นสููงสุุด 

ขาดจากความเป็็นพระทัันทีีที่่�ละเมิิด)” (พระไตรปิิฎกภาษาไทยฉบัับหลวง เล่่ม 1 ข้้อ 176 

-180 : 288 - 294)

2. ขัดัแย้้งพระธรรม - เพราะขัดักับัหลักัแห่่งสติปัิัญญา ความเมตตาการุณุย์์ หลักั

สันัติภิาพ หลักัขันัติธิรรม และหลักัศักัดิ์์�ศรีแีห่่งความเป็็นมนุุษย์์ที่่�แสดงว่่า ทุกุชีวีิติล้้วนมีคีุณุค่่า 

มีคีวามหมาย ไม่่ควรมีชีีวีิติไหนที่่�ควรถูกูกระทำทารุณุกรรม ชั้้�นที่่�สุดุแม้้แต่่มดและปลวกก็ค็วร

ได้้รับัการปกป้้องชีีวิติอย่่างถึงึที่่�สุดุ ซึ่่�งเป็็นจุดุยืืนใหญ่่ของพระพุุทธศาสนา ตัวัอย่่างเช่่น



มหาวิิทยาลััยมหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย วิิทยาเขตเชีียงใหม่่ 
ผ่่านการรัับรองคุุณภาพจาก TCI  (กลุ่่�มที่่� 2)    

วารสารปรััชญาอาศรม  ปีีที่่� 5 ฉบัับที่่� 1 |  มกราคม - มิิถุุนายน  2566132

2.1 ขััดแย้้งหลัักมนุุษยธรรมอัันเป็็นจริิยธรรมพื้้�นฐานของสัังคม (ศีีล 5) ข้้อที่่� 

1 ที่่�ระบุุว่่า ห้้ามฆ่่าสััตว์์ตััดชีีวิิต คนธรรมดาฆ่่า ก็็ไม่่ควร พระสงฆ์์ฆ่่าก็็ไม่่ควร ยิ่่�งเป็็นพระ

โพธิิสััตว์์ผู้้�จะตรััสรู้้�เป็็นพระสััมมาสััมพุุทธเจ้้ายิ่่�งไม่่ควรด้้วยประการทั้้�งปวง

2.2 ขัดัแย้้งหลักัเมตตาธรรม ที่่�สอนว่า “โลกทั้้�งผองเป็็นพี่่�น้อ้งกััน” เราทุุกคนควร 

อยู่่�ร่่วมกัันด้้วยเมตตาและไมตรีีดัังหนึ่่�งมารดาเมตตาบุุตรน้้อยกลอยใจของตน

2.3 ขัดัแย้ง้หลักัอหิิงสา ที่่�สอนว่า เราต้้องไม่่เบียีดเบีียนตน ไม่่เบียีดเบีียนคนอื่�น 

ไม่่ว่่าจะโดยตั้้�งใจหรืือไม่่ตั้้�งใจก็็ตาม ดัังข้้อความที่่�ว่่า “อหิิงฺฺสาปรโม ธมฺฺโม” แปลว่่า “การ

ไม่่เบีียดเบีียน เป็็นบรมธรรม”

2.4 ขัดัแย้้งหลักัอภััยทาน ที่่�สอนว่า ให้้สัตัวโลกอยู่่�ร่วมกันัโดยมีีจิติปราศจากเวร

ภััยไร้้พยาบาท เช่่น คำสอนที่่�ว่่า “อพฺฺยาปชฺฺฌํํ สุุขํํ โลเก” ที่่�แปลว่่า “ความไม่่พยายาทจอง

เวรซึ่่�งกัันและกัันเป็็นความสุุขในโลก” หรืือ “เวรย่่อมระงัับด้้วยการไม่่จองเวร”

2.5 ขัดัแย้ง้หลักัโอวาทปาฏิิโมกข์ ์ที่่�สอนว่า่ สมณะในพุทุธศาสนาต้อ้งไม่ว่่า่ร้า้ย 

ไม่่ทำร้้ายไม่่เบีียดเบีียนใครๆ ผู้้�ทำร้้ายผู้้�อื่่�น ไม่่ชื่่�อว่่าเป็็นบรรพชิิต ผู้้�เบีียดเบีียนผู้้�อื่่�น ไม่่ชื่่�อ

ว่่าเป็็นสมณะ

2.6 ขัดัแย้ง้หลักัขันัติธิรรม ที่่�สอนให้เ้รามีขีันัติอดทนอดกลั้้�น ไม่ใ่ช้ค้วามรุนุแรง

ตอบโต้้หรืือแก้้ปัญัหาในทุกกรณี ีเช่น่ที่่�ตรัสัว่า่ ความอดทนอดกลั้้�นเป็น็ตบะอย่า่งยอดเยี่่�ยม 

ความอดทนเป็็นเครื่่�องประดัับของนัักปราชญ์์

2.7 ขััดแย้้งหลัักสัันติิภาพในพุุทธศาสนา ที่่�ทรงสอนให้้แก้้ปััญหาทุุกชนิิดด้้วย

สัันติิวิิธีี ไม่่นิิยมใช้้ความรุุนแรง แม้้จะถููกกระตุ้้�นให้้ใช้้ความรุุนแรงแค่่ไหนก็็ไม่่ยอมตกเป็็น

เหยื่่�อหลุุดเข้้าไปสู่่�การใช้้ความรุุนแรงตอบโต้้เป็็นอัันขาด ในกกจููปมสููตร ถึึงกัับตรััสว่่า

“ผู้้�ใดก็็ตาม ถููกโจรใจบาปจัับไปมััดตรึึงสองมืือสองเท้้าเอาไว้ ้จากนั้้�นถููกโจรหั่่�น

จนขาดเป็น็สองท่่อนด้ว้ยเลื่่�อยอันัคม หากใครก็ต็ามที่่�ถููกทารุุณรรมอย่า่งนี้้� มีใีจโกรธตอบ พึึง

ทราบว่่า คนคนนั้้�นไม่่ใช่่สาวกของพระพุุทธเจ้้า”

2.8 ขััดแย้้งหลัักการห้้ามบููชายััญด้้วยการฆ่่าคน ฆ่่าสััตว์์ เป็็นเครื่่�องเซ่่นสัังเวย

หรืือเคร่ื่�องบััดพลี ีซึ่่�งจุดุยืืนน้ี้�พระพุทุธเจ้า้ทรงสอนให้ล้้้มเลิกิอย่า่งเบ็ด็เสร็จ็เด็ด็ขาด ในพระ

ไตรปิิฎก็็มีีข้้อความตำหนิิการบููชายััญด้้วยการฆ่่าสััตว์์ตััดชีีวิิตเอาไว้้เป็็นอัันมาก เป็็นต้้นว่่า

“ถ้้าคนฆ่่าคน คนฆ่่าสััตว์์ (บููชายััญ) แล้้วจะบริิสุุทธิ์์� และผู้้�ถููกฆ่่าจะเข้้าถึึงแดน

สวรรค์์ พวกพราหมณ์์ (ผู้้�เป็็นเจ้้าตำรัับฆ่่าสััตว์์บููชายััญ) ก็็พึึงฆ่่าพวกพราหมณ์์ด้้วยกััน หรืือ

พึึงฆ่่าพวกที่่�เชื่่�อถืือถ้้อยคำของพวกพราหมณ์์เสีียสิิ พวกเนื้้�อ พวกปศุุสััตว์์ และโคตััวไหนๆ 



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus
 Quality certified by TCI (Tier 2)

    

Journal of Prajna Ashram Vol.5  No. 1  | January - June  2023 133

ไม่่ได้้อ้้อนวอนขอให้้ฆ่่าตััวมัันเลย มีีแต่่ดิ้้�นรนต้้องการมีีชีีวิิตอยู่่�ในโลกนี้้� แต่่คนไปเอาเหล่่า

ปศุุสััตว์์มาผููกเข้้าที่่�เสาหลัักบููชายััญ แล้้วพวกพาลชนก็็ยื่่�นหน้้าเข้้าไปตรงเสาบููชายััญที่่�ผููก

สััตว์์ไว้้ พร่่ำพรรณนาถ้้อยคำงามเสนาะที่่�แต่่งสรรว่่า เสาหลัักบููชายััญนี้้�จะอำนวยสิ่่�งที่่�

ท่่านปรารถนาแก่่ท่่านในโลกหน้้าจะเป็็นของยั่่�งยืืนในสััมปรายภพ...”

2.9 ขััดแย้้งหลัักสติิ-ปััญญา การจะทำอะไรก็็ตาม ต้้องใช้้สติิไตร่่ตรอง

อย่่างลึกึซึ้้�ง มีคีวามยับัยั้้�งชั่่�งใจ ลืือกทำแต่่พฤติิกรรมที่่�เป็็นคุณุ ไม่่มีโีทษเคลืือบแฝง 

และต้้องใช้้ปััญญา คืือ พิิจารณาเป็็นอย่่างดีี ความสมเหตุุสมผล.ไม่่มีีช่่องให้้ตำหนิิ

ติติิงิได้้ ทั้้�งในปัจจุบัุันและในอนาคต การตัดัหัวัถวายเป็็นพุทุธบูชูา ถ้้าพิจิารณาด้้วย

หลัักสติิปััญญา.ก็็นัับว่่าขาดความสมเหตุุสมผล เพราะตััดหััวแล้้วจะยัังมีีชีีวิิตอยู่่�ได้้

อย่่างไร และ พระพุุทธเจ้้าปกติิที่่�ไหนจะทรงยิินดีที่่�เห็็นลูกศิิษย์์ตััดหััวมาติิดกััณฑ์์เทศน์

ตามหลัักของการแสดงธรรม พระพุุทธเจ้้าท่่านจะไม่่แสดงธรรมเพื่่�อแลกกััณฑ์์เทศน์ 

อย่่าว่่าแต่่กัณัฑ์์เทศน์ที่่�เป็็นหัวคนเลย แม้้แต่่เป็็นปัจจัยสี่่�ทั่่�วไปท่่านก็ไม่่รัับ ท่่านแสดงธรรมเพ่ื่�อ

หวัังประโยชน์์สุขุของมหาชนล้วนๆ เท่่านั้้�น ไม่่ได้้แสดงธรรมเพราะหวังัผลตอบแทนใดๆ ทั้้�งสิ้้�น

2.10 ผิิดจุุดมุ่่�งหมายของพระพุุทธศาสนา ที่่�ว่่า ผู้้�จะบรรลุุถึึงพระนิิพพานได้้ 

ต้้องปฏิิบััติิตามอริิยมรรคมีีองค์์ 8 ให้้บริิบููรณ์์ เมื่่�ออริิยมรรคสมบููรณ์์ อริิยผล คืือ มรรค 

ผล นิิพพาน ก็็จะตามมา แต่่ที่่�เห็็นในเรื่่�องราวที่่�กล่่าวขานนั้้�น แค่่ตััดหััวก็็หวัังอานิิสงส์์ให้้ได้้

เป็น็สัมัมาสัมัพุทุธะในอนาคตกาลเลย ถ้า้จุดุเริ่่�มของการเป็็นพุทธะเต็็มไปด้้วยความโหดร้้าย

อย่า่งน้ี้� ก็ข็ัดัอย่่างยิ่่�งกัับการที่่�พระพุุทธศาสนาเป็็นศาสนาของเมตตาอาทร ศาสนาแห่่งสัันติ 

ศาสนาแห่่งปััญญา เพราะเริ่่�มต้้นมาก็็วิิปริิตผิิดมนุุษย์์เสีียแล้้ว

2.11 ผิดิหลักัการไม่ย่ึดึติดิถืือมั่่�น พุทุธศาสนาสอนว่า่ ชาวพุทธไม่ค่วรยึดึติดิถืือ

มั่่�นในศีลี และพรต (ข้อ้ปฏิบิัตัิพิิเิศษบางอย่่าง) ว่า่ จะทำให้ไ้ด้บ้รรลุมุรรค ผล นิพิพาน อย่า่ง

ฉัับพลัันทัันใด เช่่น กิินอาหารอย่่างนี้้�...ปฏิิบััติิอย่่างนี้้� ห่่มผ้้าสีีนี้้� ไม่่นั่่�งไม่่นอนอย่่างนี้้�ตลอด

สามวัันเจ็็ดวััน เคร่่งครััดกว่่าคนธรรมดาขนาดนี้้� ฯลฯ แล้้วจะได้้บรรลุุมรรค ผล นิิพพาน 

ทัันอกทัันใจ shot cut ทางลััดอย่่างนี้้�ไม่่มีีในพุุทธศาสนา แต่่ท่่านสอนให้้เราควรศึึกษา

และปฏิิบััติิไปตามหลัักการอย่่างค่่อยเป็็นค่่อยไปตามลำดัับ เมื่่�อเหตุุปััจจััยสุุกงอม มรรค 

ผล นิิพพาน จึึงจะบัังเกิิด

2.12 ผิิดหลัักทางสายกลาง พุุทธศาสนาสอนหลัักทางสายกลาง คืือ ทางที่่�

ไม่่ข้้องแวะกัับทางสุุดโต่่งสองสาย ทั้้�งแบบตามใจกิิเลสจนจมอยู่่�ในกิิเลส (วััตถุุนิิยม) และ

สวนทางกิิเลสจนหมกมุ่่�นกัับการฝึึกจิิตโดยไม่่สนใจร่่างกาย (จิิตนิิยม) แต่่ท่่านสอนให้้ดููแล



มหาวิิทยาลััยมหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย วิิทยาเขตเชีียงใหม่่ 
ผ่่านการรัับรองคุุณภาพจาก TCI  (กลุ่่�มที่่� 2)    

วารสารปรััชญาอาศรม  ปีีที่่� 5 ฉบัับที่่� 1 |  มกราคม - มิิถุุนายน  2566134

ร่่างกายให้้แข็็งแรง และอาศััยกายที่่�แข็็งแรงนั้้�นเป็็นฐานในการฝึึกจิิตให้้เกิิดภาวะ “อิินทรีีย

สมตา” คืือ ดุุลยภาพทางกายและทางจิิต ดัังนั้้�น การตััดหััวบููชาพระพุุทธเจ้้าเพื่่�อแลกเอา

พระโพธิิญาณ จึึงเป็็นหนทางสุุดโต่่งชนิิดตกขอบ ออกทะเลไปไกล เข้้าขั้้�นบ้้าดีีเดืือดหรืือ

วิิกลจริิต ซึ่่�งพระพุุทธองค์์ทรงปฏิิเสธไว้้หมดแล้้วว่่า แนวทางสุุดโต่่งอย่่างนี้้�ไม่่ควรทำ (พระ

เมธีีวชิิโรดม (ว.วชิิรเมธีี), 2564 : ออนไลน์์)

จะเห็็นได้้ว่่าการเสีียสละชีีวิิตเป็็นทานซึ่่�งถืือว่่าเป็็นบารมีีขั้้�นสูงสุุดกล่่าวมานี้้� 

ล้้วนเกิิดจากการมีีน้้ำใจเมตตาการุุณย์์ ต้้องการช่่วยเหลืือผู้้�อื่่�นให้้รอดจากความตกทุุกข์์ได้้

ยาก หรืือไม่่เช่่นนั้้�นก็็เพื่่�อปลุุกมโนธรรมสำนึึกของคน ของสััตว์์ทั้้�งหลาย ให้้ลด ละ เลิิกการ

เบีียดเบีียนกััน ไม่่ได้้มีี “เจตนาจะฆ่่าตััวตาย” เป็็นพื้้�นฐาน หากแต่่เป็็น “เจตนาจะช่่วยคน

อื่่�น ชีวีิติอื่่�น” ให้ร้อดจากความทุกุข์์ยากหรืือความลำบาก พระพุุทธองค์ไ์ม่่เคยมีคีำสอนที่่�ให้้

คนอยากตายหรืือส่่งเสริิมให้้ฆ่่าตััวตายเพื่่�อพระองค์์หรืือเพื่่�อมรรคผลใด ๆ ทั้้�งสิ้้�น

อภิิปรายผล
ความรู้้�ของมนุุษย์์เป็็นสิ่่�งที่่�มีีมาแต่่กำเนิิดเป็็นความรู้้�ชนิิดติิดตััวมนุุษย์์มาและมีี

ลัักษณะเป็็นเหตุุผล กลุ่่�มเหตุุผลนิิยมนี้้�กล่่าวว่่า ความรู้้�เกิิดจากเหตุุผล เดการ์์ตนัักปรััชญา

คนแรกของกลุ่่�มเหตุุผลนิิยมนี้้�กล่่าวว่่า เหตุุผลเกิิดจากสััญชาตญาณที่่�มีีอยู่่�ในมนุุษย์์ทุุกคน 

เป็็นสิ่่�งที่่�พระเจ้้าได้้ประทานให้้ไว้้แก่่มนุุษย์์ทุุกคน กลุ่่�มเหตุุผลนิิยมนี้้�มีีหลัักการขั้้�นพื้้�นฐาน 

สอดคล้้องกัับ หนัังสืือปรััชญาเบื้้�องต้้น ของ ศรััณย์์ วงศ์์คำจัันทร์์ ที่่�กล่่าวถึึงทฤษฎีีเหตุุผล

นิิยม ดัังนี้้� (ศรััณย์์ วงศ์์คำจัันทร์์, 2543 : 156)

1. เหตุผุลนิยิมเชื่่�อว่า่ เหตุผุลเป็น็อิสิระจากประสาทสัมัผัสั เหตุผุลทำให้ส้ามารถ

เข้้าใจสิ่่�งต่่าง ๆ ได้้อย่่างถููกต้้อง เหตุุผลสามารถใช้้ได้้ในทางคณิิตศาสตร์์ในขณะเดีียวกัันก็็

ใช้ไ้ด้ใ้นทางปรัชัญาเช่น่กัน ดังันั้้�น วิธิีขีองกลุ่่�มเหตุผุลนิยิมจึึงเรียีกว่่าวิธีิีการทางคณิิตศาสตร์์

2. เหตุุผลนิยมปฏิิเสธความรู้้�ทางประสบการณ์์ ทางประสาทสััมผััส เพราะถืือว่่า

ประสบการณ์์ทางประสาทสััมผััสทำให้้คนหลงผิิดได้้ ดังันั้้�น จึงึได้้สามารถใช้เ้ป็็นแนวทางแห่่ง

ความรู้้�ได้้

3. ความรู้้�เป็็นสิ่่�งที่่�มีีมาแต่่กำเนิิด ความรู้้�เกิิดจากความคิิดหรืือเหตุุผลเพีียง

อย่่างเดีียว และความรู้้�ที่่�เกิิดจากเหตุุผลนี้้�เป็็นความรู้้�ที่่�แน่่นอน เป็็นความรู้้�ที่่�เป็็นจริิงทาง

คณิิตศาสตร์์ เป็็นความรู้้�ที่่�เป็็นภายในและเป็็นสากล



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus
 Quality certified by TCI (Tier 2)

    

Journal of Prajna Ashram Vol.5  No. 1  | January - June  2023 135

ความหมายของเหตุุและผล

คำว่่า “เหตุุผล” เมื่่�อแยกออกแล้้วจะเห็็น 3 คำคืือ “เหตุุ” “ผล” และ 

“เหตุุผล”เหตุุ คืือ สิ่่�งที่่�ทํําให้้เกิิดผล หรืือ ผลลััพธ์์หรืือกล่่าวในทางกลัับกััน 

ผล คืือ สิิงที่่�เกิิดจากเหตุุ (โชษิิตา มณีีใส และ นิิติิพงศ์์ พิิเชฐพัันธุ์์�, 2554 : 121) 

ดัังนั้้�นความสััมพัันธ์์ของเหตุุและผลคืือ เหตุุการณ์์ที่่�เป็็นเหตุุ เป็็นที่่�มาของเหตุุการณ์์ที่่�เป็็น

ผล ในขณะเดีียวกันเหตุุการณ์์ที่่�เป็็นผลก็คืือ ปฏิิกิริิิยาที่่�ตอบสนองเหตุุการณ์์ที่่�เป็็นเหตุุ โดย

แสดงแผนภาพดัังต่่อไปนี้้�

ความสมเหตุุสมผล (Validity) 

ความสมเหตุสุมผล หมายถึงึการที่่�ข้อ้อ้า้ง (argument) มีคีวามถูกูต้อ้ง มีคีวาม

สอดคล้้อง มีีความกลมกลืืนกัับหลัักเกณฑ์์และหลัักการที่่�ตรรกวิิทยาได้้วางไว้้ และหลััก

เกณฑ์ท์ี่่�วางไว้น้ั้้�นมีทั้้�งความเป็็นไปได้้ (possibility) และความเป็็นไปไม่ไ่ด้ ้(impossibility) 

ในเรื่่�องหรืือปัญัหาที่่�เรากำลังัตรวจสอบ หรืือ ทดสอบ ซึ่่�งความสมเหตุสุมผลกับัความเป็น็ไป

ได้ ้และความไม่่สมเหตุุสมผลกับความเป็็นไปไม่่ได้้ จะเป็็นตัวบ่งบอกถึึงผลสรุุปในเรื่่�อง หรืือ

ปััญหานั้้�น ๆ เอง และยัังส่่วนคล้้ายกัับหลัักการทางพระพุุทธศาสนาที่่�เน้้นสอนเรื่่�อง กรรม 

และ ผลของกรรม อัันเป็็นตััว เหตุุ และผลด้้วย 

องค์์ความรู้้�ที่่�ได้้รัับ
พุทุธศาสนาถืือว่่า “คนจะบริสิุทุธิ์์�ด้้วยปััญญา” (ปญฺญฺาย ปริสิุชฺุฌฺติ)ิ การตัดัหัวัเพื่่�อ

แลกกับัพระโพธิญิาณจึงึขััดแย้้งกับัหลักัการน้ี้�อย่่างสิ้้�นเชิงิและการตัดัหัวัเพื่่�อแลกกับัโพธิญิาณ

นี้้�ก็ไ็ม่่ต่่างกับัการบููชายัญัด้้วยหัวัตัวัเองนี่่�ไม่่ใช่่การติดิกัณัฑ์์เทศน์ด้้วยศรัทัธา หากแต่่เป็็นการ

บูชูายััญด้้วยชีีวิติเลยทีีเดีียวการกระทำอย่่างน้ี้�นับัว่่าเป็็นการ “เลี้้�ยวผิดทางออกไปจากพระพุุทธ

ศาสนา” ชนิดิกู่่�ไม่่กลับัเพราะสวนทางนิพิพานอย่่างชนิดิตรงกันัข้าม  แม้้จะอ้้างว่่าเป็็นจริยิาของ

พระโพธิสัตัว์์ไม่่ควรเลียีนแบบ ก็ฟั็ังไม่่ขึ้้�นอยู่่�ดี เพราะดู ูๆ  แล้้ว พระโพธิสัตัว์์ก็ไ็ม่่ควรจะสิ้้�นคิดได้้ดังั 



มหาวิิทยาลััยมหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย วิิทยาเขตเชีียงใหม่่ 
ผ่่านการรัับรองคุุณภาพจาก TCI  (กลุ่่�มที่่� 2)    

วารสารปรััชญาอาศรม  ปีีที่่� 5 ฉบัับที่่� 1 |  มกราคม - มิิถุุนายน  2566136

ที่่�ระบุไุว้้ในคัมัภีร์ี์ถึงึการตัดัศีรีษะเพื่่�อแลกพระโพธิญิาณกันัง่าย ๆ  โดยไม่่ต้้องบำเพ็็ญศีลี สมาธิิ 

ปััญญา ให้้สุกุงอมตามลำดับัอย่่างที่่�ควรจะเป็็น 

บางท่่านอาจอธิิบายเหตุุการณ์์นี้้�อีีกมุุมมองหนึ่่�งว่่า เหตุุการณ์์นี้้�เป็็น“ปฏิิปทา

เฉพาะตัวัของพระโพธิสิัตัว์์” คนอื่่�นไม่่อาจทำได้้ เป็็นการบำเพ็็ญบารมีขีั้้�นสูงูสุดุ แม้้แต่่ชีวีิติก็็

ยอมถวายเพ่ื่�อบรรลุเุป้้าหมายสูงูสุุด คืือ พระโพธิญิาณ คนธรรมดาสามัญัทำเช่่นนี้้�ไม่่ได้้ ต้้องเป็็น

คนที่่�มุ่่�งหมายจะเป็็นพุทุธะเท่่านั้้�น คนอื่�นจึงึไม่่มีทีางเข้้าใจวิธิีคีิดิของพระบรมโพธิสัตัว์์ หรืืออย่่า

ไปคิดิแทนพระโพธิสิัตัว์์ผู้้�มีอีัธัยาศัยัยิ่่�งใหญ่่กว่่าคนทั่่�วไปที่่�เห็น็แก่่รัักตัวักลัวัตายเป็็นเจ้้าเรืือน  

ซึ่่�งการอธิิบายอย่่างน้ี้�ก็ไ็ม่่สมเหตุุสมผลอยู่่�ดี ยิ่่�งเป็็นปฏิิปทาของพระโพธิสัตัว์์ ยิ่่�งควร

จะเป็็นเรื่่�องราวที่่�หาข้้อตำหนิิไม่่ได้้เลย แต่่เหตุุการณ์์นี้้�มีีช่่องโหว่่ให้้ตำหนิิได้้มากมาย ซ้้ำยััง

เป็น็การแสดงออกซึ่่�งการเบียีดเบียีนตนเองอย่า่งชัดัเจนอีกีต่า่งหาก หากมองกันัยาว ๆ  การ

ทำอย่่างน้ี้�ก็เ็ป็น็การทิ้้�งตัวัอย่่างที่่�ไม่ด่ีไีว้ใ้ห้ค้นรุ่่�นหลังัเจริญรอยตาม และความเดืือดร้้อนย่อม

เกิดิแก่่ผู้้�เจริญิรอยตาม ซ่ึ่�งนั่่�นไม่จ่ัดัเป็น็วิสิัยัของพระโพธิสัิัตว์แ์น่น่อน หรืือถ้้าจะเกณฑ์์ให้ท้ำ 

ก็็ควรย้้ำไว้้ด้้วยว่่า เรื่่�องอย่่างนี้้�เป็็นเรื่่�อง “นอกพระไตรปิิฎก” (พาหิิรกถาหรืือสาวกภาษิิต) 

หรืือ “เป็็นเรื่่�องแต่่งใหม่่ในภายหลัังหลายร้้อยปีีจากพุุทธกาล” จึึงไม่่มีีความน่่าเชื่่�อถืือพอที่่�

จะลากเข้้ามาเป็็นส่่วนหนึ่่�งแห่่งคำสอนของพระพุุทธเจ้้าได้้แบบร้้อยเปอร์์เซนต์์

สรุุป 
เนื้้�อหาในคััมภีีร์์อนาคตวงศ์์อาจจะไม่่ใช่่สิ่่�งที่่�บุุคคลทั่่�วไปจะสามารถ “เลีียนแบบ” 

หรืือประพฤติติามพระโพธิสิัตัว์โ์ดยตรง แต่ก่ารบำเพ็ญ็บารมีขีั้้�นอุกุฤษฎ์เ์ช่น่นี้้�ย่อ่มสร้า้งความ

สะเทืือนอารมณ์์อย่่างสููง เร้้าให้้เกิิดศรััทธา สร้้างแรงบัันดาลใจ แสดงให้้เห็็นคุณุค่่าอัันสููงยิ่่�ง

ของทานปรมััตถบารมีีที่่�เกิิดจากจิิตใจที่่�บริิสุุทธิ์์�ของพระโพธิิสััตว์์ที่่�สละความตระหนี่่� ความ

ยึึดมั่่�นถืือมั่่�น รวมไปถึึงความแน่่วแน่่มั่่�นคงและองอาจกล้้าหาญที่่�จะสละชีีวิิตเป็็นทานเพื่่�อ

บรรลุุพระโพธิิญาณหรืือความหลุุดพ้้นจากวััฏสงสาร ซึ่่�งตรงกัันข้้ามกัับกรณีีของพระธรรม

กรหรืือนายธรรมกร วัังปรีีชา (ลาสิิกขาก่่อนจะตััดศีีรษะ) อดีีตเจ้้าสำนัักสงฆ์์ภููหิินกอง 

จ.หนองบัวัลำภู ูที่่�ตัดัหัวัตัวัเองด้ว้ยกิโิยตินิแล้ว้หวังัจะเป็น็พระปัจัเจกพุทุธเจ้า้ในอนาคตกาล

อย่า่งนี้้� แม้ผู้้้�กระทำจะอธิิบายว่่า ที่่�ทำก็็เพราะอยากตรััสรู้้�จะได้้มาช่ว่ยคนเร็ว็ ๆ   และการกระ

ทำนั้้�น ไม่่ได้ผ้ิดิหรืือขััดกับัพระธรรมวินัิัยในทางพระพุุทธศาสนาก็็ตาม แต่่ก็ย็ังัขัดัแย้้งกับัหลักั

เหตุแุละผลทางพระพุุทธศาสนา คืือการกระทำดัังกล่า่วไม่ส่มเหตุุสมผลอยู่่�ดี แย่ย่ิ่่�งกว่า่นั้้�น ก็็

ดูจูะเป็็นการมัักง่่ายเสีียด้้วยซ้้ำ เพราะเป็็นการมองข้้ามขั้้�นตอนของการเพีียรพยายามบำเพ็็ญ 



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus
 Quality certified by TCI (Tier 2)

    

Journal of Prajna Ashram Vol.5  No. 1  | January - June  2023 137

ศีีล สมาธิิ ปััญญา ซึ่่�งไม่่ใช่่ธรรมชาติิของพระโพธิิสััตว์์ที่่�มัักเต็็มไปด้้วยความรอบคอบ เปี่่�ยม

ด้้วยสติิปััญญา ไม่่ผลีีผลาม และคำนึึงถึึงความสง่่างามของพฤติิกรรมด้้วยเหตุุและผลเสมอ

ถ้้าหากจุุดประสงค์์ของผู้้�แต่่งคััมภีีร์์อนาคตวงศ์์เป็็นการเขีียนให้้เป็็นการบำเพ็็ญ 

“ปรมััตถบารมีี” คืือ การถวายชีีวิติเป็็นทาน อันัเป็็น “ทานขั้้�นสูงสุดุ” ดังัที่่�กลุ่่�มประชานิิยม

ได้เ้สนอไว้้ว่า่เป็น็การกระทำตามอุดุมคติหิรืือเพื่่�อเป้า้หมายสูงูสุดุของชีวีิติ  ก็ค็งเป็็นการจับั

ประเด็น็ผิดิพลาดของท่า่นผู้้�เขียีนคัมัภีรี์เ์อง คงไม่ใ่ช่เ่จตนารมณ์ข์องพระโพธิสัิัตว์แ์ละคงไม่ใ่ช่่

คำสอนของพระพุุทธเจ้้าองค์์ไหนแน่่นอนที่่�จะทรงยิินดีีในการฆ่่าหรืือการบููชายััญ 

บรรณานุุกรม
กรมการศาสนา.  (2514).  พระไตรปิิฎกภาษาไทยฉบัับหลวง. กรุุงเทพมหานคร 

: โรงพิิมพ์์กรมการศาสนา

คมชััดลึึกออนไลน์์.  (10 ธัันวาคม 2564). "อััตวิินิิบาตกรรม" การตายที่่�ไม่่หลุุดพ้้น. 

สืืบค้้นเมื่่�อวัันที่่� 10 เมษายน 2566,  จาก  https://www.komchadluek.

net/news/496340.

ชััยวััฒน์์ อััตพััฒน์์, รศ. (2540). จริิยศาสตร์์. กรุุงเทพมหานคร : สํํานัักพิิมพ์์มหา

วิิทยาลััยรามคํําแหง.

พระมหากัันต์์ วฑฺฒนวํโส (มโนวัฒนัันท์์). (2537). การศึึกษาเปรีียบเทีียบแนวความ

คิิดเรื่่�องเกณฑ์์การตััดสิินทางจริิยธรรมในจริิยศาสตร์์ของค้้านท์์กัับใน

พุุทธจริิยศาสตร์ ์ตามทรรศนะของพระเทพเวทีี (ป.อ .ปยุุ ตฺฺ โต) . 

วิิทยานิิพนธ์์พุุทธศาสตรมหาบััณฑิิต มหาวิิทยาลััยมหาจุุฬาลงกรณราช

วิิทยาลััย 

พระพรหมคุุณาภรณ์ ์  ( ป . อ .  ปยุุ ตฺฺ โ ต ) .  ( 2 549 ) .  พจนา นุุกรมพุุ ทธศาสน์ ์ 

ฉบัับประมวลศััพท์์. กรุุงเทพมหานคร : โรงพิิมพ์์บริิษััทสหธรรมิิก.

พระเมธีีวชิิโรดม (ว.วชิิรเมธีี).  (22 เมษายน 2564).  ศรััทธาที่่�วิิปริิตออกนอกแนวพุุทธ. 

สืืบค้้นเมื่่�อวัันที่่� 30 มีีนาคม 2566, จาก https://web.facebook.com/v.

vajiramedhi/photo/a.10152716740405877/10157781819610877/?

type=3&_rdc=1&_rdr

มหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย.  (2539).  พระไตรปิิฎกฉบัับภาษาไทย ฉบัับมหาจุุฬาลง

กรณราชวิิทยาลัยั. กรุงุเทพมหานคร : โรงพิิมพ์์มหาจุฬุาลงกรณราชวิทิยาลััย. 



มหาวิิทยาลััยมหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย วิิทยาเขตเชีียงใหม่่ 
ผ่่านการรัับรองคุุณภาพจาก TCI  (กลุ่่�มที่่� 2)    

วารสารปรััชญาอาศรม  ปีีที่่� 5 ฉบัับที่่� 1 |  มกราคม - มิิถุุนายน  2566138

โชษิิตา มณีีใส และ นิิติิพงศ์์ พิิเชฐพัันธุ์์�  . (2554). การคิิด อ่ ่านและเขีียนอย่่าง

มีวีิจิารณญาณ  (หน้้า 121). กรุุงเทพมหานคร : กระทรวงศึกึษาธิิการ.

สมเด็็จเจ้ ้าฟ้ ้ากรมพระยานริิศรานุุวััตติิวงศ์ ์ .  (2481). ลายพระหััตถ์ ์ถึึงพระยา

อนุุมานราชธน ใน สมเด็็จเจ้้าฟ้้ากรมพระยานริิศรานุุวััตติิวงศ์์.  บัันทึึกความ

รู้้�ต่่าง ๆ เล่่ม 2 (หน้้า 177) : สมาคมสัังคมศาสตร์์แห่่งประเทศไทย. 

สมเด็็จพระญาณสัังวร (เจริิญ สุุวััฑฒนมหาเถร) สมเด็็จพระสัังฆราช สกลมหาสัังฆ

ปริินายก. (2555). ทศบารมีี ทศพิิธราชธรรม. กรุุงเทพมหานคร : โรงพิิมพ์์

มหามกุุฏราชวิิทยาลััย.

ศรััณย์์ ทองปาน.  (2552). ลััทธิิอนาคตวงศ์์ : พุุทธศาสนาประชานิิยมยุุคต้้นกรุุง

รััตนโกสินทร์์. วารสารดำรงวิิชาการ. 18 (1), 102-115. 

ศรัณัย์์ วงศ์์คำจันัทร์์.  (2537).  ปรัชัญาเบื้้�องต้้น. กรุงุเทพมหานคร : โรงพิมิพ์์อมรการพิมิพ์์ 

อเนก  นาวิิกมููล.  (2547). ถนนสายอดีีต. กรุุงเทพมหานคร : สายธาร. 


