
มหาวิิทยาลััยมหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย วิิทยาเขตเชีียงใหม่่ 
ผ่่านการรัับรองคุุณภาพจาก TCI  (กลุ่่�มที่่� 2)    

วารสารปรััชญาอาศรม  ปีีที่่� 4  ฉบัับที่่� 2  |  กรกฎาคม - ธัันวาคม  256516

Research Articles

Received: 2022-06-10      	 Revised:  2022-12-09 	 Accepted: 2022-12-12

ศึกษาเปรียบเทียบเรื่องสิทธิสัตว์ในพุทธปรัชญา 

กับมุมมองของปีเตอร์ ซิงเกอร์
A  Comparative  Study  on  Animal                                             

Right in Buddhist  Philosophy and  PeterSinger’s  Perspective

พระครูกิตติภัทรานุยุต (จักรินทร์ มาชวน)

		  Phrakrukittiphattaranuyut (Chakkarin Machun) 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Chiang Mai Campus

อุเทน ลาพิงค์
Uten Larping

มหาวิิทยาลััยมหามกุฏราชวิิทยาลััย วิิทยาเขตล้านนา

Mahamakut Buddhist University, Lanna Campus 

Corresponding Author, E-mail : Chakkarin_410@hotmail.com

บทคัดย่อ
บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 3 ประการ คือ 1)  เพื่อศึกษาแนวคิดสิทธิสัตว์

ในพุทธปรัชญา 2) เพื่อศึกษาแนวคิดสิทธิสัตว์ในมุมมองของปีเตอร์ ซิงเกอร์ และ 3) เพื่อ

ศึกษาเปรียบเทียบแนวคิดสิทธิสัตว์ในพุทธปรัชญาในมุมมองของปีเตอร์ ซิงเกอร์ พบว่า 

ปรัชญาสิทธิเสรีภาพ คือ มนุษย์คือสัตว์ประเภทหนึ่ง และมีวิวัฒนาการเพื่อการอยู่หรือ

ดำ�รงชีพให้อยู่รอด และมนุษย์ในทัศนะทางศาสนาจะมีความเชื่อที่ว่า มนุษย์เกิดมาโดย

มีความประเสริฐ หรือเป็นสิ่งที่สัตว์ประเภทอื่นไม่สามารถมีหรือเรียนรู้ได้ คือสติปัญญา 

และในที่นี้ สติปัญญาก็คือสิ่งที่เร้าที่ทำ�ให้มนุษย์สามารถปกป้องตนเองให้มีสิทธิเสรีภาพ

ได้ในสังคม และ วิเคราะห์สิทธิเสรีภาพของสัตว์ คือ ความมีสิทธิเสรีภาพของมนุษย์ จึง

ต้องย้อนกลับไปมองว่า สิ่งที่มนุษย์มองไม่เห็นตั้งแต่ในยุคเริ่มแรกของการบ่มเพาะความรู้

คืออะไร และสิ่งใดที่แยกระหว่างมนุษย์กับสัตว์ ในขณะที่การเกิด การดำ�รงอยู่ และการ

ตายเป็นธรรมชาติที่เรียกว่าสามัญลักษณะที่ไม่สรรพสิ่งใดหนีพ้นไปได้ และสิ่งที่อยู่เหนือ

กว่ามนุษย์ทั้งหลายในทางอภิปรัชญา จริยศาสตร์ หรือคุณวิทยา ควรจะเรียกว่าเป็นสิทธิ

เสรีภาพที่เท่าเทียมของสรรพสิ่งหรือไม่          

คำ�สำ�คัญ : สิทธิเสรีภาพ, สัตว์ 



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus
 Approve by TCI  (Group 2)

    

Journal of Prajna Ashram Vol.4  No. 2  | July - December  2022 17

Abstract 

This research article contains three objectives (1) to study the 

rights and freedom philosophy and (2) to analyze the rights and freedoms 

of animals. It was found that the philosophy of rights and liberties is that 

human beings are a type of animal. and has evolved to survive or survive 

and human beings in a religious view will have the belief that Human 

beings are born with dignity. Or what other animals cannot have or learn 

is intelligence. And here intelligence is the stimulus that enables humans 

to defend themselves to have their rights and freedoms in society. of 

the human therefore had to go back and look at What is it that humans 

have not seen since the earliest days of cultivating knowledge? and what 

distinguishes humans and animals Whereas birth, existence, and death 

are so-called ordinary natures that nothing else can escape. And should 

anything that transcend all human beings in metaphysics, ethics or morals 

should be called equal freedoms of all things?

Keywords: Freedom, Animals

บทนำ�

สิทธิเสรีภาพคืออะไร 
อำ�นาจอธิปไตยหรือสิทธิเสรีภาพต้องเป็นอันหนึ่งอันเดียวและสมบูรณ์ ด้วย

เหตุที่ว่า มนุษย์สามารถเลือก และเป็นอิสระ เผ่าพันธุ์มนุษย์แบ่งออกเป็นปศุสัตว์หลาย 

ๆ ฝูง กระนั้น เพราะโดยรูปแบบการปกครองเป็นการเปลี่ยนอำ�นาจเป็นสิทธิ เปลี่ยน

ความเชื่อฟังเป็นหน้าที่จึงนำ�ไปสู่การวางสัญญาประชาคม บนการรวมตัวกันของคนหมู่

มาก ซึ่งต้องการปกป้องพิทักษ์คน และทรัพย์สินของสมาชิก ดังนั้น มนุษย์จึงมีเสรีภาพ

ทางธรรมชาติ และการรวมกลุ่มกันทางสังคมก็เพื่อป้องกันสภาวะสงคราม มนุษย์ทุกคน

จึงยินดีมอบสิทธิท้ังหมดให้แก่ชุมชนเพื่อแก้ไขปัญหานั้นภายใต้ข้อกำ�กับของเจตจำ�นงร่วม 

(ฌอง ฌาคส์ รุสโซ, 2563 : 75-95)

สิทธิและเสรีภาพของปวงชนชาวไทย ในมาตรา 25 เป็นบัญญัติคุ้มครองไว้



มหาวิิทยาลััยมหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย วิิทยาเขตเชีียงใหม่่ 
ผ่่านการรัับรองคุุณภาพจาก TCI  (กลุ่่�มที่่� 2)    

วารสารปรััชญาอาศรม  ปีีที่่� 4  ฉบัับที่่� 2  |  กรกฎาคม - ธัันวาคม  256518

เป็นการเฉพาะ บุคคลย่อมมีสิทธิและเสรีภาพท่ีจะทำ�การน้ันได้และได้รับความคุ้มครอง

ตามรัฐธรรมนูญ ตราบเท่าท่ีไม่กระทบกระเทือน ความสงบเรียบร้อยหรือศีลธรรมอันดี

ของประชาชน หรือเป็นอันตรายต่อความม่ันคงของรัฐ และไม่ละเมิดสิทธิหรือเสรีภาพ

ของบุคคลอ่ืน บุคคลหรือชุมชนย่อมสามารถใช้สิทธิหรือเสรีภาพได้ตามเจตนารมณ์ของ

รัฐธรรมนูญ บุคคลซ่ึงถูกละเมิดสิทธิหรือเสรีภาพ ได้รับความเสียหายจากการถูกละเมิด

สิทธิหรือเสรีภาพ จากการกระทำ�ความผิดอาญาของบุคคลอ่ืน ย่อมมีสิทธิท่ีจะได้รับการ

เยียวยาหรือช่วยเหลือจากรัฐตามท่ีกฎหมายบัญญัติ เป็นต้น (สถาบันนิติธรรมาลัย, 2565 : 

ออนไลน์)

ดังนั้น สิทธิเสรีภาพ จึงเป็นข้อตกลงที่มนุษย์ในสังคมมีความเห็นที่สอดคล้อง

ต้องกัน และไม่เป็นการเบียดเบียนทำ�ร้ายกันทั้งทางตรงและทางอ้อม ดังจะเห็นกันมา

ตั้งแต่ในอดีตตั้งแต่ยุคกรีก ในเรื่องของสิทธิเสรีภาพและความยุติธรรม ซึ่งรวมหมายถึง

การก้าวก่ายต่อสิทธิเสรีภาพผู้อื่น การใส่ร้ายป้ายสี การดูหมิ่นดูแคลนผู้อื่น ดังนั้น ความ

ยุติธรรมอันเป็นเรื่องของจริยศาสตร์การกระทำ�จึงถูกหยิบยกมาใช้เป็นพื้นฐานในการดำ�รง

ชีวิตของมนุษย์และสังคม ยกตัวอย่างการสืบทอดเจตตาเรื่องสิทธิเสรีภาพของนักปรัชญา

สายอัตถิภาวะนิยม โดยมักจะมีการถกเถียงหรือถูกกล่าวหาว่าหลักปรัชญาของกลุ่มนี้ 

เป็นพวกหัวรุนแรง แข็งข้อต่อสังคม แต่หากมองถึงทัศนะความรู้ความเข้าใจของปัญญา

มนุษย์แล้ว มนุษย์ย่อมมีสิทธิเสรีภาพตั้งแต่กำ�เนิด แต่มนุษย์ก็ถูกตัดทอนสิ่งเหล่านั้นลงไป

เรื่อย ๆ อย่างเช่น การถูกตั้งชื่อ การถูกแยกเพศ การถูกแยกกลุ่มชนชั้น และสิ่งเหล่านี้ได้

ส่งผลต่อความเป็นมนุษย์โดยเสรีภาพตามธรรมชาติ เมื่อเติบโตขึ้นในสังคม  

สิทธิเสรีภาพของพุทธปรัชญาคืออะไร

พระพุทธเจ้าทรงนิยมธรรมาธิปไตย มิใช่เอาตนเป็นใหญ่ หรือโลกาธิปไตย

ที่เอาพวกพ้องเป็นใหญ่ ดังพระองค์แสดงไว้อย่างชัดเจน ว่า “ที่ใดไม่มีสัตบุรุษที่นั้นมิใช่

สภา” และพระพุทธเจ้าวางหลักการปกครองของพระสงฆ์โดยมีประโยชน์เป็นเป้าหมาย 

คือ (1) เพื่อหมู่คณะยอมรับว่าดี (2) เพื่อให้หมู่คณะมีความผาสุก (3) เพื่อข่มคนชั่ว (4) 

เพื่อปกป้องคนดี (5) เพื่อขจัดทุกข์ในปัจจุบัน (6) เพื่อตัดทุกข์ในอนาคต (7) เพื่อผู้ที่ยังไม่

ศรัทธาได้มีความศรัทธา (8) เพื่อสร้างจิตของคนที่ศรัทธา ให้เกิดความเลื่อมใสยิ่ง ๆ ขึ้นไป 

(9) เพื่อความตั้งมั่นแห่งพระพุทธศาสนา (10) เพื่ออนุเคราะห์พระวินัย หลักการอันดีงาม 

ของการอยู่ร่วมกันโดยสันติ (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2565 : ออนไลน์)



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus
 Approve by TCI  (Group 2)

    

Journal of Prajna Ashram Vol.4  No. 2  | July - December  2022 19

การฆ่าหรือเบียดเบียนสัตว์ในทางพระพุทธศาสนา ต้องมองถึงพุทธ

จริยศาสตร์ขั้นพื้นฐาน คือ เบญจศีล เบญจธรรม ได้แก่ ศีล 5 ธรรม 5 โดยเฉาะในข้อ 

“ปาณาติปาตา เวรมณี สิกฺขาปทํ สมาทิยามิ” คือ เว้นจากการฆ่าสัตว์ด้วยตนเอง และไม่

ใช้ให้ผู้อื่นฆ่า การเว้นจากการฆ่าสัตว์ มีความกรุณาในสัตว์ ซึ่งถือได้ว่าเป็นหลักของการให้

สิทธิเสรีภาพ (มูลนิธิศึกษาและเผยแพร่พระพุทธศาสนา, 2565 : ออนไลน์)

ดังนั้น การมองเห็นถึงสิทธิเสรีภาพ คือ การมีสิทธิและหน้าที่ในการพึงปฏิบัติ

ให้เป็นพระสงฆ์ที่ดี มีเมตตากรุณา ไม่อิจฉาริษยา เห็นผิดเป็นชอบ และดำ�รงตนเป็นแบบ

อย่างที่ดีแก่ประชานทุกชาติศาสนา และต้องดำ�รงตนให้อยู่ในหลักการปกครองเพื่อความ

สุขสันติของสังคม ซึ่งจะเห็นได้ว่า พระสงฆ์เป็นแบบอย่างของสัตบุรุษหรือผู้ดี ในทิศทาง

ของการให้ การเสียสละตนเอง โดยมอบสิทธิแก่ประชาชนเพื่อข่มคนชั่ว ปกป้องช่วยเหลือ

คนดี อันจะเกิดเป็นแรงศรัทธาแก่ผู้คนในสังคมให้ดำ�รงตนกะทำ�ความดี และการละเว้น

การเบียดเบียน การไม่เข่นฆ่าผู้อื่นทางจิตใจ การไม่อาฆาตแค้นหรือปองร้ายในรูปแบบ

ต่าง ๆ เท่านี้ความเป็นสิทธิเสรีภาพที่ดีก็จะเกิดขึ้นและเป็นประโยชน์สุขแก่มวลมนุษย์ชาติ

อย่างแน่นอน

สัตว์มีสิทธิเสรีภาพหรือไม่

หากกล่าวถึงมนุษย์ทัศนะทางวิทยาศาสตร์ จะเห็นว่ามนุษย์มีสปีชีส์หรือ

วิวัฒนาการแบบเดียวกับสรรพชีวิตบนโลกใบนี้ ดังนั้น ผู้วิจัยจึงมีข้อสนใจถึงสิทธิเสรีภาพ

ของสัตว์ที่มิใช่มนุษย์ โดยอาจจะไม่มองถึงเหตุผลของระดับปัญญาหรือความรู้ของสัตว์

ตามสัญชาตญิาณ แต่จะมองถึงหลักของการเกิด แก่ เจ็บ และตายเช่นเดียวกับมนุษย์   

แนวคิดสิทธิเสรีภาพของสัตว์ทางจริยศาสตร์ มีความคิดเห็นท่ีแตกต่างกัน โดย

ถือว่าสัตว์ไม่มีสถานะทางศีลธรรม ถือว่าสัตว์มีสถานะทางศีลธรรมแต่ไม่เท่ากับมนุษย์ ถือว่า

สัตว์มีสถานะทางศีลธรรมท่ีเท่ากับมนุษย์ทุกประการ ซ่ึงทัศนะเหล่าน้ีต่างใช้การตัดสินด้าน

สติปัญญาและเหตุผล (พระสมุห์อดิเรก อาทิจฺจพโล (โลกะนัง), 2561 : 5) และปัจจุบันได้มี

ความเคล่ือนไหวทางสิทธิเสรีภาพของสัตว์กระท่ังเกิดเป็นทฤษฎีทางจริยศาสตร์ข้ึนมา โดยมี

ลักษณะสำ�คัญ คือ (1) ต้ังอยู่บนฐานคิดของลัทธิอรรถประโยชน์นิยม แบบเป้าหมายในการ

สร้างความพอใจจากการได้รับความนิยมของผู้ท่ีเก่ียวข้องให้ได้มากท่ีสุด (2) ให้ความสำ�คัญ

กับมโนทัศน์เร่ืองความเสมอภาค และแผ่ขยายความเสมอภาคนั้นขยายไปยังสายพันธุ์อื่น

นอกเหนือจากมนุษย์ (3) การรับผิดชอบทางศีลธรรม ไม่ใช่เฉพาะเรื่องที่ลงมือทำ� แต่รวม



มหาวิิทยาลััยมหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย วิิทยาเขตเชีียงใหม่่ 
ผ่่านการรัับรองคุุณภาพจาก TCI  (กลุ่่�มที่่� 2)    

วารสารปรััชญาอาศรม  ปีีที่่� 4  ฉบัับที่่� 2  |  กรกฎาคม - ธัันวาคม  256520

ถึงเรื่องที่ไม่ได้ลงมือทำ�ด้วย และ (4) การให้เหตุผลทางจริยธรรม โดยระดับของการหยั่งรู้

และระดับของการวิพากษ์

มุมมองในเรื่องสิทธิเสรีภาพของสัตว์จึงเป็นไปได้ในหลายกรณี แต่ผู้วิจัยมอง

เห็นว่าสิทธิเสรีภาพของสัตว์หากจะเชื่อมโยงกับหลักศีลธรรมของมนุษย์ก็ต้องมองถึงเร่ือง

ของกรรมในการถือกำ�เนิดอย่างที่ได้กล่าวไปในเบื้องต้น ซึ่งความเป็นสัตว์ก็ยังถือว่ามี

ศักยภาพในการฝึกฝน พัฒนาดี เรียนรู้ และเข้าใจระดับของการอยู่รอดได้เช่นเดียวกันกับ

มนุษย์ เช่นทัศนะกรรมในมุมมองของพุทธปรัชญา ดังนี้ 

สัตว์ทุกชีวิตบนโลกไม่ว่าจะเป็นมนุษย์หรือสัตว์ ย่อมมีกรรมเป็นของตนเอง

ทั้งสิ้น ไม่ว่าจะเป็นกรรมเก่าหรือกรรมใหม่ ความดีหรือความเลว กุศลวิบาก อกุศลวิบาก 

ขึ้นอยู่กับพฤติกรรมที่ตนเองสั่งสมมา และทัศนะกรรมที่เป็นประเด็นสอดคล้องต่อสิทธิ

เสรีภาพของสัตว์ในที่นี้ คือ เรื่องอุปปีฬกกรรม อันเป็นกรรมบีบคั้นหรือเบียดเบียน และ

เรื่องอุปฆาตกกรรม กรรมตัดรอน (พระมหาบวรวิทย์ รตนโชโต, 2565 : ออนไลน์) โดย

กรรมที่กล่าวมานั้น จะทอดแทรกเข้าไปในเรื่องของสิทธิเสรีภาพในแบบของการกระทำ� 

ซึ่งเป็นจุดหมายทาง จริยศาสตร์ที่มนุษย์มักยกมาอ้างเป็นเหตุและผลด้านการตัดสิน 

ความดีความชั่ว ส่วนเรื่องทัศนะกรรมทางพุทธปรัชญา ด้านกรรมบีบคั้นนั้นเกิดขึ้นด้วย

ความพอใจที่จะกระทำ�อันเกี่ยวเนื่องด้วยความสุขและความทุกข์ ด้านกรรมตัดรอนก็มี

ลักษณะที่คล้ายคลึงกันในมุมมองของการตัดสินเรื่องความดีความชั่ว และหากจะมองใน

ความเป็นจริงด้านสิทธิเสรีภาพของสัตว์ด้วยกรรมในพุทธปรัชญา จะมองว่าเพราะเกิดมา

เป็นสัตว์จึงจะต้องรับกรรมโดยเป็นอาหาร เป็นสิ่งที่ต้องถูกทรมานเลี้ยงดูจับขัง เป็นสิ่งที่

ต้องนำ�มาต่อสู้กันอย่างป่าเถื่อน เป็นสิ่งที่มีค่าไม่เท่ามนุษย์ ก็เสมือนกับว่าการตัดสินในแง่

นี้จะเป็นเหตุผลที่ลบล้างทฤษฏีการเกิด แก่ เจ็บ และตายของพุทธศาสนาโดยสิ้นเชิง

ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับสัตว์ ด้วยเหตุที่ว่า มนุษย์เป็นสัตว์สังคมแบบ

เผ่าพันธุ์นิยม คือ การมีความคิดเป็นอคติหรือทัศนคติพื้นฐานอันไร้ซึ้งเหตุผลต่อสิ่งมีชีวิต

อื่น ดังนั้นความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับสัตว์จึงเป็นไปในลักษณะของการขูดรีดเพื่อผล

ประโยชน์ เพราะสัตว์ได้ถูกจัดให้อยู่ในสถานะที่ต่ำ�กว่ามนุษย์ การดำ�รงอยู่ของสัตว์จึง

เป็นไปเพื่อตอบสนองตามแนวคิดหรือต่อเป้าหมายของมนุษย์เท่านั้น (สุภาพรรณ ไกรเดช 

และวรรณวิสาข์ ไชยโย, 2563 : 28) ดังนั้น ภายใต้กฎของสัญชาติญาณมนุษย์ที่ดิบเถื่อน 

รุนแรง มองข้ามสิ่งมีชีวิตอื่น ๆ อย่างเหยียดหยามดูหมิ่น กระทำ�การโดยบ้าอำ�นาจด้วย



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus
 Approve by TCI  (Group 2)

    

Journal of Prajna Ashram Vol.4  No. 2  | July - December  2022 21

ระบบทางวิวัฒนาการ ด้วยเหตุปัจจัยของการดำ�รงอยู่อย่างไร้ศีลธรรม คุณธรรม จริยธรรม

ต่อสัตว์ทุกประเภทซึ่งยังรวมถึงมนุษย์ในเผ่าพันธุ์กันเองอีกด้วย และหากจะยกเรื่องกรรม

มาเป็นข้ออ้างทั้งหมด ผู้วิจัย ในฐานะเป็นผู้คงแก่เรียนทั้งด้านทางโลกและทางธรรม จึง

มองว่าความสัมพันธ์ของมนุษย์และสัตว์มีความประเสริฐเกือบเท่าเทียมกัน ซึ่งจะขาดก็แต่

การฝึกฝนให้สัตว์เหล่านั้นได้รู้ถึงคุณค่าของการเกิดมารอยู่ร่วมโลกเดียวกันเท่านั้น

การทำ�วิจัยเชิงเอกสารเรื่อง “ศึกษาสิทธิเสรีภาพของสัตว์” ครั้งนี้ ผู้วิจัยจึง

ต้องการเพิ่มภูมิปัญญาเพื่อความรู้ด้านชีวิตหรือชีววิทยาของสัตว์ถึงการเกิด การดำ�รงชีพ 

การตาย และวิเคราะห์แนวคิดสิทธิเสรีภาพของสัตว์ที่สอดคล้องกับสิทธิเสรีภาพกับมนุษย์ 

เพื่อให้เกิดเป็นข้อมูลทางวิชาการที่มีคุณค่าอย่างยวดยิ่งต่อทุกสรรพชีวิตในจักรวาล

วัตถุประสงค์การวิจัย

1) เพื่อศึกษาแนวคิดสิทธิสัตว์ในพุทธปรัชญา

2) เพื่อศึกษาแนวคิดสิทธิสัตว์ในมุมมองของปีเตอร์ ซิงเกอร์

3) เพื่อศึกษาเปรียบเทียบแนวคิดสิทธิสัตว์ในพุทธปรัชญา ในมุมมองของ 

ปีเตอร์ ซิงเกอร์

ระเบียบวิธีวิจัย

บทความวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) มีขั้นตอน
ดังต่อไปนี ้

(1) ศึกษาปรัชญาสิทธิเสรีภาพ ได้แก่ ปรัชญาสิทธิเสรีภาพของตะวันตก 
ปรัชญาสิทธิเสรีภาพของตะวันออก 

(2) วิเคราะห์สิทธิเสรีภาพของสัตว์และมนุษย์ และอภิปรายผลเรื่องทัศนะทาง
สิทธิเสรีภาพของมนุษย์ต่างดาว และรวบรวมองค์ความรู้เป็นผลลัพธ์ของงานวิชาการครั้ง
นี้ ด้วยคุณวุฒิและวัยวุฒิ ตำ�แหน่ง ความรู้ ประสบการณ์และความสามารถด้านการศึกษา
ของผู้วิจัยเองทั้งทางโลกทางธรรม 

(3) สรุปผลการวิจัย  



มหาวิิทยาลััยมหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย วิิทยาเขตเชีียงใหม่่ 
ผ่่านการรัับรองคุุณภาพจาก TCI  (กลุ่่�มที่่� 2)    

วารสารปรััชญาอาศรม  ปีีที่่� 4  ฉบัับที่่� 2  |  กรกฎาคม - ธัันวาคม  256522

ผลการวิจัย

การวิจัยเอกสารเพื่อจัดทำ�เป็นบทความงานวิจัยเรื่อง “ศึกษาสิทธิเสรีภาพ

ของสัตว์” ผู้วิจัยต้องการแสดงให้เห็นถึงขีดศักยภาพของการศึกษาและการวิเคราะห์ผล

งาน จากการศึกษาในเอกสารตำ�ราและในฐานะที่ผู้วิจัยเป็นผู้ทรงคุณวุฒิทางพุทธศาสนา

ปรัชญา โดยผลของการวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยยังหวังถึงประโยชน์ต่อประชาชนหมู่มาก และ

ประโยชน์แก่สรรพสิ่งในจักรวาล 

1. ปรัชญาสิทธิเสรีภาพ

ปรัชญาสิทธิเสรีภาพของสัตว์ ผู้วิจัย ต้องการศึกษาเนื้อหาของสิทธิเสรีภาพ 

โดยมองถึงภาพรวมด้านการให้ความหมาย ตัวแปร ทั้งในแง่ของปรัชญาและศาสนา ทั้ง

ศึกษาสิทธิเสรีภาพของสัตว์ และวิเคราะห์เพื่อให้เห็นว่า สัตว์และมนุษย์มีสิ่งใดที่เรียกได้

ว่าเป็นเรื่องของสิทธิเสรีภาพ ประกอบด้วยเนื้อหา ดังต่อไปนี้   

1.1 ศึกษาปรัชญาสิทธิเสรีภาพ

ทัศนะคติสิทธิเสรีภาพทางอภิปรัชญา ไม่เชื่อว่ามนุษย์ได้ถูกโชคชะตากำ�หนด

ไว้ คือ ทุกอย่างที่เกิดขึ้นในชีวิตเป็นสิ่งที่มนุษย์ไม่อาจหลีกเลี่ยงได้ และกำ�หนดไม่ได้ ดัง

นั้นสิทธิและเสรีภาพจึงเป็นสิ่งที่ถูกกำ�หนดผ่านผู้กำ�หนดชะตามาแล้ว เช่นเป็นวิถีชีวิต

หรือเหตุการณ์และต้องยอมรับตามสิ่งที่เห็นอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ ยกตัวอย่าง แม้รู้ว่า

พระอาทิตย์ขึ้นตอนเช้าแต่ก็ไม่สามารถทำ�อะไรกับพระอาทิตย์ได้ เช่นเดียวกับรู้ว่าทุก

สรรพสิ่งก็ต้องตาย (John K.Roth and Frederick Sontag, 1988 : 193-194) ในแง่นี้ 

จึงเป็นทัศนะเดียวกับพุทธปรัชญา ด้วยการยอมรับความจริงที่จะต้องเกิดขึ้นกับทุกสรรพ

สิ่งหรือทุกสรรพชีวิตในจักรวาล และเป็นสัจธรรมทางกฎแห่งธรรมชาติที่ไม่สามารถหลีก

เลี่ยงได้

มนุษย์เกิดมาเสรี แต่โลกคือเครื่องพันธนาการ และมนุษย์มีเสรีภาพ ความ

เสมอภาค แต่เมื่อมนุษย์มาอยู่รวมกันคุณสมบัติหรือความนึกคิดของมนุษย์ได้เริ่มมีการ

เปลี่ยนแปลง เริ่มห่างเหินจากตัวเอง และเริ่มมีความโหดร้ายกับบุคคลอื่น ตลอดจนความ

ไม่เท่าเทียมกันในด้านต่าง ๆ  (Suphaphol, S., 2014 : 175) หรือเรียกว่าการดำ�รงอยู่ภาย

ใต้วิถีทางสังคม ดังเช่น กฎที่มนุษย์ต้องยึดถือปฏิบัติร่วมกัน ประกอบด้วย (1) หลักปัจเจก

นิยม เป็นการยอมรับให้สิทธิและเสรีภาพแก่มวลมนุษย์ (2) หลักเสรีภาพ การให้มนุษย์



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus
 Approve by TCI  (Group 2)

    

Journal of Prajna Ashram Vol.4  No. 2  | July - December  2022 23

ทั้งปวงมีเสรีภาพในการพูด นับถือศาสนา การชุมนุมอย่างสันติ การแสดงออก ที่ไม่ขัด

ขวางความสงบเรียบร้อยของสังคม (3) ความเสมอภาค เป็นการยอมรับสิทธิและโอกาสใน

ความเท่าเทียมกัน ความเสมอภาค และ (4) ภราดรภาพ เป็นความสัมพันธ์ฉันท์เครือญาติ 

หรือพี่น้องกัน การอยู่ร่วมกันอย่างเป็นมิตร (พระมหาเอกกวิน ปิยวีโร (อะซิ่ม) และคณะ, 

2563 : 86) เสรีภาพ จึงเป็นวิถีทางที่ต้องมีดุลยภาพในการใช้สิทธิและเสรีของมนุษย์ โดย

จะต้องไม่เป็นการละเมิดสิทธิและเสรีภาพของผู้อื่น ซึ่งจัดเป็นดุลยภาพแห่งลักษณะของ

ทางสายกลาง หรือเป็นวิถีแห่งความพอดีมีจุดศูนย์กลาง (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺ

โต), 2550 : 35)
อุปสรรคของเสรีภาพที่จะเกิดในสังคม คือ (1) การเป็นทาส หรือการยอมตน

อยู่ภายใต้อาณัติของผู้มีอำ�นาจ (2) กฎหมายที่ไร้ศีลธรรม ไม่ได้เป็นไปตามเจตจำ�นงเสรี

ของมนุษย์ในสังคม (3) รูปแบบที่นำ�มาใช้ปกครองไม่เป็นไปตามเจตจำ�นงของมนุษย์ใน

สังคม (พระมหานิกร ปโมทิโต และคณะ, 2563 : 130-131) ดังนั้น วิธีการแก้ไขอุปสรรค

ในเรื่องของสิทธิเสรีภาพจึงควรใช้แนวคิดแบบประนีประนอมทางพุทธปรัชญา ซึ่งมีทัศนะ

ที่สอดคล้องกับลัทธิเจตจำ�นงเสรี เพราะบางครั้งมนุษย์มีพลังอำ�นาจที่เลือกและควบคุม

การกระทำ�ต่าง ๆ ของตนเองภายในข้อจำ�กัดบางอย่างได้ (สุทัศน์ ปึงศิริพัฒนา, 2565 : 

ออนไลน์)

ในทัศนะของปรัชญาสิทธิเสรีภาพ มนุษย์อาจจะเกิดมามีกรรมหรือไม่มีก็สุด

แล้วแต่การคิดหรือการเข้าใจของแต่ละบุคคลในสังคม ซึ่งหากมองถึงความจริงแล้ว มนุษย์

ย่อมไม่ยอมให้ถูกกีดกัน ถูกกักขัง ถูกรังแกหรือดูหมิ่น ทั้งลดทอนและเหยียดหยามศักดิ์ศรี

ของความเป็นมนุษย์ ไม่ว่าจะโดยทางใดก็ตาม และหากมองในทัศนะในเรื่องของกรรม จะ

กล่าวว่าเป็นกรรมที่ติดตัวตนเองมาแต่กำ�เนิดก็เห็นว่าจะไม่ถูกต้องเสียทีเดียว เพราะจริง 

ๆ แล้ว มนุษย์ไม่สามารถเลือกเกิดหรือจุติมาในท้องของมารดาได้ กรรมที่ว่า จึงเป็นสิทธิ

และเสรีภาพที่มนุษย์พอเกิดขึ้นมาแล้ว ได้ประสานชีวิตเข้ากับความเป็นสังคมในระบบ

ของการอยู่รอด เป็นวิวัฒนาการที่ไม่อาจจะปฏิเสธได้ โดยหากมองว่า เสรีภาพหรือสิทธิ

ที่มนุษย์ถูกจำ�กัดขึ้นมานั้น มีเงื่อนไขอันใด ตัวแปรใด หรือใครกำ�หนด และใช้กฎเกณฑ์ใด

ในการตัดสิน 
ดังนั้น เสรีภาพหรือสิทธิของมนุษย์ จึงมิได้มีอยู่จริงตามระเบียบของวัฏฏะ 

แต่เป็นไปตามกระแสของการเคลื่อนไหวแห่งรูปแบบทางธรรมของจักรวาล เช่น มนุษย์
เกิดขึ้นมา และรู้ได้ว่าเกิดขึ้นในตอนไหน คำ�ถามนี้จะเกิดขึ้นตอนไหน และมนุษย์สร้าง
บรรทัดฐานทางสังคมขึ้นมาเพื่ออะไร หากไม่ใช่การกักขังความเป็นมนุษย์เพื่อไม่ให้จิต



มหาวิิทยาลััยมหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย วิิทยาเขตเชีียงใหม่่ 
ผ่่านการรัับรองคุุณภาพจาก TCI  (กลุ่่�มที่่� 2)    

วารสารปรััชญาอาศรม  ปีีที่่� 4  ฉบัับที่่� 2  |  กรกฎาคม - ธัันวาคม  256524

วิญญาณอันเลวร้ายออกไปร้ายผู้อื่น เช่นทัศนะที่ว่า หากไม่มีความชั่ว ความดีจะเกิดขึ้นมา
ได้อย่างไร กระนั้น ความชั่วจึงเป็นสิทธิเสรีภาพที่มนุษย์ได้ทอนมันลงเหลือเพียงแค่ความ
คิด หรือการแสดงออกในรูปแบบอื่นที่ไม่ผิดกฎระเบียบทางสังคม หรือการไม่ขัดแย้ง การ
ไม่ทำ�ร้าย การไม่เบียดเบียนกระทั่งไม่สามารถควบคุมมันได้

สิทธิเสรีภาพ เป็นสิ่งที่ติดตัวมนุษย์มาตั้งแต่กำ�เนิด และมนุษย์สามารถเลือก

ได้ว่า จะกระทำ�การใด ๆ ก็ได้ที่ไม่ขัดแย้ง ไม่เป็นภัยต่อ ต่อสังคม และมนุษย์ยังจะต้อ

ปกป้องสิทธิเสรีภาพของตนเอง ซึ่งหากมีการถูกระทำ�ไม่ว่าด้วยเหตุผลกลใดก็ตาม มนุษย์

สามารถที่จะป้องกันอำ�นาจด้วยชอบธรรมแห่งสีรีภาพนั้นได้ และทำ�ได้โดยมขอบเขตของ

ความดี หรือสิ่งที่มนุษย์คิดใคร่ครวญร่วมกันในการแสวงหาข้อตกลงแบบสังคม เพื่อแก้ไข

ในเรื่องของสิทธิเสรีภาพแล้ว    

1.2 ปรัชญาสิทธิเสรีภาพของสัตว์
พฤติกรรมการกระทำ�หรือการแสดงออกของสัตว์เพื่อตอบสนองต่อสิ่งเร้า 

การเรียนรู้พฤติกรรมเพื่อเพิ่มโอกาสในการอยู่รอด ซึ่งสัตว์จะแสดงพฤติกรรมไปในทาง

ที่เป็นประโยชน์เพื่อสมถะภาพทางร่างกายสูงสุดต่อตัวเอง เช่น พฤติกรรมเลือกกินการ

กินอาหาร พฤติกรรมการเลือกคู่ พฤติกรรมเหล่านี้จะมีมาแต่กำ�เนิดโดยไม่ต้องเรียนรู้มา

ก่อน พฤติกรรมสัตว์แบ่งออกเป็น 2 ชนิด คือ (1) มีแบบแผนและมีลักษณะเฉพาะของ

แต่ละเผ่าพันธุ์หรือสปีชีส์ ได้แก่ เป็นการเคลื่อนที่เข้าหาหรือออกจากสิ่งเร้าโดยมีทิศทาง

ไม่แน่นอน เป็นการเคลื่อนเข้าหาหรือออกจากสิ่งเร้าโดยมีทิศทางแน่นอน พฤติกรรมที่มี

แบบแผนแน่นอน โดยสิ่งเร้าจากภายนอก และ (2) พฤติกรรมการเรียนรู้ ที่สามารถปรับ

เปลี่ยนเนื่องจากประสบการณ์ที่ไม่ใช่เกิดจากการมีอายุมากขึ้น เป็นพฤติกรรมการเรียน

รู้จากยีนและสิ่งแวดล้อม ได้แก่ พฤติกรรมความเคยชิน เปลี่ยนพฤติกรรมหรือการตอบ

สนองแบบเดิม พฤติกรรมการฝังใจ สิ่งเร้าที่กระตุ้นให้เกิดพฤติกรรม พฤติกรรมการเรียน

รู้แบบมีเงื่อนไข เรียนรู้ที่จะนำ�สิ่งเร้าใหม่เข้าไปทดแทนสิ่งเร้าเดิม พฤติกรรมการลองผิด

ลองถูก เชื่อมโยงพฤติกรรมหนึ่งกับการได้รางวัลหรือการถูกลงโทษ พฤติกรรมการลอก

เลียนแบบ เป็นพฤติกรรมที่เกิดจากการที่สัตว์ดูพฤติกรรมของสัตว์อื่นและเรียนรู้ข้อมูล

สำ�คัญบางอย่างแล้วทำ�ตาม พฤติกรรมการรู้จักใช้เหตุผล สามารถแสดงพฤติกรรมได้ถูก

ต้องตั้งแต่ครั้งแรก ถึงแม้ว่าจะไม่เคยมีประสบการณ์มาก่อน พฤติกรรมการใช้ความคิด

ประมวลข้อมูลเพื่อการตัดสินใจ เป็นลักษณะถ่ายทอดทางพันธุกรรม และเป็นส่วนสำ�คัญ

ในการแสดงออกของพฤติกรรม (อาภรณ์ รับไซ, 2565 : ออนไลน์)



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus
 Approve by TCI  (Group 2)

    

Journal of Prajna Ashram Vol.4  No. 2  | July - December  2022 25

มนุษย์คือสัตว์ประเภทหนึ่ง และมีวิวัฒนาการเพื่อการอยู่หรือดำ�รงชีพให้อยู่

รอดดังที่กล่าวมาในเบื้องต้น และมนุษย์ในทัศนะทางศาสนาจะมีความเชื่อที่ว่า มนุษย์

เกิดมาโดยมีความประเสริฐ หรือเป็นสิ่งที่สัตว์ประเภทอื่นไม่สามารถมีหรือเรียนรู้ได้ คือ

สติปัญญา และในที่นี้ สติปัญญาก็คือสิ่งที่เร้าที่ทำ�ให้มนุษย์สามารถปกป้องตนเองให้มี

สิทธิเสรีภาพได้ในสังคม ดังนั้น พฤติกรรมหรือวิวัฒนาการของสัตว์ จึงสำ�คัญด้านเหตุผล 

การพัฒนาวิวัฒนาการ การเรียนรู้เข้าใจระบบระเบียบทางความคิดที่ซับซ้อน และต่อการ

ตัดสินเพื่อให้สิทธิและเสรีภาพแก่สัตว์ในทุก ๆ ประเภทเช่นกัน

สัตว์ จึงเป็นสิ่งมีชีวิตที่สมควรได้รับสิทธิเสรีภาพ ไม่ควรมีการกักขัง ทำ�ร้าย 

หรือนำ�ไปเพื่อเป็นสิ่งที่สนองตัณหาของมนุษย์ ซึ่งหากกล่าวถึงการดำ�เนินชีวิตอันเป็นเรื่อง

สามัญปรกติของมนุษย์แล้ว ก็หลีกเลี่ยงไม่ได้ที่จะต้องประทังชีวิตเพื่อความอยู่รอด โดย

ในทางพุทธศาสนา คือการมีชีวิตอยู่หรือจะเรียกว่าในระหว่างทางของการเกิดและตายนี้ 

ก็ต้องบริโภคเพื่อการอิงอาศัยเป็นปัจจัยที่เกื้อหนุนให้ปฏิบัติธรรมได้ เพื่อให้มีเรี่ยวแรงใน

การทำ�ประโยชน์สุขแก่สังคม แต่การบริโภคนั้นก็ต้องอยู่ในขอบเขตของสิทธิเสรีภาพดัง

ที่ได้กล่าวมา ตามแต่ปัจจัยของเจตนาเพื่อทำ�ให้โลกใบนี้สุขสงบไม่มีการเบียดเบียน และ

การทำ�ตนเองให้เกิดเป็นประโยชน์ต่อสังคมภายใต้ขอบเขตทางสิทธิและเสรีภาพที่มีอยู่

การกินอาหารของพืชและสัตว์ตามสัญชาตญาณ การอยู่รอด และสืบเผ่าพันธุ์ 

ไม่ถือเป็นความขัดแย้งทางศีลธรรม และพระสงฆ์ในพระพุทธศาสนามหายาน ได้ปฏิเสธ

การบริโภคเนื้อสัตว์เด็ดขาด เพราะถือว่าเป็นการสนับสนุนให้เกิดการฆ่าสัตว์ไม่มีที่สิ้นสุด 

พระพุทธศาสนามหายาน ยังเชื่ออีกว่าพืชเป็นสิ่งมีวิญญาณ การฆ่าพืชจึงเป็นการพราก

ชีวิตเหมือนการฆ่ามนุษย์และสัตว์ ซึ่งพระพุทธศาสนาฝ่ายเถรวาทมุ่งความเป็นอยู่ที่เรียบ

ง่าย บริโภคอาหารที่ชาวบ้านเห็นว่าสมควรและมีกำ�ลังจัดถวายได้ และจิตมนุษย์สามารถ

พัฒนาให้สูงขึ้นได้ โดยไม่ขึ้นกับการบริโภคมังสวิรัติ หรือเนื้อสัตว์แต่อย่างใด (พระครู

อนุกูลกัลยาณกิจ, 2560 : 46)

2. วิเคราะห์สิทธิเสรีภาพของสัตว์

วิเคราะห์สิทธิเสรีภาพของสัตว์ ผู้วิจัย ได้มีทัศนะด้วยการรวบรวมองค์ความ

รู้ทางสิทธิเสรีภาพ และการมองสรรพสิ่งแบบระเอียดด้วยหลักการทางพุทธศาสนา ซึ่ง

ทำ�ให้ผู้วิจัยเกิดความคิดที่ว่า มนุษย์มีความแตกต่างจากสัตว์ด้วยสปีชีส์ หรือเรียกว่าความ

ประเสริฐ ดังนั้น การวิเคราะห์ในประเด็นต่าง ๆ จึงจำ�เป็นต้องใช้การตีความและพรรณนา



มหาวิิทยาลััยมหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย วิิทยาเขตเชีียงใหม่่ 
ผ่่านการรัับรองคุุณภาพจาก TCI  (กลุ่่�มที่่� 2)    

วารสารปรััชญาอาศรม  ปีีที่่� 4  ฉบัับที่่� 2  |  กรกฎาคม - ธัันวาคม  256526

ให้เห็นความสำ�คัญของสิทธิเสรีภาพในแง่ของสิ่งมีชีวิต หรือ มนุษย์ก็คือสิ่งมีชีวิตเหมือน

กับสัตว์ และไม่อาจหลีกหนีการเกิด การดำ�รงอยู่ด้วยการเลี้ยงชีวิตให้เจริญเติบโต การมี

สังคม และการสร้างบางสิ่งแก่โลก รวมถึงจุดสุดท้ายที่ไม่ต่างกันคือความตาย ประกอบ

ด้วยเนื้อหาดังต่อไปนี้ 

2.1 สิทธิเสรีภาพของสัตว์ประเภทจุลินทรีย์กับมนุษย์

จุลินทรีย์ เป็นสิ่งมีชีวิตขนาดเล็ก ที่ไม่สามารถมองเห็นได้ด้วยตาเปล่า ได้แก่ 

แบคทีเรีย อาร์เคีย รา และยีสต์ สามารถพบจุลินทรีย์ได้แม้แต่ในสภาวะแวดล้อมที่สิ่งมี

ชีวิตอื่นอยู่ไม่ได้ หรือแม้กระทั่งในที่ไม่มีออกซิเจน มีชีวิตเซลล์เดียวหรือหลายเซลล์ โดย

แต่ละเซลล์เป็นอิสระจากกัน จุลินทรีย์มีประโยชน์ช่วยรักษาสิ่งแวดล้อมให้สะอาด เช่น 

การนำ�จุลินทรีย์มาบำ�บัดสารมลพิษที่ย่อยสลายยาก จุลินทรีย์กับการแพทย์โดยใช้เป็น

ตัวกลางในการผลิตสารที่จำ�เป็นเพื่อการรักษาโรค และจุลินทรีย์ที่ใช้ในการผลิตเครื่อง

ดื่ม อาหารและอาหารเสริม และจุลินทรีย์กับการเกษตร ปุ๋ยชีวภาพ ในสภาพธรรมชาติ

จุลินทรีย์ที่มีอยู่อย่างหลากหลายจะมีการควบคุมกันเองในวัฏจักรของสิ่งมีชีวิต เช่น ทำ�

หน้าที่ป้องกัน กำ�จัด และยับยั้งการเจริญเติบโตของจุลินทรีย์ที่เป็นสาเหตุของโรคพืชด้วย

การหมุนเวียนทรัพยากรให้ใช้ประโยชน์ได้ใหม่ในวัฏจักรของธาตุอาหารพืชและดิน และ

จุลินทรีย์บางชนิดสามารถสร้างอาหารได้เอง (digitalschool.club, 2565 : ออนไลน์)

ดังนั้น สัตว์ประเภทจุลลินทรีย์จึงมีประโยชน์มากกว่ามนุษย์บางจำ�พวก และ

หากมองถึงสิทธิเสรีภาพของจุลินทรีย์กับมนุษย์ จะมองได้ว่าความเป็นจุลลีทรีย์เป็นเซลล์

ที่แตกตัวกันเพื่อทำ�หน้าที่ในการสร้างสมดุลให้กับธรรมชาติ เสรีภาพดังกล่าวไม่อาจมี

อะไรมาบีบคั้นหรือหยุดกั้นได้ และจุลลินทรีย์ยังสามารถดำ�รงอยู่ได้ในทุกสภาพ ไม่เดือด

ร้อน รู้จักการปรับตัว ซึ่งก็เปรียบได้กับว่าเป็นมนุษย์ในลักษณะที่รักในความสงบ สมถะ 

และสร้างคุณประโยชนให้กับโลกและธรรมชาติ และหากมนุษย์ไม่เรียนรู้ปรับตัวเพื่อเข้าใจ

ถึงชีวิตของจุลินทรีย์ในธรรมชาติที่ดำ�รงอยู่ ก็เท่ากับว่ามนุษย์ได้ทำ�ลายสิทธิเสรีภาพของ

ตนเองเช่นกัน

2.2 สิทธิเสรีภาพของสัตว์ประเภทเชื้อไวรัสกับมนุษย์

ไวรัส คือ อนุภาคขนาดเล็ก และไม่สามารถมองด้วยตาเปล่าหรือกล้องจุลทรรศน์

ธรรมดาได้ ไวรัสเปรียบเหมือนเป็นกาฝากท่ีอยู่ในร่างของส่ิงมีชีวิตอ่ืน ไม่สามารถเติบโตหรือแพร่

พันธ์ุนอกเซลล์อ่ืนได้ เพราะไวรัสมีโครงสร้างด้วยสารพันธุกรรมเพียงแค่หน่ึงชนิด จึงจำ�เป็นต้อง



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus
 Approve by TCI  (Group 2)

    

Journal of Prajna Ashram Vol.4  No. 2  | July - December  2022 27

อาศัยการทำ�งานจากเซลล์โฮสต์หรือเซลล์เจ้าบ้านท่ีไวรัสเข้าไปฝังตัว เช่น พืช สัตว์ และมนุษย์

ตามชนิดและสายพันธ์ุของไวรัสน้ัน และโดยปกติไวรัสจะไม่มีการติดต่อข้ามสายพันธ์ุ ยกเว้น

ไวรัสน้ันจะเกิดการกลายพันธ์ุ และไวรัสจะทำ�ให้เซลล์ตาย ทำ�ให้เซลล์เกิดการเปล่ียนแปลง

คุณสมบัติกลายเป็นเซลล์มะเร็งได้ (ศูนย์วิทยาศาสตร์เพ่ือการศึกษา, 2565 : ออนไลน์)

ดังน้ัน ไวรัสจึงเป็นสัตว์ประหลาด ท่ีต้องเกาะกินเซลล์ของส่ิงมีชีวิตอ่ืนเพ่ือยังชีพ 

และยังทำ�ให้ส่ิงมีชีวิตอ่ืนต้องด้ินเดยับตายก่อนวัยอันควร แต่หากมองในแง่ของสิทธิเสรีภาพ

กับตัวของไวรัสเอง ถือว่าเป็นสัตว์ท่ีมีสปีชีส์ท่ีโหดร้ายทารุณ และถือว่าเป็นแบบอย่างของ

ความช่ัวในทัศนะทางจริยศาสตร์ได้ด้วย เน่ืองจากการดำ�รงชีวิตเพ่ือความอยู่รอดของสัตว์

ประเภทน้ีท่ีต้องทำ�ร้ายหรือทำ�ให้เกิดการสูญเสียส่ิงใดส่ิงหน่ึงแก่ส่ิงมีชีวิตอ่ืน หากเปรียบกับ

มนุษย์ กล่าวได้ว่าจะต้องมีนิสัยดุร้ายชอบแยกเค้ียวเล็บใส่ผู้อ่ืน ไม่มีการประนีประนอมหรือ

ความเมตตาใด ๆ และเป็นเสมือนผู้ท่ีคอยขัดขวาง ก่อกวน ทำ�ลายสิทธิและเสรีภาพ ชอบ

ทำ�สงครามหรือใช้ความรุนแรงในการท่ีจะทำ�ให้อีกฝ่ายต้องสูญเสียน่ันเอง

2.3 วิเคราะห์สิทธิเสรีภาพของสัตว์กับมนุษย์

ในการวิเคราะห์ตีความสิทธิเสรีภาพของสัตว์กับมนุษย์ ผู้วิจัยต้องการนำ�เสนอ

สัตว์ในประเภทของจุลลินทรีย์และไวรัส ซึ่งเป็นสัตว์ที่มนุษย์มักมองข้าถึงสิทธิเสรีภาพ 

และมนุษย์ยังไม่นำ�มากินเพื่อประทังชีวิต หรือมองถึงปัจจัย 4 สัตว์ทั้ง 2 สปีชีส์ (จุลไวรัส) 

นี้แทบจะไร้ความหมายกับการดำ�รงชีวิตของมนุษย์อย่างสิ้นเชิง ดังนั้นความน่าสนใจใน

การวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยจึงหยิบยกประเด็นสิทธิเสรีภาพของสัตว์ คือ จุลินทรีย์และไวรัสมา

เป็นข้อทดสอบถึงภูมิปัญญาที่เปี่ยมล้นและเหมาะสมของมนุษย์ 

ซึ่งในการทำ�วิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยยังต้องการนำ�เสนอทฤษฎีอันมีที่มาจากการ

ศึกษาและวิเคราะห์ด้วยองค์ความรู้ที่เปี่ยมล้นทางวิชาการของโลกและธรรม ดังที่ได้กล่าว

มาเบื้องต้นแล้ว ซึ่งหากเป็นไปได้ ผู้วิจัยยังสนใจที่จะนำ�เสนอทฤษฎีการวิเคราะห์ตีความนี้

กับการอภิปรายผลต่อวงการปรัชญาระดับโลก ให้เป็นที่ประจักษ์แก่สายตาถึงแก่นแท้แห่ง

สิทธิและเสรีภาพแก่มวลมนุษยชาติอีกด้วย 

ตีความสิทธิเสรีภาพทางสุนทรียเจตคติ  

สัตว์ที่มีความหมายและไร้ความหมายด้านความงาม ด้วยความงดงามของจุล

ไวรัส มีอานุภาคที่เล็กมากและเล็กกระทั่งเป็นสิ่งที่มนุษย์ไม่เห็นความหมายหรือคุณค่าใด



มหาวิิทยาลััยมหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย วิิทยาเขตเชีียงใหม่่ 
ผ่่านการรัับรองคุุณภาพจาก TCI  (กลุ่่�มที่่� 2)    

วารสารปรััชญาอาศรม  ปีีที่่� 4  ฉบัับที่่� 2  |  กรกฎาคม - ธัันวาคม  256528

ในตัวมัน แต่ในทัศนะของพุทธะที่เปี่ยมล้นด้วยเมตตา ซึ่งเมตตาในที่นี้ ก็คือสิทธิเสรีภาพ 

ที่มนุษย์ควรจะมอบให้แก่สรรพสิ่ง เช่นการลอยแคว้งในจักรวาล หรือการถือกำ�เนิดของ

จักรวาล ด้วยวิธีการย้อนถามกลับไปว่าจักรวาลเกิดขึ้นมาได้อย่างไร คำ�ตอบก็คือ จักรวาล

นั้นเกิดขึ้นมาจากความว่างเปล่า และมันเกิดขึ้นมาจากการแตกเป็นเสี่ยง ๆ ของพลังงาน 

หรือจุลไวรัสรึเปล่า เพราะจุลไวรัสเป็นสิ่งที่มองไม่เห็นได้ด้วยตาเปล่า และมนุษย์ก็ยัง

สัมผัสถึงมันไม่ได้

จุลไวรัสยังช่วยกัดกร่อนความเป็นอัตตาของมนุษย์ให้เกิดเป็นบางส่ิงท่ีกลับไปสู่

สภาของเสรีภาพท่ีมนุษย์มีมาก่อนจะถือกำ�เนิด และหากมองถึงความงาม ก็ต้องมองถึงคุณ

ประโยชน์และโทษท่ีจะต้องเกิดข้ึนแก่มนุษย์ ในแง่หน่ึง จุลไวรัสทำ�หน้าท่ีอันเป็นประโยชน์

อย่างมหาศาลในการมอบสิทธิเสรีภาพท่ีประเสริฐแก่มนุษย์ เพราะหากไม่ความช่ัว ความดีจะ

เกิดข้ึนมาได้อย่างไร และความเป็นประโยชน์ของจุลไวรัสยังแผ่ไพศาลอย่างมีเจตจำ�นงเสรีแก่

ดินและหญ้า ทำ�ให้ดินอันเป็นผืนแผ่นก้อนประสานกันของโลกได้เคล่ือนไหวหรือกล้ิงไปอย่าง

สมดุลในห้วงจักรวาล ฉะน้ัน มนุษย์จึงควรจะสำ�เหนียกในบุญคุณของจุลไวรัสอย่างถึงท่ีสุด 

เพราะมีอีกข้อหน่ึง คือการท่ีจุลไวรัสทำ�ให้มนุษย์ต้องส่ังสมประสบการณ์และสติปัญญาเพ่ือ

แก้ไขปัญหาว่า จุลไวรัสจะเข้ามาทำ�ลายล้างสิทธิเสรีภาพของมนุษย์เม่ือใด

สุนรียเจตคติ คือ ความคิดของมนุษย์ท่ีเกิดข้ึนจากจุลไวรัสเล็ก ๆ เป็นอนุภาค

ท่ีกระจัดกระจายโดยเสรีอย่างไร้เป้าหมาย และกลับมีเป้าหมายเพ่ือสรรสร้างให้อคติถูกลด

ทอนลงไปเหลือเพียงแค่ความจริงของชีวิต หรือการท่ีจุลไวรัสเป้ฯสัตว์ท่ีไร้ความหมาย มนุษย์

จึงมีความหมายในแง่ของสถานะท่ีจะกระทำ�การใดก็ได้บนโลกด้วยวิวัฒนาการอันไม่มีท่ีส้ิน

สุด และหากถามว่า สิทธิเสรีภาพสวยงามหรือไม่ มนุษย์เองก็คงจะตอบว่ามันสวยสดงดงาม

และแสนจะเอร็ดอร่อยอย่างกับว่า มนุษย์มีปัญญาในการทำ�ลายไวรัสท่ีเป็นบ่อเกิดของโรค

ร้ายของมนุษย์ ด้วยเทคโนโลยีทางการแพทย์ท่ีทันสมัยจากสันนิฐานของวิวัฒนาการ และ

มนุษย์ก็ยังมีปัญญาเพ่ิมข้ึนไปอีก ในการเรียกใช้ความรู้เพ่ือจัดการให้จุลลินทรีย์กลายเป็นสัตว์

ท่ีมีประโยชน์ต่อโลกใบน้ีได้

ดังน้ัน ความมีสิทธิเสรีภาพของมนุษย์ จึงต้องย้อนกลับไปมองว่า ส่ิงท่ีมนุษย์มอง

ไม่เห็นต้ังแต่ในยุคเร่ิมแรกของการบ่มเพาะความรู้คืออะไร และส่ิงใดท่ีแยกระหว่างมนุษย์กับ

สัตว์ ในขณะท่ีการเกิด การดำ�รงอยู่ และการตายเป็นธรรมชาติท่ีเรียกว่าสามัญลักษณะท่ีไม่

สรรพส่ิงใดหนีพ้นไปได้ และส่ิงท่ีอยู่เหนือกว่ามนุษย์ท้ังหลายในทางอภิปรัชญา จริยศาสตร์ 



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus
 Approve by TCI  (Group 2)

    

Journal of Prajna Ashram Vol.4  No. 2  | July - December  2022 29

หรือคุณวิทยา ควรจะเรียกว่าเป็นสิทธิเสรีภาพท่ีเท่าเทียมของสรรพส่ิงหรือไม่          

อภิปรายผล
จากการตีความในเบ้ืองต้น ผู้วิจัยจึงคิดเห็นว่า สติปัญญาของมนุษย์น้ันยังมิใช่

วิวัฒนาการท่ีก้าวล้ำ� ในเม่ือมนุษย์ต่างดาวโลดแล่นอยู่ในอวกาศเป็นว่าเล่น และยังท้ิงล่อง

ลอยไว้บนโลกอีกมากมายหลายแห่ง ในขณะท่ีมนุษย์ยังเท่ียวแต่บินวนเวียนไปมาอย่าง

อวดแบ่ง ซ่ึงในมุมมองน้ี ผู้วิจัยคิดเห็นว่า มนุษย์ต่างดาวมีวิวัฒนาท่ีสุดต่ิงกระด่ิงแมวและ

ยังล้ำ�หน้ากว่ามวลมนุษย์หลายเท่า ท้ังยังไม่มาบีบค้นลิดรอนสิทธิเสรีภาพของมนุษย์อัน

กระจอกงอกง่อย และผู้วิจัยจะกล่าวถึงสิทธิเสรีภาพของมนุษย์ต่างดาว ท่ีบินร่อนในอวกาศ

อันเว้ิงว้างได้อย่างสบายใจเฉิบ ในขณะท่ีมนุษย์ยังไว้หมา 5 ขา มนุษย์ต่างดาวได้บินมาตัด

หญ้าเป็นสัญลักษณ์ท่ีมนุษย์ต้องตีความแล้วไม่รู้เท่าไหร่ ดังน้ัน มนุษย์จงสำ�เหนียกถึงการ

มอบสิทธิเสรีภาพ่ีเท่าเทียมและไม่ก้าวก่ายต่อสิทธิของผู้อ่ืน หรือเรียกแบบพวกดิบเถ่ือนว่า 

อย่าไปเสือกกับเร่ืองของผู้อ่ืนให้มากนัก เพราะบางทีเขาผู้น้ันอาจจะเป็นผู้วางรากฐานของ

จักรวาลทางช้างเผือกหมายเลข 9819273096412435748 ก็เป็นได้ 

เอเลียนท่ีติดต่อส่ือสารกับเราได้ อาจมีอย่างน้อย 36 อารยธรรมในทางช้าง
เผือก ส่ิงมีชีวิตทรงภูมิปัญญาต่างดาว ต้องติดต่อส่ือสสารโดยสมการของเดรก ซ่ึงสมการ
น้ีใช้ปัจจัย 7 ประการในการคำ�นวณเพ่ือประมาณค่าตัวเลขท่ีเป็นไปได้เก่ียวกับอารยธรรม
ต่างดาว และมีนักวิทยาศาสตร์พยายามมองหาเอเลียนด้วยสัญญาณจากส่ิงมีชีวิตเรืองแสง 
เรียกว่า แผ่นบันทึกข้อมูลทองคำ� ของนาซา และมีการกำ�หนดขอบเขตของปัจจัยต่าง ๆ ซ่ึง
เป็นสมมติฐานท่ีใช้ในการคำ�นวณ และพบว่ามีโอกาสท่ีอารยธรรมข้ันสูงของเอเลียนจำ�นวน 
4-211 กลุ่ม จะยังคงดำ�รงอยู่ในกาแล็กซีทางช้างเผือกในปัจจุบัน และสมมติฐานในการ
คำ�นวณของมนุษย์ ท่ีต้ังอยู่บนหลักการท่ีว่าส่ิงมีชีวิตทรงภูมิปัญญาสามารถจะเกิดข้ึนได้บน
ดาวทุกดวงท่ีมีสภาพคล้ายโลก เม่ือเวลาผ่านไปราว 4.5-5.5 พันล้านปี หลังดาวเคราะห์น้ัน
ก่อตัวข้ึนจนมีอายุเก่าแก่เท่ากับโลก วิวัฒนาการจะนำ�ส่ิงมีชีวิตต่างดาวมาสู่อารยธรรมข้ัน
สูง จนสามารถติดต่อส่ือสารข้ามห้วงอวกาศได้เช่นเดียวกับมนุษย์หรือก้าวหน้าย่ิงกว่า และ
ส่ิงมีชีวิตทรงภูมิปัญญาท่ีอยู่ใกล้โลกท่ีสุด อาจอยู่ห่างออกไปถึงราว 17,000 ปีแสง ในขณะ
ท่ีส่ิงมีชีวิตทรงภูมิปัญญาท่ีอยู่ใกล้เราท่ีสุด ห่างออกไปนับ 10,000 ปีแสง (bbc.com, 2565 
: ออนไลน์)

ทัศนะพุทธเสรีวิทยา จะมองว่ามนุษย์มีสิทธิโดยสมบูรณ์ได้ก็ต่อเมื่อมนุษย์

สามารถบังคับจิตใจของตนเองให้แข็งแกร่งพอที่จะรับรู้ถุงสภาวะต่างๆ ที่เข้ามากระทบ



มหาวิิทยาลััยมหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย วิิทยาเขตเชีียงใหม่่ 
ผ่่านการรัับรองคุุณภาพจาก TCI  (กลุ่่�มที่่� 2)    

วารสารปรััชญาอาศรม  ปีีที่่� 4  ฉบัับที่่� 2  |  กรกฎาคม - ธัันวาคม  256530

ความรู้สึก และมนุษย์จะรู้ได้ว่าจิตวิญญาณอันด้วยพัฒนาของมนุษย์ยั้งกำ�ลังบีบค้นเพื่อ

ลดหรือทอนสิทธิเสรีภาพของตนเองและผู้อื่นในสังคมอยู่ นั่นก็เท่ากับว่า มนุษย์ต่าง

ดาวที่ไม่สามารถนับจำ�นวนได้และมีวิวัฒนาการก้าวหน้ากว่ามนุษย์นับ 10,000 ปีแสง 

กำ�ลังหัวเราะให้กับเสรีภาพอันกระจอกงอกง่อยของมนุษย์ 

ข้อแรกต้องย้อนไปถึงพ้ืนฐานของธรรมชาติก่อนเลยว่า ท่ีจริงมนุษย์มีอิสรภาพ 

เสรีภาพตามธรรมชาติ มนุษย์เกิดมาอยู่ภายใต้กฎเกณฑ์ของธรรมชาติ มนุษย์จึงมีหน้าท่ีท่ี

จะต้องปฏิบัติตนให้ถูกตามกฎเกณฑ์ของธรรมชาติ เพ่ือให้บรรลุถึงพระนิพพาน ถ้าสังคม

ไม่มีหลักศีลธรรมก็จะกลายเป็นเร่ืองทำ�ลายโลก ดังน้ัน การมีความรักความเมตตา เป็น

อิสระจากความเห็นแก่ตัว และการให้อภัยในผู้อ่ืนจึงเป็นจิตท่ีพัฒนาถึงท่ีสุด และจะช่วยให้

สังคมน่าอยู่และเกิดความสงบสุขได้ ดังน้ัน หลักการเสรีภาพจะสะท้อนให้เห็นว่าเสรีภาพ

ทางใจเป็นเง่ือนไขของหน่ึงท่ีไม่ควรเข้าไปก้าวก่ายพ้ืนท่ีส่วนตัวอันเป็นอธิปไตยของผู้อ่ืน 

และหากกฎทางสังคมทำ�ให้เกิดทัศนคติท่ีไม่ดีหรือปิดก้ันเสรีภาพทางใจมนุษย์ มนุษย์ทุกคน

ก็ควรตระหนักถึงสิทธิอันชอบธรรมท่ีจะปฏิเสธ และไม่ต้องภักดีหรืออาจต่อต้านต่อการกระ

ทำ�น้ัน (เฮนร่ี เดวิด ธอโร, 2563 : 88)

ภายใต้กฎจักรวาลแห่งดุลยภาพ ระหว่างมนุษย์ต่างดาว มนุษย์ และสัตว์ จึง

ถือว่ามีสิทธิอันชอบธรรมมาต้ังแต่เกิดและเป็นเสรีภาพท่ีสร้างความเสมอภาค ความเท่า

เทียม ความสงบสุขให้เกิดข้ึนในสังคมทุกชนชาติ และจะยังเป็นการตอกย้ำ�สัจธรรมของวัฎ

จักรอันสวยงามหอมกลมกล่อมท่ีมนุษย์ต่างเห็นว่ามันเป็นเร่ืองไกลตัว ดังน้ัน สิทธิเสรีภาพ

ของสัตว์ จังเป็นวิวัฒนาการท่ีมนุษย์พยายามจะทำ�ให้เห็นว่าถูกต้องและมีความเป็นธรรม

อยู่เสมอ ซ่ึงความจริงอาจไม่ได้เป็นเช่นน้ันก็เป็นได้

องค์ความรู้จากงานวิจัย

งานวิจัยนี้ ดังที่ผู้วิจัยมีความประสงค์ เพื่อจะสรรค์สร้างมิติของการแสวงหา

สิทธิและเสรีภาพของสัตว์ซึ่งก็รวมถึงมนุษย์และมนุษย์ต่างดาวด้วย การให้คุณค่าทางชีวิต

มนุษย์จึงเกี่ยวเนื่องกับความเป็นปัจเจกของความจริงท่ีต้องดำ�รงอยู่ภายใต้เง่ือนไขของ

การถูกบีบบังคับด้วย คำ�ครหา คำ�ติฉินนินทา การใส่ร้ายป้ายสี การสร้างความเดือดร้อน

ให้ผู้อื่น การมองแต่ตนเองว่าดี และการใช้อำ�นาจทางค่านิยมบีบคั้นให้มนุษย์หรือสัตว์รู้สึก

ด้อยค่าทางสังคม 



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus
 Approve by TCI  (Group 2)

    

Journal of Prajna Ashram Vol.4  No. 2  | July - December  2022 31

พุทธเจคติเสรีวิทยา จึงเป็นการน้อมนำ�คำ�สอนของพระศาสดาแห่งพุทธศาสนา 

หรือพระพุธเจ้า ด้วยการมองเห็นความจริงของความสุขท่ีไม่ใช่การเบียดเบียน เย้ยหยัน 

ข่มแหง รังแก ดูถูกดูหม่ินแก่ผู้ใด แต่ความสุขน้ันต้องการมาจากความรัก ความเข้าใจใน

มิตรภาพ ความน้อมนำ�คุณ ความกตัญญู ความรู้จักว่าเหตุใดควรไม่ควร และต้องเป็นความ

สุขสงบท่ีไม่สร้างส่ิงปฏิกูลในจิตใจของตนเองและผู้อ่ืนให้เกิดเป็นความบาดหมาง ซ่ึงสุดท้าย

แล้วสัตว์กับมนุษย์ก็มิต่างกันในเร่ืองของการเกิด แก่ เจ็บ และตาย

สรุป
กล่าวโดยสรุป สิทธิเสรีภาพ คือ การมีสิทธิและหน้าที่ในการพึงปฏิบัติให้

เป็นพระสงฆ์ที่ดี มีเมตตากรุณา ไม่อิจฉาริษยา เห็นผิดเป็นชอบ และเป็นแบบอย่างที่ดี

อยู่ในหลักการปกครองเพื่อความสุขสันติของสังคม พระสงฆ์เป็นแบบอย่างของสัตบุรุษ

หรือผู้ดี ในทิศทางของการให้ สละตนเอง เพื่อข่มคนชั่ว ปกป้องคนดี และการละเว้น

การเบียดเบียน การไม่เข่นฆ่าผู้อื่นทางจิตใจ ถือเป็นสิทธิเสรีภาพที่ดีก็จะเกิดขึ้นและเป็น

ประโยชน์สุขแก่มวลมนุษย์ชาติ

มนุษย์ คือสัตว์ประเภทหนึ่ง และมีวิวัฒนาการเพื่อการอยู่หรือดำ�รงชีพให้อยู่

รอด และมนุษย์เกิดมาโดยมีความประเสริฐ เป็นสิ่งที่สัตว์ประเภทอื่นไม่สามารถมีหรือ

เรียนรู้ได้ คือสติปัญญา และมนุษย์ก็คือสัตว์ ดังนั้น พฤติกรรมหรือวิวัฒนาการของสัตว์ จึง

สำ�คัญด้านเหตุผล การเรียนรู้เข้าใจระบบระเบียบทางความคิดที่ซับซ้อนต่อการตัดสินเพื่อ

สิทธิและเสรีภาพ

สิทธิเสรีภาพสวยงามหรือไม่ มนุษย์เองก็คงจะตอบว่ามันแสนจะเอร็ดอร่อย

อย่างกับว่า มนุษย์มีปัญญาในการทำ�ลายไวรัสที่เป็นบ่อเกิดของโรคร้ายของมนุษย์ ด้วย

เทคโนโลยีทางการแพทย์ที่ทันสมัยจากวิวัฒนาการ และมนุษย์ก็ยังมีปัญญาเพิ่มขึ้นกลาย

เป็นสัตว์ที่มีประโยชน์ต่อโลกใบนี้ได้

บรรณานุกรม 
ฌอง ฌาคส์ รุสโซ. (2563). สัญญาประชาคม หรือ หลักแห่งสิทธิทางการเมือง. สมบูรณ์ 

ศุภศิลป์, แปล. กรุงเทพมหานคร : สำ�นักพิมพ์ทับหนังสือ. 

เฮนร่ี เดวิด ธอโร. (2563). ต้านอำ�นาจรัฐและความเรียงสามช้ิน. พิมพ์คร้ังท่ี 2. พจนา จันทร

สันติ, แปล. นนทบุรี : สำ�นักพิมพ์ภาพพิมพ์.



มหาวิิทยาลััยมหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย วิิทยาเขตเชีียงใหม่่ 
ผ่่านการรัับรองคุุณภาพจาก TCI  (กลุ่่�มที่่� 2)    

วารสารปรััชญาอาศรม  ปีีที่่� 4  ฉบัับที่่� 2  |  กรกฎาคม - ธัันวาคม  256532

Suphaphol, S. (2014). Comparative Study of Levels of Explanation in Community 

ContractingTheory of John Locke and Jean Jacques Russo. Bangkok: 

Chulalongkorn University.

พระครูอนุกูลกัลยาณกิจ และคณะ. (2560). การบริโภคมังสะวิรัติในพระพุทธศาสนา. วารสารปัญญา

ปณิธา. 2 (2), 46.

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2550). ประชาธิปไตยไม่ยากถ้าอยากได้. พิมพ์คร้ังท่ี 1. 

กรุงเทพมหานคร: พิมพ์สวยจำ�กัด.

สุทัศน์ ปึงศิริพัฒนา. (2542). เจตจำ�นงเสรีและเหตุวิสัยในพุทธปรัชญาเถรวาท. สืบค้นเม่ือวันท่ี 9 

มิถุนายน 2565, จาก  http://www.thaithesis.org/detail.php?id=1082542000433

พระมหานิกร ปโมทิโต และคณะ. (2563). เสรีภาพตามทัศนะของฌอง ฌากส์ รุสโซกับพุทธทาสภิกขุ. 

วารสารสถาบันวิจัยพิมลธรรม. 7 (1), 130-131.

พระสมุห์อดิเรก อาทิจฺจพโล (โลกะนัง). (2561). พุทธจริยศาสตร์ท่ีประยุกต์ใช้กับมนุษย์และส่ิงมีชีวิตอ่ืน. 

วารสารวิชาการธรรมทรรศน์. 18 (3), 5.

สุภาพรรณ ไกรเดช และวรรณวิสาข์ ไชยโย. (2563). ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับสัตว์ในทัศนะของ

ปีเตอร์ ซิงเกอร์,วารสารปณิธาน. 16 (2), 28.

John K.Roth and Frederick Sontag. (1988). The Questions of Philosophy. 

California: Wadsworth Publishing. 

พระมหาเอกกวิน ปิยวีโร (อะซิ่ม) และคณะ. (2563). การบูรณาการหลักสิทธิเสรีภาพ 

เสมอภาคและภราดรภาพในวิถีทางประชาธิปไตย. วารสารพุทธสังคมวิทยา

ปริทรรศน์. 5 (2), 86.

อาภรณ์ รับไซ. (22 พฤษภาคม 2560). พฤติกรรมสัตว์ (Animal Behavior). สืบค้นเม่ือ 9 มิถุนายน 

2565, จากhttps://www.scimath.org/lesson-biology/item/7042-animal-be-

havior

สถาบันนิติธรรมาลัย. (12 กันยายน 2562). หมวด 3 สิทธิและเสรีภาพของปวงชนชาว

ไทย (มาตรา 25 - 49). สืบค้นเมื่อ 8 มิถุนายน 2565, จาก https://www.

drthawip.com/constitution/006 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (12 กันยายน 2562). หน่วยท่ี 3 พระพุทธศาสนากับ

ประชาธิปไตย. สืบค้นเม่ือ 8 มิถุนายน 2565, จาก http://oldweb.mcu.ac.th/

mcutrai/menu2/Critical/03.htm



Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus
 Approve by TCI  (Group 2)

    

Journal of Prajna Ashram Vol.4  No. 2  | July - December  2022 33

พระมหาบวรวิทย์ รตนโชโต (4 มกราคม 2563). กรรมของสัตว์โลก 4 ชนิด. สืบค้นเมื่อ. 

22 เมษายน 2565, จาก https://goodlifeupdate.com/healthy-mind/

dhamma/46694.html

bbc.com. (17 มิถุนายน 2563). เอเลียนท่ีติดต่อส่ือสารกับเราได้ อาจมีอย่างน้อย 36 

อารยธรรมในทางช้างเผือก. สืบค้นเม่ือ  9 มิถุนายน 2565, จาก https://www.

bbc.com/thai/features-53061517

ศูนย์วิทยาศาสตร์เพ่ือการศึกษา. (16 พฤษภาคม 2564). ไวรัส (virus). สืบค้นเม่ือ 9 มิถุนายน 

2565, จาก https://sciplanet.org/content/7914

digitalschool.club. (1 มิถุนายน 2565). จุลินทรีย์(microorganism). สืบค้นเม่ือ 9 มิถุนายน 2565, 

จาก http://www.digitalschool.club/digitalschool/science1_2_2/science1/

more/microorganism_3_1.php


