
Journal of Buddhist Arts Vol.4 No. 2  |  July - December 2021 | วารสารพุทธศิลปกรรม ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 l กรกฎาคม - ธันวาคม  2564|

125124

06



Journal of Buddhist Arts Vol.4 No. 2  |  July - December 2021 | วารสารพุทธศิลปกรรม ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 l กรกฎาคม - ธันวาคม  2564|

127126

อิิทธิิพลของโลกวััชชะกัับการกำหนดกติิกาของภิิกษุุสงฆ์์
The Influence of Lokavajja towards Laws of Buddhist Monks

พระบุุญรอด  ปคุุณธมฺฺโม
Phraboonrawd  Pagunadhammo

มหาวิิทยาลััยมหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััยวิิทยาเขตเชีียงใหม่่

Mahachulalongkornrajavidyalaya U niversity Chiang Mai

Corresponding Author, Email:  Beomanone@gmail.com

บทคััดย่่อ
บทความวิิชาการนี้้�มีีวััตถุุประสงค์์ เพื่่�อสะท้้อนให้้เห็็นถึึงอิิทธิิพลของโลกวััชชะ

กับัการกำหนดกติกิาของภิกิษุสุงฆ์ ์ผลการวิเิคราะห์พ์บว่า่  โลกวััชชะหมายถึงึโทษทางโลกที่่�

สังัคมติเิตียีน และอรรถกถาจารย์ย์ังัได้เ้พิ่่�มเติมิไว้ว้่า่ การกระทำใดที่่�ประกอบด้ว้ยอกุศุลจิติ 

การกระทำนั้้�นขึ้้�นชื่�อว่่า โลกวัชัชะ ซ่ึ่�งโลกวัชัชะมีอีิทิธิพิลสำคััญในการบััญญัติัิพระวินัิัยที่่�เริ่่�ม

จากสัังคมเป็็นผู้้�กล่่าวโจทย์์ภิิกษุุสงฆ์์ที่่�มีีความประพฤติิไม่่เหมาะสม จนนำไปสู่่�การบััญญััติิ

เกิิดขึ้้�น เช่่น ปฐมสิิกขาบท จะพิิจารณาเห็็นความสำคััญของชุุมชนในข้อกล่่าวหาที่่�เป็็นโลก

วัชัชะ แล้ว้บัญัญัตัิพิระวินิัยั ที่่�เรียีกว่า่สิกิขาบท กล่า่วได้ว้่า่ทุกุสิกิขาบทล้ว้นเกิดิจากโลกวัชัชะ

เป็็นมููลแทบทั้้�งสิ้้�น เม่ื่�อกาลพุทธสมััยล่่วงมาได้้ 25 พุุทธศตวรรษ โลกวััชชะเองกลัับยัังมีี

อิทิธิพิลต่อ่คณะสงฆ์ข์องไทย ที่่�จะต้อ้งอาศััยกฎหมายเพื่่�อตราพระราชบััญญัติัิคณะสงฆ์ไ์ทย

ขึ้้�น การอาศัยักฎหมายนี้้�เพื่่�อลงโทษภิกิษุสุงฆ์ท์ี่่�ต้อ้งคดีคีวามและถืือเป็น็โลกวัชัชะ ไม่ม่ีโีทษ

ทางพระวิินััยโดยตรงเสีียทีีเดีียว หากความผิิดที่่�เป็็นโลกวััชชะจะยัังดำรงสมณเพศอยู่่�ย่อม

ไม่เ่หมาะสมจำเป็็นต้อ้งลาสิกิขาไป ดังันั้้�น โลกวัชัชะจึึงเป็น็ทั้้�งกระจกสะท้้อนภิกิษุสุงฆ์์และ

เป็็นเครื่่�องมืือสำคััญของชุุมชนสัังคมที่่�จะได้้เกื้้�อหนุุนต่่อกัันต่่อไป 

คำสำคััญ: โลกวััชชะ, พระวิินััย 



Journal of Buddhist Arts Vol.4 No. 2  |  July - December 2021 | วารสารพุทธศิลปกรรม ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 l กรกฎาคม - ธันวาคม  2564|

127126

Abstract
This article has an objective to reflect the influence of the Lokavajja 

towards Laws of Buddhist Monks. The word “Lokavajja” means worldly fault 

that is blamed by society and added by the commentators that any action 

with unwholesome mind or unskillful mind, that action is called “Lokavajja”. 

It influences stronglyto regulate the Vinaya that started by accusation from 

society to unrespected behavior of Buddhist monks that leads to the regula-

tion such as the first rule of morality (PañhamaSikkhàpada) that consider the 

importance of the community in the accusation of the worldly fault (Loka-

vajja). Then, regulate the Vinaya that is called the Sikkhàpada (disciplinary 

rule). It can say that every Sikkhàpada occurs from the cause of Lokavajja. 25 

centuries of passing Buddhist era, the Lokavajja still influencing to Buddhist 

Thai monks to regulate Buddhist Thai monks laws, to punish monks who com-

mit illegal action that counted as the Lokavajja. Though there is no direct 

punishment in the Vinaya, but if the action is the Lokavajja, still being monk is 

unsuitable, have to leave the monkhood. Therefore, the Lokavajja can be the 

reflect mirror to the monk and also as community importance tool that needs 

to be supported.

Keywords: Lokavajja, Vinaya

บทนำ
สมัยัพุทุธกาล ภิกิษุสุงฆ์ม์ีคีวามสัมัพันัธ์ก์ับัรัฐั และกับัชุมุชนพอดีกีันั คืือใกล้้ชิดิ

กัับชุุมชนแต่่เหิินห่่างจากรััฐ การตรวจสอบ ควบคุุม โดยประชาชน จึึงมีีมาก พระจึึงได้้

ตระหนัักว่่าตนเป็็นพระของประชาชน โดยมีีคณะสงฆ์ท์ี่่�ทำหน้้าที่่�คล้้ายระบบราชการที่่�คอย

ตรวจสอบความประพฤติิของพระภิิกษุุด้้วยกััน ความสััมพัันธ์์ของพระกัับชุุมชน และรััฐ จึึง



Journal of Buddhist Arts Vol.4 No. 2  |  July - December 2021 | วารสารพุทธศิลปกรรม ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 l กรกฎาคม - ธันวาคม  2564|

129128

มีีลัักษณะแบบอิิงอาศััยกััน หลายครั้้�งรััฐเองเป็็นผู้้�เรีียกร้้องยื่่�นโจทย์์ ดัังกรณีีพระธนิยะ แต่่

รัฐัเองก็ท็ำหน้า้ที่่�เพียีงกฎกติิกาหนึ่่�งของสังัคม พระภิกิษุจุึงึมีคีวามเป็น็อยู่่�ที่่�ขึ้้�นกับัประชาชน 

มีพีระวินิัยัหลายข้อ้ที่่�บ่ง่บอกว่า่ภิกิษุจุะต้อ้งอาศัยัข้า้วจากประชาชน เช่น่ บิณิฑบาตเลี้้�ยงชีพี

ตลอดชีีวิิต ลัักษณะอย่่างนี้้�พระภิิกษุุจะกลาย ๆ  เป็็นพระทั้้�งของประชาชนและสัังคม พระ

จะมีีความรู้้�สึึกตััวอยู่่�เสมอว่่า ตััวเองเป็็นพระของประชาชน สนใจ ใส่่ใจ ความเป็็นไปของ

ชุุมชนรอบวััดปฏิิบััติิตามกรอบวิินััยที่่�ได้้รัับศึึกษาตั้้�งแต่่เริ่่�มแรกของการออกบวช หรืือ

มากกว่่าสนใจนโยบายของรััฐ ในขณะที่่�ผู้้�ที่่�มีคีวามประพฤติิไม่เ่ป็น็ไปตามทำนองคลองธรรม

ทั้้�งในปัจจุุบัันและอนาคต กติิกาจะทำให้้เขาอยู่่�ได้้ยาก ผู้้�ที่่�ดำรงชีีวิิตอยู่่�โดยไม่่มีีศรััทธาใน

พระวิินััย ควรจะสร้้างความนัับถืือขึ้้�นจากการนำพระวิินััยมาใช้้ ผู้้�ที่่�เชื่่�อในกฎระเบีียบจะมีี

ความเชื่่�อมั่่�นเพิ่่�มขึ้้�น และกฎระเบีียบก็็จะคงอยู่่�ได้้ยาวนาน การที่่�กฎระเบีียบหรืือสิิกขาบท

สามารถทำหน้้าที่่�ได้อ้ย่่างดีแีละมั่่�นคง เป็็นปัจจัยัสำคััญในสังคมพุุทธศาสนาปััจจัยสำคััญคืือ

การกล่า่วยื่�นฟ้อ้งภิกิษุโุดยมีเีรื่่�องต้อ้งติเิตียีนในทำนองโลกวัชัชะนั้้�น เมื่่�อภิกิษุปุระพฤตินิอก

กรอบของหลัักธรรมความจริิง สัังคมจะเป็็นผู้้�ตััดสิินใช้้เกณฑ์์ต่่าง ๆ  บางครั้้�งชุุมชนสัังคมจะ

รวมตััวกัันจัับสึึกเลย เม่ื่�อวิิเคราะห์์โลกวััชชะจึึงมีีอิิทธิิพลอย่่างสำคััญที่่�อาจเปรีียบเหมืือน

กระจกที่่�คอยสอดส่อ่งสะท้อ้นให้ค้ณะสงฆ์ต์้อ้งปรับัสมดุลุ เพ่ื่�อสนับัสนุนุให้พ้ระสงฆ์์เป็น็ผู้้�นำ

ในทางจริิยธรรมและสามารถชี้้�นำผู้้�คนให้้เข้้าถึึงความสงบสุุขภายในได้้อย่่างสอดคล้้องกัับ

กระแสโลกที่่�แปรเปลี่่�ยนไป หากคณะสงฆ์ห์รืือภิกิษุใุดกระทำในสิ่่�งที่่�ชาวโลกติเิตียีนไม่เ่หมาะ

สมกับัความเป็น็ผู้้�นำทางจิติวิิญญาณ ย่อ่มถููกสังัคมชาวโลกติเิตีียนในที่่�สุดุ แน่น่อนว่า่อิทิธิิพล

ของโลกวััชชะเองสามารถที่่�จะส่ง่ผลให้ม้ีกีารบัญัญัติัิเป็น็พระวินิัยัหรืือกฎหมายได้้ ซึ่่�งก็ร็วม

ไปถึึงการมีีส่่วนตราบางมาตราในพระราชบััญญััติิคณะสงฆ์์ ทั้้�งนี้้�ก็็เพื่่�อให้้เป็็นที่่�ยอมรัับและ

ความผาสุุกของคณะสงฆ์์จะไม่่ถููกติิเตีียนจากชาวโลกได้้ 

ในพระวิินััยได้้แบ่่งลัักษณะของโทษความผิิดทางวิินััยมีี 2 ประเภท คืือ 1) โลก

วััชชะ และ 2) ปััณณััติิติิวััชชะแต่่ในที่่�น้ี้�จะกล่่าวเฉพาะ โลกวััชชะ ซึ่่�งมีีนัักปราชญ์์ที่่�ได้้กล่่าว

ไว้้อย่่างน่่าสนใจดัังนี้้�

พระธรรมปิฎิก (ป.อ. ปยุตฺุโฺต) ได้อ้ธิบิายโลกวัชัชะไว้ว้่า่ คืืออาบัติัิที่่�เป็น็โทษทาง

โลกคืือ คนสามัญัที่่�มิใิช่ภ่ิกิษุทุำเข้า้ก็เ็ป็น็ความผิดิความเสียีหาย เช่น่ โจรกรรม ฆ่า่มนุษุย์ ์ด่า่

กััน เป็็นต้้น บางทีีว่่าเป็็นข้้อเสีียหายที่่�ชาวโลกเขาติิเตีียนถืือว่่าไม่่เหมาะสมกัับสมณะ เช่่น 

ดื่่�มสุุรา เป็็นต้้น (พระธรรมปิิฎก (ป.อ. ปยุุตโต), 2538: 260.)



Journal of Buddhist Arts Vol.4 No. 2  |  July - December 2021 | วารสารพุทธศิลปกรรม ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 l กรกฎาคม - ธันวาคม  2564|

129128

พจนานุุกรมฉบัับราชบััณฑิิตยสถาน พ.ศ.2554 ให้้ความหมายของ โลกวััชชะ

ว่า่ โทษทางโลก, อาบััติทิี่่�เป็น็โทษทางโลกสิ่่�งที่่�ภิกิษุหุรืือคนทั่่�วไปที่่�ไม่ใ่ช่ภ่ิกิษุทุำ ก็เ็ป็น็ความ

ผิดิความเสียีหายเหมืือนกันั เช่น่ กายวาจาที่่�ทำให้ผู้้้�อื่่�นเดืือดร้อ้น ทุบุตีี ลัักขโมย โกหก ด่า่ทอ 

เป็็นต้้น ข้้อเสีียหายที่่�ชาวโลกติิเตีียนว่าไม่่เหมาะสมกัับสมณะ (พจนานุุกรมฉบัับ

ราชบััณฑิิตยสถาน พ.ศ. 2554, 2556: 745)

ในมิิลิินทปััญหา มีีอธิิบายเพิ่่�มเติิมว่่าโลกวััชชะ นั้้�นได้้แก่่ อกุุศลกรรมบถ 10 

บรรดาโทษ นั้้�น สิิกขาบทใดในฝ่่ายสจิิตตก มีีจิิตที่่�เป็็นอกุุศลล้วนๆ สิิกขาบทนั้้�นชื่่�อว่่าเป็็น

โลกวััชชะ สมเด็็จพระมหาสมณเจ้้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส ได้้ตรััสเพิ่่�มไว้้ว่่าโลกวััชชะ

เป็็นอาบััติิที่่�ต้้องในเวลามีีจิิตเป็็นอกุุศล ท่่านยกการดื่่�มสุุราด้้วยรู้้�ว่่าเป็็นสุุรา เป็็นตััวอย่่าง

อาบัตัิทิี่่�เป็น็โลกวัชัชะนั้้�นล่ว่งเข้า้แล้ว้ยังัความเสียีหายให้เ้กิดิมาก แม้ท้ำคืืนแล้ว้ความเสียีนั้้�น

ก็็ยัังเป็็นเหมืือนแผลเป็็นติิดอยู่่�ไม่่หายไดง่่ายควรประหยััดให้้มากอย่่าล่่วงง่่ายๆ (พระมหา

สมณเจ้้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, 2541: 18-19) ในคัมภีีร์์อรรถกถาจารย์์ได้้อธิิบาย

ขยายความถึึงสิิกขาบทที่่�เป็็นโลกวััขชะไว้พ้อสรุุปดัังน้ี้� คืือ สิกิขาบทหรืือพระวินัิัยที่่�ภิกิษุลุ่่วง

ละเมิิดโดยมีีความจงใจในขณะที่่�จิิตเป็็นอกุุศล เช่่น ปาราชิิก สิิกขาบทที่่� 1 ภิิกษุุเสพเมถุุน

กัับมาตุุคาม ด้้วยจิิตอัันเป็็นอกุุศล คืือมีีราคะ ความกำหนััด ปาราชิิกสิิกขาบทที่่� 2 ภิิกษุุถืือ

เอาสิ่่�งของที่่�เจ้า้ของมิิได้้ให้้ โดยมีีความจงใจถืือเอาทรััพย์ด้้วยจิิตอัันเป็็นอกุุศล คืือมีีโลภะ ใน

สิกิขาบทที่่� 3 ภิกิษุมุีเีจตนาพรากกายมนุษุย์จ์ากชีวีิติ ด้ว้ยจิิตอันัเป็็นอกุุศล คืือโทสะ มีจิีิตคิดิ

ฆ่า่ ทำให้ต้าย ในสิกิขาบทที่่� 4 อุตุตริมินุสุสธรรมสิกิขาบท ที่่�ภิกิษุลุ่ว่งละเมิดิ โดยมีคีวามจงใจ

ที่่�มีีจิิตเป็็นอกุุศล คืือผู้้�มีีจิิตคิิดมุุสา ทั้้�ง 4 สิิกขาบทนี้้�จััดเป็็นโลกวััชชะ สิิกขาบทที่่�ภิิกษุุล่่วง

ละเมิดิโดยไม่ม่ีจีิติคืือความจงใจอันัเป็็นจิติอกุุศล แล้ว้ต้อ้งอาบัติัิ จัดัเป็น็โลกวัชัชะ สิกิขาบท

ที่่�เป็็นอจิิตตกะและสจิิตตกะ สิกิขาบทใดพร้อมด้้วยจิติ สิกิขาบทนั้้�นเป็น็สจิติตกะ สิกิขาบท

ใดแม้้เว้้นจากจิิตที่่�ต้้องสิิกขาบทนั้้�นเป็็นอจิิตตกะ สิิกขาบทนั้้�นแม้้ทั้้�งหมดนั้้�นเป็็นโลกวััชชะ 

(พระอภิินัันท์์ เหมโก (ตีีทอง), 2551: 82)

ในคัมภีีร์์ฎีีกาได้้อธิิบายเพิ่่�มเติิมสิิกขาบทที่่�เป็็นโลกวััชชะ โดยขยายความจาก

อรรถกถาไว้พ้อสรุุปดังันี้้� คืือ สิกิขาบทที่่�ภิกิษุผุู้้�มีอีกุศุลจิติ จงใจล่ว่งละเมิิดแล้ว้ต้องอาบััติิเป็น็

โลกวัชัชะ และสิกิขาบทที่่�ภิกิษุมุีเีจตนาหรืือไม่่มีเีจตนาก็ต็าม ล่ว่งละเมิิดและมีจีิติเป็น็อกุศุล 

เช่่น สุุราปานสิกขาบท ก็็จััดเป็็นโลกวััชชะ สิิกขาบทที่่�ภิิกษุุผู้้�มีีอกุุศลจิตจงใจล่่วงละเมิิด คืือ 

ภิิกษุุนั้้�นรู้้�ว่่ามีีสิิกขาบทปรัับโทษอยู่่� แต่่ยัังมีีเจตนาจะล่่วงละเมิิดต้้องอาบััติิเป็็นโลกวััชชะ



Journal of Buddhist Arts Vol.4 No. 2  |  July - December 2021 | วารสารพุทธศิลปกรรม ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 l กรกฎาคม - ธันวาคม  2564|

131130

พระฎีีกาจารย์์ได้้แสดงความเห็็นว่่า สิิกขาบทที่่�เป็็นปััณณััตติิวััชชะทั้้�งหมดจััด

เป็็นโลกวััชชะ ก็็จะต้้องเป็็นสิิกขาบทที่่�เป็็นปัณณััติิวััชชะด้้วย เพราะรู้้�ว่่าไม่่ควร ก็็จะต้้องมีี

อกุุศลจิิตในการล่่วงละเมิิดอยู่่�นั่่�นเอง ก็็เมื่่�อบุุคคลรู้้�อาชญาของพระผู้้�มีีพระภาค ย่่ำยีีอยู่่� จะ

เกิิดกุศุลจิติก็็หามิไิด้ ้เพราะเกิดิแต่ป่ฏิฆิจิติอย่า่งเดีียว ด้ว้ยอำนาจความไม่เ่อื้้�อเฟื้้�อสิกิขาบท

ใดมีีจิิตที่่�เป็็นอกุุศลล้้วน ๆ  เป็็นโลกวััชชะ เพราะภิิกษุุไม่่รู้้�ว่่าเป็็นสุุราดื่่�มเข้้าไป แม้้เว้้นจาก

อกุุศลจิตก็็ยัังมีีอาบััติิ ดัังนั้้�นความที่่�สิิกขาบทเป็็นอจิิตตกะ มีีสุุราปานสิกขาบทเป็็นต้น เว้้น

สิิกขาบทที่่�เป็็นสจิิตตกะซ่ึ่�งเป็็นอกุุศลโดยส่่วนเดีียว เป็็นสิกขาบทที่่�เป็็นโลกวััชชะสิิกขาบท

ใดในฝ่า่ยที่่�เป็น็สจิติตกะ มีจีิติเป็น็อกุศุลล้ว้นๆ สิกิขาบทนั้้�นเป็น็โลกวัชัชะ เช่น่ เมื่่�อภิกิษุคุิดิ

ว่า่เราจักัฆ่า่สััตว์ต์ัวันี้้� แล้ว้ฆ่า่สัตัว์ต์ัวัอื่่�นที่่�นอนอยู่่�ในที่่�นั้้�นนั่่�นเอง ย่อ่มเป็น็ปาณาติบิาท เพราะ

ความเป็็นปาณะเสมอกัันมีีอยู่่� ข้้อนี้้�ฉัันใด เมื่่�อคิิดว่่าเราจัักดื่่�มน้้ำเมาชนิิดนี้้�แล้้วดื่�มน้้ำเมา

อย่่างอื่่�น ก็็ย่่อมเป็็นอกุุศลทีีเดีียว เพราะความเป็็นน้้ำเมาเสมอกัันมีีอยู่่� ก็็ฉัันนั้้�น เหล่่านี้้�จััด

เป็็นโลกวััชชะ (พระอภิินัันท์์ เหมโก (ตีีทอง), 2551, 83) 

จึงึกล่า่วได้ว้่า่ โลกวัชัชะ มี ี2 ประการ กล่า่วคืือ ประการแรก โลกวัชัชะในความ

หมายโทษทางพระวิินััย ใช้้เรีียกอาบััติิหรืือความผิิดของพระภิิกษุุที่่�ชาวโลกตำหนิิติิเตีียนว่่า

ไม่่เหมาะไม่่ควรแก่่สมณะความผิิดที่่�เป็็นโลกวััชชะนั้้�น เช่่น ทะเลาะวิิวาท ความผิิดอย่่างนี้้�

แม้้คนทั่่�วไปทำเข้้าก็็ถููกตำหนิิติิเตีียนเหมืือนกันพระภิิกษุุไปทำเข้้า ยิ่่�งถููกตำหนิิมากขึ้้�น 

ประการที่่�สอง โลกวัชัชะหมายถึงึอาบัตัิทิี่่�เป็น็โทษทางโลก คืือ คนสามัญัที่่�มิใิช่ภ่ิกิษุทุำเข้า้ก็็

เป็็นความผิิดความเสีียหายชาวโลกติิเตีียน หากมุ่่�งไปที่่�สภาพจิต แม้้ชาวโลกจะไม่่ติิเตีียน 

และสิิกขาบทข้้อใดที่่�ต้้องอาบััติิด้้วยอกุุศลจิิตล้้วน ๆ  สิิกขาบทนั้้�นชื่่�อว่่าเป็็นโลกวััชชะ เช่่น 

การด่ื่�มสุุรา มีีโทษทางพระวิินััยและเป็็นโลกวััชชะที่่�ถููกตำหนิิ หากวิิเคราะห์์จะเห็็นว่่า โทษ

ทางพระวิินััยสามารถปรัับอาบััติิปาจิิตตีีย์์ แต่่เม่ื่�อเป็็นสิ่่�งที่่�สัังคมชุุมชนตำหนิิติิเตีียนแล้้ว 

สามารถจัับสึึกเลยก็็มีี 

โลกวััชชะมููลเหตุุให้้บััญญััติิพระวิินััย
การกล่่าวถึึงการบััญญััติิพระวิินััยองค์์ประกอบที่่�สำคััญคืือ ชุุมชมหรืือสัังคม 

เพราะจะเป็็นผู้้�ขัับเคลื่่�อนตีีกรอบให้้พระสงฆ์์ที่่�พุุทธองค์์ได้้วางนโยบายไว้้เริ่่�มแรกของการ

ออกบวชด้้วยกรณีียกิิจ 4 เช่่น การบิิณฑบาตเป็็นวััตร ในกรณีีนี้้�ภิิกษุุจะต้้องอาศััยชุุมชนใน



Journal of Buddhist Arts Vol.4 No. 2  |  July - December 2021 | วารสารพุทธศิลปกรรม ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 l กรกฎาคม - ธันวาคม  2564|

131130

การขบฉััน ไม่่สามารถประกอบอาหารเองได้้ จึึงเป็็นความเชื่่�อมโยงไปถึึงสัังคมชุุมชน ที่่�จะ

ให้้ความอุุปถััมภ์์พระสงฆ์์ด้้วยการให้้ปััจจััย 4 มีีอาหารบิิณฑบาต เป็็นต้้น
เมื่่�อกระบวนการยื่่�นฟ้้องเกี่่�ยวกัับพระวิินััยของภิิกษุุที่่�มีีความประพฤติิ

ย่่อหย่่อน ไม่่มุ่่�งเพื่่�อความที่่�สุุดของพรหมจรรย์์ได้้เกิิดขึ้้�น จึึงมีีการนำเข้้าสู่่�กระบวนการ
บััญญััติิพระวิินััยเป็็นที่่�เรีียบร้้อยแล้้ว มีีทั้้�งพุุทธบััญญััติิ และอนุุบััญญััติิ และในที่่�สุุดสัังคม
นั้้�นก็็จะมีีอริิยวิินััย มีีจุุดร่่วมกัันตลอดสายสิิกขาบทในหลายๆ ข้้อ อาจกล่่าวได้้ว่่าล้้วนมีีมููล
เกิิดจากเหตุุโลกวััชชะ แม้้นในปาราชิิกทั้้�ง 4 ข้้อ ก็็ล้้วนอาศััยเหตุุของโลกวััชชะแทบทั้้�งสิ้้�น 
จึึงกล่่าวได้้ว่่า โลกวััชชะเอง มีีส่่วนสำคััญอย่่างยิ่่�งต่่อการบััญญััติิพระวิินััยของภิิกษุุในครั้้�ง
พุุทธกาล สิิกขาบททุุกข้้อบััญญััติิได้้ด้้วยอาศััยชุุมชนและหรืือภิิกษุุผู้้�ทำหน้้าที่่�คอยสอดส่่อง
ดููแลพระสงฆ์์ ดัังภาพนี้้�

ชุุมชนสัังคมผู้้�โจทย์์ฟ้้อง
การยื่่�นฟ้อ้งภิกิษุผุู้้�มีคีวามประพฤติิไม่ดี่ีงาม ไม่่เหมาะสมสามารถกระทำโดยย่ื่�น

ฟ้อ้งต่อ่พระภิกิษุสุงฆ์ห์รืือพระพุุทธเจ้า้โดยตรง ทั้้�งนี้้�เพื่่�อความงดงามของหมู่่�สงฆ์เ์อง ดังัเรื่่�อง

นางวิิสาขาขอเสนอให้้พระพุุทธเจ้้าอนุุญาตให้้ภิิกษุุมีีผ้้าอาบน้้ำฝน เนื่่�องจากการเห็็นพระ

เวลาอาบน้้ำต่่างเปลืือยกาย ดููแล้้วไม่่เหมาะสมกัับสมณสารููป ท้้ายสุุดพระพุุทธเจ้้าก็็ทรง

อนุุญาตตามนั้้�น (วิิ.มหา. (ไทย). 2/2/627 – 628) บางกรณีีการย่ื่�นฟ้้องก็็เป็็นหมู่่�ภิิกษุุด้้วย

กันัเนื่่�องเห็น็ความไม่เ่หมาะสมในหมู่่�คณะด้ว้ยกันั เช่น่ ภิิกษุเุสยยสกะ ปฐมสังัฆาทิเิสส ก็ถ็ููก

ฟ้้องด้ว้ยภิิกษุุกันัเอง (วิ.ิมหา. (ไทย).1/234/250-251) ดังันั้้�น ผู้้�ยื่่�นฟ้อ้งจะมีทีั้้�งภิกิษุ ุภิกิษุณุีี 



Journal of Buddhist Arts Vol.4 No. 2  |  July - December 2021 | วารสารพุทธศิลปกรรม ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 l กรกฎาคม - ธันวาคม  2564|

133132

และพุุทธศาสนิิกชน (อุุบาสก อุุบาสิิกา) รวมเป็็นพุทธบริิษััทนอกเหนืือจากพุุทธบริิษััทแล้้ว

คงมีีจะมีีอิิทธิิพลน้้อยในการยื่่�นโจทย์์ฟ้้องได้้ 

ดัังจะเห็็นได้้จาก เรื่่�องนางจิิญจมาณวิิกาและนางสุุนทรีี ที่่�กล่่าวตู่่�พระพุุทธเจ้้า 

ด้้วยเหตุุผลเรื่่�องชู้้�สาว ให้้เกิิดความมััวหมองทั้้�งต่่อพระพุุทธองค์์และสัังคมสงฆ์์ขณะนั้้�น น่่า

สัังเกตว่่า เมื่่�อเรื่่�องเกิิดขึ้้�นแล้้ว พระพุุทธองค์์ไม่่ได้้มีีกระบวนการไต่่สวนเลย แม้้จะมีีเสีียง

กล่่าวโจทย์์เพิ่่�มมากขึ้้�นในเรื่่�องทั้้�งสอง แต่่พระพุุทธองค์์ก็็มิิได้้แสดงท่่าทีีใด ๆ  ท้้ายสุุดเรื่่�องก็็

เปิิดเผยว่่านางทั้้�งสองกล่่าวตู่่�ด้้วยความไม่่จริิงทั้้�งสิ้้�น นี้้�เป็็นเหตุุผลหนึ่่�งว่่า การยื่่�นโจทย์์ฟ้้อง

จะต้อ้งเป็น็ความจริงิมีมีููลเหตุอุันัน่า่เชื่่�อถืือได้ ้และผู้้�ยื่่�นจะต้อ้งเป็น็ผู้้�ประกอบด้ว้ยสัมัมาทิฐิิิ 

ดังักรณีสีิกิขาบทอนิยิต (วิ.ิมหา. (ไทย) 1/631-656/741-754) ก็ก็ำหนดคุณุสมบัตัิผิู้้�จะโจทย์์

ต้้องมีีความน่่าเชื่่�อถืือ ดัังนางวิิสาขา เป็็นต้้น

โลกวััชชะโทษทางโลกในแง่่ของความจริิงทางพุุทธศาสนา
พุุทธศาสนามองความจริิงว่่า “สัังขารทั้้�งหลายไม่่เที่่�ยงหนอ มีีอัันเกิิดขึ้้�นและ

เสื่่�อมไปเป็็นธรรมดา เกิิดขึ้้�นแล้้วย่่อมดัับไป ความสงบแห่่งสัังขารเหล่่านั้้�นเป็็นสุุข” (ทีี.ม. 

(ไทย) 10/221/168)การสิ้้�นไปแห่่งกองกิิเลสทั้้�งหลายถืือเป็็นอุดมธรรมสููงสุุด สิ่่�งเหล่่าใดที่่�

เป็็นไปเพื่่�อความพอใจ เช่่น กามฉัันทะ จำเป็็นอย่่างยิ่่�งที่่�จะต้้องทำความหลุุดพ้้น ต้้อง

พยายามที่่�จะละกามฉัันทะให้้หมดไป พระพุุทธองค์ไ์ม่่ทรงพิิจารณาเห็น็ธรรมอย่่างอื่่�นที่่�จะ

กำจััดกามฉัันทะได้้ คืือ เหตุุที่่�ทำให้้กามฉัันทะยัังไม่่เกิิด ไม่่เกิิดขึ้้�นหรืือกามฉัันทะที่่�เกิิดขึ้้�น

แล้้ว ได้้ละเสีียให้้หมดเหมืือน การพิิจารณา “อสุุภนิมิิต” ความเป็็นนิมิิตที่่�ไม่่น่่ารััก ไม่่สวย 

ไม่่งาม ไม่่สะอาด จึึงเป็็นวิิธีีที่่�ดีีที่่�สุุดในการละกามฉัันทะได้้ ดัังกรณีีพระมหากาลพิิจารณา

ซากศพ เห็็นความจริิงของธรรมชาติิ โดยใช้้อสุุภนิิมิิต ในที่่�สุุดก็็บรรลุุพระอรหััตผล ซ่ึ่�งเป็็น

เพศวิถีิีของบรรพชิติ เพิ่่�มเติมิเรื่่�องพระสุุทิิน ปฐมปาราชิิก ก็ถ็ืือเป็็นต้นเรื่่�อง ถ้า้หากเสพเมถุนุ

ธรรม มีคีวามผิดิร้า้ยแรงถึึงขั้้�นขาดจากความเป็น็ภิกิษุ ุจึงึมีบีัญัญัตัิขิึ้้�น ในลักัษณะที่่�เป็น็โลก

วัชัชะจึงึต้อ้งพิจิารณาว่า่จะต้อ้งเป็น็กฎเกณฑ์เ์พ่ื่�อสนับัสนุนุจริยิธรรม โดยอาศัยัหลักัวินิิจิฉัยั

ความจริงที่่�ว่่า การกระทำใดมีีโทษมากหรืือโทษน้อย บาปมากหรืือบาปน้้อย ข้้อสำคััญ

พิิจารณาด้้วยเหตุุผล 3 ประการ คืือ



Journal of Buddhist Arts Vol.4 No. 2  |  July - December 2021 | วารสารพุทธศิลปกรรม ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 l กรกฎาคม - ธันวาคม  2564|

133132

1) การกระทำนั้้�นมีี “โทษมากหรืือโทษน้้อย”มีีผลต่่อการอยู่่�ร่วมกัับสัังคมสงฆ์์

จะต้้องพิิจารณาถึึงผลกระทบ โดยอาศััยอุุดมธรรมสููงสุุดเป็็นหลัักใหญ่่

2) การกระทำต้้องพิิจารณาถึึง “เจตนา” ของการกระทำด้้วยเจตนาหรืือความ

รู้้�สึึกอย่่างไร ถ้้าจงใจทำด้้วยกิิเลส ด้้วยตััณหา ถืือว่่าเป็็นโทษมาก เพราะพุุทธศาสนาเน้้นที่่�

เจตนาของการกระทำนั้้�นๆ เป็็นสำคััญ 

3) การกระทำจะต้้องพิิจารณาถึึง “ความเพีียร” อีีก ถ้้ามีีการเตรีียมการ มีีการ

วางแผนอย่่างเอาจริิงทำด้้วยความหมายมั่่�นอย่่างเต็็มที่่� ก็็โทษมาก (พระมหาวสัันตการณ

พิิรุุณ ปญฺฺาวโร (วงศ์์กา), 2545: 99-100)

การกระทำที่่�เป็็นอกุุศลกรรมบถ 10 เป็็นเหตุุปััจจััยให้้เกิิดการทำที่่�ผิิด หรืือตั้้�ง

จิิตไว้้ผิิด เริ่่�มแรกด้้วยการทำผิิดทางกายทุุจริิต วจีทุุจริิต และมโนทุุจริิต แล้้วนำไปสู่่�ตััณหา

เพื่่�อตัวัตนให้้ตกอยู่่�ภายใต้อ้ิทิธิพิลของราคะ โทสะ และโมหะ การแสดงพฤติิกรรมที่่�ออกทาง

มากาย วาจาและใจ จึึงไปสู่่�ภพชาติิ (จอร์์น ซีี. ฮอลต์์, 2552: 74) นัับเป็็นเรื่่�องอัันตรายที่่�จะ

นำไปสู่่�การกระทำที่่�ผิิดแผกออกไปจากความจริิงทางพุุทธศาสนานี้้� กล่่าวคืือเมื่่�อไม่่มุ่่�งเพื่่�อ

นิิพพิิทาย่่อมติิดขััดในวััฏสงสารในที่่�สุุด

เกณฑ์์การตััดสิินนำไปสู่่�กติิกาของสัังคม
ดัังได้้กล่่าวเบื้้�องต้้น การตกอยู่่�ภายใต้้อิิทธิิพลของอกุุศล ย่่อมนำไปสู่่�ภพชาติิ 

เป็็นผู้้�พ่ายแพ้้ ดัังเรื่่�องพระสุุทิินน์์ท่่านมีีราคะที่่�ไม่่สามารถควบคุุมได้้ ผู้้�มีีความพ่่ายแพ้้ต่่อ

ราคะ โทสะ และโมหะ แม้้พระพระสุุทิินน์์เองจะยกเว้้นในการปรัับอาบััติิ เพราะเป็็นต้น

บััญญััติิ แต่่ในท้้ายชีีวิิตของท่่านก็็ไม่่สามารถบรรลุุธรรมขั้้�นใด เนื่่�องจิิตของท่่านที่่�ยัังติิดข้้อง

อยู่่�กัับการเสพครั้้�งนั้้�น การตีีความพระวิินััยซึ่่�งก็็คืือกฎหมายของพระภิิกษุุนั้้�น ท่่านถืือหลััก

ข้้างเคร่่งไว้้ก่่อนคืือกรณีีที่่�เป็็นปััญหา ซึ่่�งเป็็นธรรมดาที่่�การบััญญััติิวิินััยขึ้้�นมาย่่อมต้้องมีี

ปัญัหาเกิิดขึ้้�น สำหรับัภิกิษุุนั้้�นจะจัดัลำดับัเป็น็ 2 ตอน คืือ การรู้้�ความจริงิที่่�มีอียู่่�ตามธรรมดา

แล้ว้ (หลักัธรรม) นำมาวางเป็็นกฎเกณฑ์์ข้อ้บััญญััติขิองสัังคมที่่�เรียีกว่่า วินัิัย วินัิัยเป็็นกติิกา

ของสังัคมที่่�บัญัญััติโิดยอาศัยัความรู้้�นั้้�นและให้เ้ป็น็ไปตามความรู้้�นั้้�นอีกีที ีเม่ื่�อเราพููดถึงึความ

รู้้�ในเรื่่�องใด ๆ  ว่า่เป็็นความจริงิที่่�เกี่่�ยวกับัอกุศุลมููล หรืืออกุศุลกรรมบถ ถ้า้ทำอย่า่งนี้้�เป็น็เหตุุ

ให้ลุ้่่�มหลงมััวเมาทำให้้ติดิอยู่่�ในสังสารวััฏ อีกีทั้้�งเป็็นการผิิดหลักัของผู้้�ออกบวชในพระศาสนา 



Journal of Buddhist Arts Vol.4 No. 2  |  July - December 2021 | วารสารพุทธศิลปกรรม ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 l กรกฎาคม - ธันวาคม  2564|

135134

ทำให้ไ้ม่่บรรลุุโมกษะหรืือการหลุดุพ้น้ ต่อ่จากนั้้�นก็น็ำมาบัญัญัตัิเิป็น็กติกิาสังัคมว่า่ ถ้า้ภิกิษุุ

ใดกระทำเสพเมถุนุธรรมขึ้้�น ก็ข็าดจากความเป็น็พระภิกิษุ ุการขาดจากความเป็น็พระภิกิษุุ

ไม่ใ่ช่ค่วามจริงตามธรรมชาติ ิแต่เ่ป็น็กติกิาสังัคมที่่�บัญัญัตัิซิ้อ้นเข้า้มาทีหีลังั ด้ว้ยอิงิอาศัยัตัวั

หลัักที่่�ถืือว่่าเป็็นความจริงนั้้�น กรณีีพระสุุทิินน์ท่่านไม่่ได้้ผิิดวิินััย แต่่ท่่านผิดธรรมแน่่นอน 

สัังเกตท่่านไม่่บรรลุุธรรมนั่่�นเอง

ขอให้้วิเิคราะห์์กรณีพีระอนุุรุทุธะอีกีเรื่่�อง ท่่านได้้พัักข้้างคืืนกับผู้้�หญิงิที่่�มีรีููปร่่าง

สวยงาม นางได้้พยายามล่่อพระอนุรุุทุธะโดยการเปลื้้�องผ้้าออกและขอให้้ท่่านร่วมหลัับนอน

กับัตน แต่่พระอนุุรุทุธะท่่านเป็็นผู้้�ขาดจากความยิินดีในผัสสะ จึงึมิไิด้้สนใจและปฏิเิสธการเชิญิ

ชวนนั้้�น ต่่อมาท่่านแสดงธรรมให้้นางฟัังและนางได้้แสดงตนเป็็นอุบุาสิกิา เมื่่�อพระพุทุธองค์์

ทราบเรื่่�องก็บ็ัญัญัตัิเิพิ่่�มเติมิเข้้ามาอีกีมิใิห้้พระภิกิษุพัุักค้้างคืืนร่วมกับัสตรีใีนที่่�มุงุบังัอันัเดีียวกันั 

(จอร์์น ซี.ี ฮอลต์, 2552, 83) พระอนุุรุทุธะไม่่ได้้กระทำผิดิธรรม แต่่ผิิดวินัิัยที่่�เป็็นกติกิาสังัคม

การบััญญััติิพระวิินััยในครั้้�งพุุทธกาล อิิทธิิพลของชุุมชนสัังคมมีีส่่วนสำคััญใน

การบััญญััติิพระวิินััย ความหมายสำคััญก็็คืือ การเริ่่�มบััญญััติิสิิกขาบทแรก พิิจารณาจะเห็็น

ความสำคััญของเสีียงชุุมชนที่่�มองภิิกษุุ เป็็นผู้�เสีียสละในทางบ้้านเรืือน (อนาคาริิก) แล้้ว

บััญญััติิกติิกาสัังคมหรืือวิินััย ที่่�เรีียกว่่าสิิกขาบทมาเป็็นตัวสนัับสนุุนในการประพฤติิปฏิิบััติิ 

เพื่่�อมุ่่�งสู่่�นิิพพิิทา หากภิิกษุุรููปใดละเมิิดกระทำผิิดย่่อมติิดข้้อง ไม่่สามารถมองเห็็นนิิพพิิทา

ได้้ เพราะนิิพพิิทาเป็็นทางสู่่�ความที่่�สุุดของพรหมจรรย์์

โลกวััชชะในครุุกาบััติิและลหุุกาบััติิ
พระวินิัยัเป็น็เหตุผุลหนึ่่�งที่่�ใช้เ้ป็น็กรอบควบคุมุสังัคมสงฆ์ ์เพื่่�อที่่�จะให้ค้ณะสงฆ์์

รวมกัันเป็็นหนึ่่�งภายใต้้กฎเกณฑ์์หรืือแบบแผนเดีียวกัน ซ่ึ่�งวิินััยน้ี้�ถืือเป็็นสิ่่�งสำคััญต่่อการ

ดำรงอยู่่�ของพุุทธศาสนาเป็็นอย่่างยิ่่�ง แม้้ในระยะแรกของการเผยแผ่่พระศาสนาของ

พระพุทุธเจ้า้นั้้�นได้ท้รงใช้พ้ระธรรมเป็น็หลักัในการปกครอง กาลต่อ่มาเมื่่�อภิกิษุสุงฆ์์เพิ่่�มมาก

ขึ้้�นและเหล่่าภิิกษุุต่่างประพฤติิไม่่สอดคล้้องกัับความจริงทางพระพุุทธศาสนา จึึงมีีการ

บััญญััติิพระวิินััยขึ้้�น 

การต้้อง การล่่วงละเมิิด หมายถึึงโทษที่่�เกิิดจาการล่่วงละเมิิดพระวิินััยหรืือข้้อ

ห้้ามแห่่งภิิกษุุ เรีียกความผิิดทางวิินััยของพระภิิกษุุว่่า ต้้องอาบััติิ ซ่ึ่�งมีี 2 ประเภท คืือ 1.ครุุ

กาบัตัิ ิหมายถึงึอาบัตัิหินักั อาบัตัิทิี่่�มีโีทษร้ายแรง มี ี2 อย่า่งคืือ อาบัตัิปิาราชิกิ อาบัตัิสิังัฆาทิิ



Journal of Buddhist Arts Vol.4 No. 2  |  July - December 2021 | วารสารพุทธศิลปกรรม ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 l กรกฎาคม - ธันวาคม  2564|

135134

เสส และ 2.ลหุกุาบัตัิ ิหมายถึงึอาบัตัิเิบา อาบัตัิทิี่่�ไม่ม่ีโีทษร้า้ยแรงเท่า่ครุกุาบัตัิ ิมี ี5 อย่า่ง คืือ 

อาบััติิถุุลลััจจััย อาบััติิปาจิิตตีีย์์ อาบััติิปาฏิิเทสนีียะ อาบััติิทุุกกฎ อาบััติิทุุพภาสิิต

โลกวััชชะในครุุกาบััติิ
โลกวััชชะที่่�ปรากฏในครุุกาบััติ ิเรื่่�องสิิกขาบทนั้้�น เริ่่�มจากปฐมปาราชิิกกััณฑ์์ เรื่่�อง

พระสุุทินิเสพเมถุนุด้วยอดีีตภริยาตน พระพุุทธองค์์ทรงทราบ เรียีกประชุุมสงฆ์์ ตำหนิิพระสุุ

ทินิแล้้วบัญัญัตัิสิิกิขาบท ปาราชิิก สิกิขาบทที่่� 1 เมถุุนสิกิขาบท ว่่าด้้วยภิกิษุเุสพเมถุนุธรรม

ภิิกษุเุสพเมถุนุธรรมกัับมนุุษย์หญิิง ชาย ทั้้�งอมนุุษย์ แม้้กับัสััตว์ดิ์ิรััจฉานตัวเมีีย

ภิิกษุุนั้้�นเป็็นปาราชิิกทั้้�งนั้้�น หาสัังวาสมิิได้้ (วิิ. มหา. (ไทย) 1/44/32) ต่่อมามีีอนุุบััญญััติิ 

แสดงตััวอย่่างที่่�ภิิกษุุทำในลัักษณะเกี่่�ยวกัับสิิกขาบทนี้้� มีีประมาณ 72 เรื่่�อง ทรงวิินิิจฉัย 

ไต่่สวน ชี้้�ขาดว่่าต้้องอาบััติิบ้้าง ไม่่อาบััติิบ้้างตามเงื่่�อนไขทางพระวิินััย

ปาราชิิก สิิกขาบทที่่� 2 อทิินนาทานสิกขาบท ว่่าด้้วย ภิิกษุุถืือเอาสิ่่�งของที่่�

เจ้้าของไม่่ได้้ให้้ สิิกขาบทนี้้�กล่่าวถึงภิิกษุุถืือเอาทรััพย์์ที่่�เจ้้าของมิิได้้ให้้ จากหมู่่�บ้้าน จากป่่า 

มีมีููลค่า่เท่า่กับัโทษที่่�พระราชาทั้้�งหลายจับัโจรได้แ้ล้ว้ประหารชีวีิติ จองจำ หรืือเนรเทศ ต้อ้ง

อาบััติิปาราชิิก ( วิิ. มหา. (ไทย) 1/91/80)

ปาราชิิก สิิกขาบทที่่� 3 มนุุสสวิิคคหสิิกขาบท ว่่าด้้วย ภิิกษุุจงใจฆ่่ามนุุษย์์ หรืือ

ใช้ใ้ห้ค้นอื่่�นฆ่า สิกิขาบทน้ี้�กล่า่วถึงึเหล่่าภิกิษุปุฏิบิัตัิอิสุภุกรรมฐาน เกิดิความรัังเกีียจร่า่งกาย

ของตน จึงึปลงชีวิีิตตนเองบ้า้น งานกันัและกันัให้ป้ลงชีวิีิตบ้า้ง บางคนจ้า้งมิลิลัณัฑิกิสมณกุุ

ตตก์์ เทวดาตนหนึ่่�งเป็็นพวกหมู่่�มาร กล่่าวสนัับสนุุน ปลงชีีวิิตภิิกษุุเสีียวัันละหลายรููป บาง

วัันฆ่่ากัันถึึง 60 รููป ล่่วงถึึงกึ่่�งเดืือนความทราบถึึงพระพุุทธเจ้้า จึึงตำหนิิติิเตีียนแล้้วบััญญััติิ

สิิกขาบท พรากกายมนุุษย์จากชีีวิิต หรืือแสวงหา ศััตราอัันจะพรากกายมนุุษย์นั้้�น แม้้ภิิกษุุ

นี้้�เป็็นอาบััติิปาราชิิก หาสัังวาสมิิได้้ (วิิ. มหา. (ไทย) 1/3/122)

ปาราชิกิ สิกิขาบทที่่� 4 อุตุตริมินุสุสธรรมสิิกขาบท ว่า่ด้ว้ย ภิกิษุอุวดคุุณวิเิศษที่่�

ไม่่มีีในตน สิิกขาบทน้ี้�กล่่าวถึงภิิกษุุชาวฝั่่�งแม่่น้้ำวััคคุุมุุทา ครั้้�งนั้้�นพระผู้้�มีีพระภาคประทัับ

อยู่่� ณ กููฏาคารศาลาป่่ามหาวััน กรุุงเวสาลี ีแคว้้นวัชัชีเีกิดิทุกุภิกิขภััย ประชาชนหาเลี้้�ยงชีพี

ฝืืดเคืือง เหล่่าภิิกษุุลำบากเรื่่�องบิิณฑบาตจึึงคิิดกัันหาอุุบายเพ่ื่�อให้้ตนได้้อาหารบิิณฑบาต 

ด้้วยการกล่่าวชมอุุตตริิมนุุสสธรรมของกัันและกัันให้้คฤหััสถ์์ฟัังว่่า รููปนี้้�ได้้ฌาน รููปนั้้�นได้้

สมาบััติิ ประชาชนต่่างศรััทธาถวายอาหารบิิณฑบาตอย่่างดีี ภิิกษุุมีีผิิวพรรณผ่่องใส พระผู้้�



Journal of Buddhist Arts Vol.4 No. 2  |  July - December 2021 | วารสารพุทธศิลปกรรม ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 l กรกฎาคม - ธันวาคม  2564|

137136

มีีพระภาคตรััสถามทุุกข์์สุุข ทรงทราบเรื่่�องตรััสเรีียกประชุุมสงฆ์์ ทรงตรััสเรื่่�องมหาโจร 5 

จำพวก ทรงติิเตีียน ตำหนิิ แล้้วบััญญััติิสิิกขาบท ห้้ามอวดคุุณวิิเศษที่่�ไม่่มีีในตน เมื่่�ออวดไป

แล้้ว แม้้จะสารภาพผิิดทีีหลัังก็็ต้้องอาบััติิปาราชิิก (วิิ. มหา. (ไทย) 1/196/183)
พระอรรถกถาจารย์์กล่่าวว่่า สิิกขาบทปาราชิิกทั้้�ง 4 นี้้�จััดเป็็น โลกวััชชะ 

เพราะมีีเจตนาที่่�เป็็นอกุุศล แม้้สิิกขาบทสัังฆาทิิเสสก็็จััดในลัักษณะเดีียวกััน

โลกวััชชะในลหุุกาบััติิ
ส่ว่นของลหุกุาบัตัิ ิคืืออาบัตัิเิบา เมื่่�อภิกิษุไุด้ล้่ว่งละเมิดิแล้ว้จะต้อ้งแก้ภ้ิกิษุดุ้ว้ย

กันัจึงจะพ้้นอาบััตินิั้้�นๆ ได้้แก่ ่อาบััติถิุลุลัจัจัย ปาจิิตตียี์ ์ปาฏิเิทสนีียะ ทุกุกฏ และทุุพภาษิิต 

ซึ่่�งก็ร็วมไปถึงึอนิยิตกัณัฑ์ท์ี่่�มี ี2 สิกิขาบทที่่�ภิกิษุนุั่่�งในที่่�ลัับตาและลัับหููกับัผู้้�หญิงิสองต่อ่สอง 

จััดเป็็นโลกวััชชะ เนื่่�องเพราะจงใจละเมิิดด้้วยจิิตเป็็นอกุุศล เช่่น ในติิงสกกััณฑวรรณา 

นิิสสััคคิิยปาจิิตตีีย์์ ปััตตวรรคที่่� 3 สิิกขาบทที่่� 5 

ภิิกษุใุห้จ้ีวีรแก่ภ่ิกิษุอุื่่�นด้ว้ยตนเองแล้้ว ตอนหลังัโกรธ ไปชิิงเอาคืืนหรืือใช้ใ้ห้ช้ิงิ

เอาคืืน

นิิสสััคคิิยปาจิิตตีีย์์ ปััตตวรรคที่่� 3 สิิกขาบทที่่� 10

ภิิกษุุยัักยอกของที่่�เขาเตรีียมไว้้ถวายสงฆ์์มาเป็็นส่่วนตััว

ทั้้�งสองสิิกขาบทน้ี้� จััดเป็็นโลกวััชชะ เพราะภิิกษุุมีีเจตนาล่่วงละเมิิดด้้วยอกุุศล

จิิต และใน ขุุททกกััณฑวรรณา

ปาจิติตียี์ ์มุสุาวาทวรรคที่่� 1 สิกิขาบทที่่� 1 ภิกิษุตุ้้องอาบััติิปาจิิตตีีย์ ์เพราะกล่่าว

เท็็จทั้้�งที่่�รู้้�

ปาจิติตียี์ ์มุสุาวาทวรรคที่่� 1 สิกิขาบทที่่� 2 ภิกิษุตุ้้องอาบััติิปาจิิตตีีย์ ์เพราะกล่่าว

เสีียดสีี

ปาจิติตียี์ ์มุสุาวาทวรรคที่่� 1 สิกิขาบทที่่� 3 ภิกิษุตุ้้องอาบััติิปาจิิตตีีย์ ์เพราะกล่่าว

ส่่อเสีียดภิิกษุุ

ปาจิติตียี์ ์มุสุาวาทวรรคที่่� 1 สิกิขาบทที่่� 9 ภิกิษุบุอกอาบัติัิชั่่�วหยาบของภิกิษุแุก่่

อนุุปสััมบััน
สิิกขาบทที่่� 1–3 และ 9 จััดเป็็นโลกวััชชะ เพราะภิิกษุุมีีเจตนาที่่�เป็็นอกุุศล 



Journal of Buddhist Arts Vol.4 No. 2  |  July - December 2021 | วารสารพุทธศิลปกรรม ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 l กรกฎาคม - ธันวาคม  2564|

137136

เป็็นที่่�ติิเตีียนของชาวโลก ในทางโลกถืือเป็็นการพููดเท็็จ ผลที่่�เกิิดจากมุุสาวาททำให้้เกิิด
ทะเลาะวิิวาทบางเรื่่�องมีีความผิิด มีีโทษทางกฎหมาย เป็็นต้้น

โลกวััชชะในพระราชบััญญััติิคณะสงฆ์์ไทย
สืืบเน่ื่�องผลการสัังคายนาครั้้�งที่่� 1 ที่่�มีมีติิพระอริิยสาวก 500 รููป ได้้ยึดึหลักัการ

จะคงสิกิขาบทเล็ก็น้้อยไว้ ้ไม่เ่พิ่่�มหรืือถอนสิกิขาบทใดๆ แม้จ้ะมีพีุทุธานุญุาตให้ห้มู่่�ภิกิษุสุงฆ์์

สามารถเพิ่่�มหรืือถอนก็ได้้ ซ่ึ่�งต่่อมาคณะสงฆ์ไ์ทยที่่�ถืือเป็็นพุทธศาสนาฝ่่ายเถรวาทได้้ยึดึหลััก

มติิตามการสัังคายนาครั้้�งที่่� 1 ประกอบกัับยุุคสมััยที่่�โลกและสัังคมบริิบทได้้แปรเปลี่่�ยนไป 

จึึงเป็็นเหตุุให้้คณะสงฆ์์ไทยได้้พยายามแก้้ปััญหาเหล่่าภิิกษุุที่่�ประพฤติินอกพระธรรมวิินััย 

โดยได้้อาศััยกฎหมายบ้้านเมืืองเข้้ามาเชื่่�อมโยง พร้้อมอาศััยอำนาจการปกครองมีีระบบ

รััฐสภาในการตราพระราชบััญญััติิคณะสงฆ์์ขึ้้�น 

ในประเทศไทยครั้้�นในรััชสมััยของพระบาทสมเด็็จพระจุุลจอมเกล้้าเจ้้าอยู่่�หััว

รััชกาลที่่� 5 ทรงปฏิิรููปการปกครองคณะสงฆ์์ใหม่่ โดยทรงถวายอำนาจรััฐช่่วยคณะสงฆ์์จััด

ระบบการปกครองขึ้้�นเป็็นครั้้�งแรก กล่่าวคืือ โปรดให้้ตราพระราชบััญญััติิลัักษณะปกครอง

คณะสงฆ์์ ร.ศ. 121  

ใน พ.ศ. 2445 เหตุุผลสำคััญของการประกาศใช้้พระราชบััญญััติิลัักษณะ

ปกครองคณะสงฆ์์ฉบัับนี้้�ก็็คืือ รััฐบาลจำเป็็นจะต้้องอาศััยคณะสงฆ์์โดยเฉพาะคณะสงฆ์์ใน

ต่่างจัังหวััดให้้ช่่วยกิิจการการศึึกษาของชาติิตามโครงสร้้างการปฏิิรููปการศึึกษาให้้ทัันสมััย 

การที่่�พระสงฆ์์จะสามารถสนองความต้้องการของรััฐบาลในเรื่่�องนี้้�ได้้จะต้้องปฏิิรููปการ

บริหิารกิิจการคณะสงฆ์แ์ละจััดการให้้พระสงฆ์ใ์นต่างจัังหวัดัอยู่่�ภายใต้้ระบบบริิหารเดีียวกันั

เสีียก่่อน อนึ่่�งการตราพระราชบัญัญัตัิคิณะสงฆ์ม์ีอีาศัยักฎศีลีธรรมที่่�เชื่่�อมกับักฎหมาย กล่่าว

คืือ การทำผิิดศีลีธรรมย่่อมมีีผลคืือบทลงโทษด้วย บทลงโทษที่่�ว่า่ก็ค็ืือกฎหมาย ต่อ่มาในรัช

สมััยของพระบาทสมเด็็จพระเจ้้าอยู่่�หััวอานัันทมหิิดล ได้้ทรงตราพระราชบััญญััติิคณะสงฆ์์

ไทย พระราชบััญญััติิคณะสงฆ์์ พุุทธศัักราช 2484 เพื่่�อจััดระบบการปกครองคณะสงฆ์์ไทย

ใหม่่ให้้มีีรููปแบบคล้้ายกัับการปกครองราชอาณาจัักร ตราขึ้้�นในภาวะที่่�ทางราชการ

อาณาจัักรได้้ปกครองตามระบอบประชาธิิปไตยซ่ึ่�งมีีพระมหากษััตริิย์์เป็็นประมุุข การ

ปกครองคณะสงฆ์ต์ามพระราชบััญญััติฉิบัับน้ี้�เป็็นระบบกระจายอำนาจ ทั้้�งน้ี้�เพื่่�อให้้เกิิดการ

ถ่่วงดุุลแห่่งอำนาจ ดัังการปกครองราชอาณาจัักรในระบบประชาธิิปไตย ซึ่่�งมีีพระมหา



Journal of Buddhist Arts Vol.4 No. 2  |  July - December 2021 | วารสารพุทธศิลปกรรม ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 l กรกฎาคม - ธันวาคม  2564|

139138

กษััตริิย์์เป็็นประมุุข คณะสงฆ์์ใช้้พระราชบััญญััติิดัังกล่่าวจนถึึงพุุทธศัักราช 2505 เป็็นเวลา

ร่ว่ม 21 ปี ีเพราะระบบดัังกล่่าวนั้้�น เป็็นการถ่่วงดุุลแห่่งอำนาจ คณะสงฆ์จึ์ึงประสบอุุปสรรค

ในการบริิหารนานััปการ ทั้้�งไม่่อาจดำเนิินการให้้เป็็นไปตามเจตนารมณ์์ของกฎหมายและ

ของรััฐบาลได้้ อาทิิ ไม่่อาจทำสัังคายนาพระธรรมวิิจััยตามมาตรา 60 และไม่่สามารถรวม

นิิกายสงฆ์์เข้้าเป็็นอัันหนึ่่�งอัันเดีียวกััน ดัังที่่�รััฐบาลออกแถลงการณ์์ไว้้ และความขััดแย้้งเกิิด

ขึ้้�นในวงการคณะสงฆ์์ส่่วนกลางมีีมากขึ้้�น 

อีีกเหตุุผล การตราพระราชบััญญััติิคณะสงฆ์์ไทยนั้้�น เป็็นผลจากการ

เปลี่่�ยนแปลงระบอบการปกครองของไทย ตั้้�งแต่่ยุุคระบอบสมบููรณาญาสิิทธิิราชย์์ ได้้ตรา

พระราชบััญญััติคิณะสงฆ์ ์ร.ศ. 121 ต่อ่มาเป็็นระบอบประชาธิปิไตย มีพีระราชบััญญััติคิณะ

สงฆ์์ พ.ศ. 2484 และเข้้าสู่่�ยุคปฏิิวััติิรััฐประหารที่่�เรีียกว่่า ระบอบเผด็็จการ ก็็ได้้มีีพระราช

บััญญััติิคณะสงฆ์์ พ.ศ. 2505 เป็็นต้้น (แสวง อุุดมศรีี, 2538: 402)

น่า่สัังเกตประเด็็นโลกวััชชะในพระราชบััญญััติิคณะสงฆ์์เอง ได้้กล่่าวถึงการกระ

ทำบางอย่่าง แม้้ไม่่เป็็นความผิิดตามพระวิินััย แต่่เป็็นโลกวััชชะ กล่่าวคืือมีีพฤติิกรรมที่่�

ละเมิดิพระวินิัยัอันัเป็น็โลกวัชัชะ ซึ่่�งก่อ่ให้เ้กิดิความเสียีหายต่อ่คณะสงฆ์ ์จำต้อ้งถููกพิจิารณา

ลงโทษตามข้้อกล่่าวหานั้้�น ๆ  ไป 

สำหรัับหลัักเกณฑ์์การพิิจารณาความผิิด ได้้มีีบััญญััติิไว้้ใน พ.ร.บ. คณะสงฆ์์ 

พ.ศ. 2505 แก้ไ้ขเพิ่่�มเติมิ (ฉบับัที่่� 2) พ.ศ. 2535 เป็น็กฎมหาเถรสมาคม ว่า่ด้ว้ยความผิดิและ

วิธีิีลงโทษทางการปกครอง โดยเจ้า้สัังกััด เจ้า้ของเขต มีอีำนาจพิจารณาลงโทษแก่่พระภิกิษุุ

หรืือสามเณร เม่ื่�อปรากฏว่า่ประพฤติทิี่่�ละเมิดิพระวินิัยัอันัเป็น็โลกวัชัชะ ซึ่่�งก่อ่ให้เ้กิดิความ

เสีียหายแก่่การปกครองคณะสงฆ์์ โดยการพิิจารณาลงโทษแก่่พระภิิกษุุหรืือสามเณรที่่�

กระทำความผิิดมีี 4 สถาน คืือ (1) ให้้สละสมณเพศ (2) ตำหนิิโทษ (3) ภาคทััณฑ์์ (4) ว่า่กล่่าว

ตัักเตืือน แต่่หากเป็็นโทษที่่�พระรููปนั้้�นประพฤติิไม่่เหมาะสมกัับสมณสารููป หรืือโลกวััชชะ 

โทษที่่�จะลงแก่่พระภิิกษุุหรืือสามเณรที่่�กระทำความผิิด คืือ การว่่ากล่่าวตัักเตืือนเท่่านั้้�น

มาตรา 28 พระภิกิษุใุดต้อ้งคำพิพิากษาถึงึที่่�สุดุให้เ้ป็น็บุคคลล้มละลาย ต้อ้งสึกึ

ภายในสามวัันนัับแต่่วัันที่่�คดีีถึึงที่่�สุุด 

มาตรา 29 พระภิกิษุใุดถููกจับัโดยต้อ้งหาว่า่กระทำความผิดิอาญา เมื่่�อพนักังาน

พิจิารณาหรืืออัยัการไม่เ่ห็น็สมควรให้้ปล่อ่ยชั่่�วคราวและเจ้า้อาวาสแห่่งวัดัที่่�พระภิกิษุรุููปนั้้�น

สัังกััดอยู่่�ไม่่รัับมอบตััวไว้้ควบคุุม..ให้้พนัักงานสอบสวนมีอำนาจจัดดำเนิินการให้้พระภิิกษุุ



Journal of Buddhist Arts Vol.4 No. 2  |  July - December 2021 | วารสารพุทธศิลปกรรม ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 l กรกฎาคม - ธันวาคม  2564|

139138

รููปนั้้�นสละสมณเพศเสีียได้้ และมาตรา 30 เมื่่�อจะต้้องจำคุุก กัักขัังหรืือขัังพระภิิกษุุรููปใด

ตามคำพิพิากษาหรืือคำสั่่�งของศาล ให้้พนักังานเจ้า้หน้า้ที่่�มีอีำนาจหน้า้ที่่�ที่่�ปฏิบิัตัิกิารให้เ้ป็น็

ไปตามคำพิิพากษาหรืือคำสั่่�งของศาลมีีอำนาจดำเนิินการให้้พระภิิกษุุรููปนั้้�นสละสมณเพศ

เสีียได้้ (คณาจารย์์มหาวิิทยาลััยมหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย, 2551: 271)

ทั้้�ง 3 มาตรานั้้�นมีโีทษทางกฎหมายที่่�ชัดัเจนและจััดเป็็นโลกวััชชะ เพราะชุุมชน

สังัคมย่่อมติิเตียีนพระภิิกษุทุี่่�ต้อ้งคดีีความ แม้้จะยัังดำรงตนในสมณเพศอยู่่�ย่อมไม่่เหมาะสม

ต่่อสมณสารููป

อย่่างไรก็็ตามแม้้การอาศััยกฎหมายโดยส่่วนใหญ่่ก็็เกิิดมาจากการกล่่าวโทษ 

หรืือมีีผลกระทบต่่อสังัคมในแง่่ร้า้ยได้้ส่ง่ผลสร้้างความวุ่่�นวาย ความไม่่สงบในสังคม เป็็นการ

กระทำต่่าง ๆ  ที่่�เป็็นโทษ เกิิดเป็็นคดีีความ สัังคมจึึงได้้สร้้างกติิกาบางอย่่างเพื่่�อความสงบ

สัันติิของสัังคม จึึงเป็็นเหตุุให้้เกิิดกฎกติิกา หรืือกฎหมายขึ้้�น 

ส่่วนในทางพระพุุทธศาสนา กล่่าวถึงโทษที่่�ชาวโลกที่่�ติิเตีียน อาจกล่่าวได้้ว่่า 

เป็็นโลกวััชชะ ซ่ึ่�งมีีส่่วนสำคััญที่่�ทำให้้เกิิดเป็็นกติิกาของสัังคม เริ่่�มด้้วยจากการที่่�ชุุมชนร้้อง

เรียีนพระพุุทธเจ้า้ถึงึ พฤติกิรรมที่่�ไม่เ่หมาะสมของพระภิกิษุ ุก่อ่ให้เ้กิดิความวุ่่�นวายในคณะ

สงฆ์ ์แล้้วพระพุุทธองค์์ก็ท็รงบััญญัตัิพิระวินัิัยขึ้้�น และก็็ทรงบััญญัตัิพิระวินัิัยเพิ่่�มมากขึ้้�น นั่่�น

อาจเป็็นเพราะในยุคแรก ๆ  ของการประกาศพระพุุทธศาสนา พระภิิกษุุสงฆ์์ผู้้�เข้้ามาบวชมีี

จุดุมุ่่�งหมายเพื่่�อประพฤติปิฏิบัิัติติามหลักัธรรม แต่เ่นื่่�องด้ว้ยผู้้�เข้า้มาบวชเป็น็จำนวนมากใน

ภายหลังั และมีคีวามประสงค์ท์ี่่�ไม่ม่ีเีจตนาจะปฏิบิัติัิตามพระธรรม จึงึประพฤติิผิดิ หรืือบาง

ครั้้�งก็็พยายามหลีีกเลี่่�ยงพระวิินััยที่่�มีีอยู่่�เดิิมแล้้ว 

บทบาทของชุมุชนสังัคมจะเห็น็ได้้อย่่างชัดัเจน โดยการเข้้ามามีส่ี่วนดููแลพระภิกิษุุ

สงฆ์์ที่่�ประพฤตินิอกรีตี ไม่่มีคีวามเหมาะสม แม้้พุทุธกาลจะผ่่านล่วงมาได้้เกืือบ 26 ศตวรรษ

แล้้ว แต่่ปััญหาสัังคมที่่�เกี่่�ยวกับพระภิกิษุสุงฆ์์ก็็มีปัีัญหาเพิ่่�มขึ้้�นตามมา ยิ่่�งนัับวัันก็ยิ่่�งมีีมากขึ้้�น 

พระพุุทธศาสนาฝ่่ายเถรวาทมีีมติิในคราวทำการสัังคายนาครั้้�งที่่� 1 ที่่�จะไม่่เพิิกถอนหรืือเพิ่่�ม

เติมิสิกิขาบทเล็ก็น้้อยนั้้�น ๆ  ในประเทศไทยที่่�เป็็นฝ่่ายเถรวาทได้้มีกีารแก้้ปััญหาดังักล่่าว โดย

เริ่่�มใช้้พระราชบัญัญัตัิคิณะสงฆ์์ที่่�จะทำให้้เกิดิความสงบในหมู่่�คณะสงฆ์์ของไทยเอง 

ฉะนั้้�น การบััญญััติิมาตราทางกฎหมายที่่�กำลัังใช้้อยู่่�นี้้�จึึงเป็็นการนำไปสู่่�พัฒนา

ทางด้้านพระวิินััย แต่่เป็็นการอาศััยกฎหมายของฝ่่ายบ้้านเมืืองเข้้ามาช่่วย จึึงเป็็นเหตุุให้้มีี

พระราชบัญัญัตัิคิณะสงฆ์ห์ลาย ๆ  ฉบับัตามมา เป็น็ต้น ซ่ึ่�งก็ถ็ืือว่า่เป็็นการปกครองคณะสงฆ์์



Journal of Buddhist Arts Vol.4 No. 2  |  July - December 2021 | วารสารพุทธศิลปกรรม ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 l กรกฎาคม - ธันวาคม  2564|

141140

ไทยในรููปแบบใหม่่ที่่�พััฒนาการมาถึึงปััจจุุบััน โดยอาศััยกฎหมายเป็็นบััญญััติิแทนพระวิินััย

ที่่�เคยใช้้ได้้ในครั้้�งพุุทธกาล

เพราะเหตุุนี้้� ในปัจจุบัุันเม่ื่�อไม่่มีพีระพุุทธองค์์ที่่�จะมาเป็็นผู้�วินิิิจฉัยความผิิดต่่าง 

ๆ เหมืือนสมััยครั้้�งพุุทธกาล การตรากฎหมายปกครองคณะสงฆ์์ และมีีบทลงโทษจากทาง

ฝ่่ายอาณาจัักรสำหรัับนัักบวชที่่�ล่่วงละเมิิดพระธรรมวิินััย จึึงไม่่ใช่่เป็็นการยกกฎหมายของ

ฝ่่ายอาณาจัักรให้้มีีสถานะสููงกว่่าพระธรรมวิินััย ทั้้�งนี้้�ก็็เพื่่�อเอื้้�ออำนวยและรัักษาความ

ศัักดิ์์�สิิทธิ์์�ของพระธรรมวิินััยให้้มีีสภาพถููกบัังคัับใช้้ได้้ผลจริิงในทางปฏิิบััติินั่่�นเอง

องค์์ความรู้้�จากงานวิิจััย

โลกวััชชะในพระพุุทธศาสนาเถรวาท พบว่่า ตามความหมายแปลว่า มีโีทษทาง

โลก ใช้้เรียีกอาบััติหิรืือความผิิดของพระภิกิษุสุงฆ์์ที่่�ชาวโลกติิเตียีนว่า ไม่่เหมาะสม ไม่่ควรแก่่

สมณสารููป เช่่น ทะเลาวิวิาท การดื่่�มน้้ำเมา เป็็นต้น แม้้ความผิดิอย่่างนี้้�คนทั่่�วไปทำเข้้าก็ถ็ููก

ตำหนิติิเิตียีนเหมืือนกัน พระภิกิษุไุปทำเข้้าก็ย็ิ่่�งถููกตำหนิมิากขึ้้�น การทำบางอย่่างแม้้ไม่่เป็็น

ความผิิดตามพระวินัิัย แต่่เป็็นโลกวััชชะ คืือ ถููกตำหนิิติิเตีียน เช่่น สููบบุุหรี่่�ในที่่�สาธารณะ ส่่ง

เสียีงดังัในที่่�ชุมุชน มููลเหตุขุองโลกวัชัชะเกิดิจากพระภิกิษุสุงฆ์์มีพีฤติกิรรมไม่่เหมาะสม โลก

วัชัชะเองนั้้�นยังัสามารถส่งผลต่อการบััญญัตัิพิระวินิัยั ที่่�มีทีั้้�งเป็็นอาบัตัิหินักัและอาบัตัิเิบา 

พระวินิัยั คืือ กฎหมายที่่�พระพุทุธเจ้า้ทรงบัญัญัติัิขึ้้�นเพ่ื่�อป้อ้งกันัการละเมิิดและ

การกระทำผิดิในครั้้�งต่อ่ไปของพระภิกิษุ ุจะเห็น็ได้ว้่า่พระพุทุธเจ้า้ พระองค์ท์รงบัญัญัติัิพระ

วินิัยัในกรณีทีี่่�พระภิกิษุรุููปนั้้�น ๆ  กระทำผิดิที่่�เป็น็สาเหตุใุห้พ้ระพุทุธศาสนาของพระองค์ม์ัวั

หมอง ทำให้้พุุทธศาสนิิกชนขาดศรััทธาที่่�จะทำนุุบำรุุง และขาดความเลื่่�อมใสในพระพุุทธ

ศาสนาของพระองค์์ จึงึทรงบััญญััติขิ้อ้ห้้ามไว้เ้พื่่�อป้้องปรามพระภิกิษุรุููปอ่ื่�นที่่�จะละเมิิดและ

กระทำผิิดในอนาคตเช่น่นั้้�นอีกี พระองค์์จะไม่่ทรงบััญญัติัิพระวินัิัยขึ้้�นบังัคับัก่อ่นเหตุุการณ์์

จะเกิิดขึ้้�น จะบััญญััติิพระวิินััยเพ่ื่�อลงโทษพระภิิกษุุรููปนั้้�น ๆ  หลัังกระทำผิิดแล้้ว เพ่ื่�อไม่่ให้้

ภิิกษุุรููปอื่่�นยึดถืือเป็น็เยื้้�องอย่า่งในการกระทำผิดิต่อ่ไป แต่ใ่นยุคุต่่อมา จนถึงึยุคุปัจัจุุบันั การ

จะควบคุุมพระภิิกษุุ สามเณร ที่่�ละเมิิดพระวิินััย โดยอาศััยพระวิินััยอย่่างเดีียวมาควบคุุม

ลงโทษคงไม่่เพีียงพอ จะต้้องอาศััยกฎหมายของบ้้านเมืือง โดยเฉพาะอย่่างยิ่่�ง พระราช

บััญญััติิคณะสงฆ์์ที่่�ตรามาเพื่่�อควบคุุมพฤติิกรรมของพระภิิกษุุที่่�ละเมิิดพระธรรมวิินััย อนึ่่�ง



Journal of Buddhist Arts Vol.4 No. 2  |  July - December 2021 | วารสารพุทธศิลปกรรม ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 l กรกฎาคม - ธันวาคม  2564|

141140

การอาศัยัหลักัธรรมวินิัยั กล่า่วคืือ มุ่่�งที่่�การหลุดุพ้น้เป็น็หลัักที่่�ถืือเป็น็ธรรม จากนั้้�นก็น็ำมา

สู่่�การบััญญััติวิินัิัยที่่�จะต้้องกติิกาของสัังคมสงฆ์ ์ส่ว่นพระราชบััญญััติคิณะสงฆ์ม์ุ่่�งเอากฎหมาย

มาเป็็นหลัักกติิกา แล้้วคอยควบคุุมสงฆ์์ให้้ดำเนิินตามกฎระเบีียบแบบแผนนี้้� จึึงกล่่าวได้้ว่่า

ความผิิดที่่�ชาวโลก ติิเตีียนเป็็นความไม่่เหมาะสมกัับสมณสารููป แม้้ไม่่มีีโทษทางพระวิินััย

โดยตรงเสีียทีีเดีียว แต่่ก็ย็ังัเป็็นผลให้้เกิิดมีีการบััญญััติิต่่างๆ ล้ว้นได้้รัับอิิทธิพิลจากโลกวััชชะ

แทบทั้้�งสิ้้�น 

สรุุป
โลกวัชัชะหมายถึึงโทษทางโลกที่่�สังัคมติเิตียีน และอรรถกถาจารย์ย์ังัได้้เพิ่่�มเติมิ

ไว้ว้่า่ การกระทำใดที่่�ประกอบด้้วยอกุุศลจิต การกระทำนั้้�นขึ้้�นชื่่�อว่า่ โลกวััชชะ ซ่ึ่�งโลกวััชชะ

มีีอิิทธิิพลสำคััญในการบััญญััติิพระวิินััยที่่�เริ่่�มจากสัังคมเป็็นผู้�กล่่าวโจทย์์ภิิกษุุสงฆ์์ที่่�มีีความ

ประพฤติิไม่เ่หมาะสม จนนำไปสู่่�การบััญญัตัิเิกิดิขึ้้�น เช่น่ ปฐมสิิกขาบท จะพิิจารณาเห็็นความ

สำคััญของชุุมชนในข้้อกล่่าวหาที่่�เป็็นโลกวััชชะ แล้้วบััญญััติิพระวิินััย ที่่�เรีียกว่่าสิิกขาบท 

กล่่าวได้้ว่่าทุุกสิิกขาบทล้้วนเกิิดจากโลกวััชชะเป็็นมููลแทบทั้้�งสิ้้�น เมื่่�อกาลพุุทธสมััยล่่วงมา

ได้้ 25 พุุทธศตวรรษ โลกวััชชะเองกลัับยัังมีีอิิทธิิพลต่อคณะสงฆ์์ของไทย ที่่�จะต้้องอาศััย

กฎหมายเพื่่�อตราพระราชบััญญัตัิคิณะสงฆ์ไ์ทยขึ้้�น การอาศััยกฎหมายน้ี้�เพ่ื่�อลงโทษภิกิษุสุงฆ์์

ที่่�ต้อ้งคดีคีวามและถืือเป็น็โลกวัชัชะ ไม่ม่ีโีทษทางพระวินัิัยโดยตรงเสียีทีเีดียีว หากความผิดิ

ที่่�เป็็นโลกวััชชะจะยัังดำรงสมณเพศอยู่่�ย่อมไม่่เหมาะสมจำเป็็นต้องลาสิิกขาไป ดัังนั้้�น โลก

วัชัชะจึงึเป็น็ทั้้�งกระจกสะท้อ้นภิิกษุสุงฆ์แ์ละเป็น็เคร่ื่�องมืือสำคัญัของชุมุชนสังัคมที่่�จะได้้เกื้้�อ

หนุุนต่่อกัันต่่อไป

ข้้อเสนอแนะ
1. ผู้้�คนในสังัคมสามารถใช้บ้ทความนี้้�เป็น็ฐานในการทำความเข้า้ใจโลกวัชัชะที่่�

เกิิดขึ้้�นในปััจจุุบัันได้้ 
2. ในบทความต่่อไปอาจมีีการยกตััวอย่่างการกระทำโลกวััชชะในพระ

ไตรปิิฎกเทีียบกัับเหตุุการณ์์ในปััจจุุบััน



Journal of Buddhist Arts Vol.4 No. 2  |  July - December 2021 | วารสารพุทธศิลปกรรม ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 l กรกฎาคม - ธันวาคม  2564|

PB142

บรรณานุุกรม
กระทรวงศึึกษาธิิการ. (2542). หนัังสืือคู่่�มือพระสัังฆาธิิการว่่าด้้วยพระราชบััญญััติิ กฎ

ระเบีียบ และคำสั่่�งของคณะสงฆ์์. กรุุงเทพมหานคร: โรงพิิมพ์์การศาสนา.

คณาจารย์ ์ มหาวิทิยาลัยัมหาจุฬุาลงกรณราชวิทิยาลัยั. (2551). การปกครองคณะสงฆ์ไ์ทย. 

กรุุงเทพมหานคร: มหาวิิทยาลััยมหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย. 

พระธรรมปิิฎก. (ประยุุทธ์ ์ปยุตฺุโฺต). (2535). พจนานุุกรมพุทธศาสตร์ ฉบัับประมวลธรรม. 

พิิมพ์์ครั้้�งที่่� 7. กรุุงเทพมหานคร: มหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย.

พระธรรมปิฎิก. (ประยุทุธ์ ์ปยุตฺุโฺต). (2538). พจนานุกุรมพุทุธศาสตร์ ์ฉบับัประมวลศัพัท์.์ 

พิิมพ์์ครั้้�งที่่� 8.กรุุงเทพมหานคร: มหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย.

พระธรรมปิิฎก. (ประยุุทธ์์ ปยุุตฺฺโต). (2538). พุุทธธรรมฉบัับขยายความ. พิิมพ์์ครั้้�งที่่� 8. 

กรุุงเทพมหานคร: มหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย, 2538.

พระมหาวสัันตการณพิิรุุณ ปญฺฺาวโร (วงศ์์กา). ( 2545). “การศึึกษาวิิเคราะห์์เรื่่�องเมถุุน

ธรรมในพระวินิัยัปิฎิก”. วิทิยานิิพนธ์พุุทธศาสตรมหาบััณฑิิต. บัณัฑิิตวิทิยาลััย : 

มหาวิิทยาลััยมหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย.

พระมหาสมณเจ้้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส. (2541). วิินััยมุุข เล่่ม 1. พิิมพ์์ครั้้�งที่่� 39. 

กรุุงเทพมหานคร: โรงพิิมพ์์มหามกุุฏราชวิิทยาลััย.

พระเมธีีธรรมาภรณ์์ (ประยููร ธมฺฺมจิิตฺฺโต). (2536). การปกครองคณะสงฆ์์ไทย. พิิมพ์์ครั้้�งที่่� 

9. กรุุงเทพมหานคร: มููลนิิธิิพุุทธรรม.

พิิพััฒน์์ พสุุธารชาติิ. (2544). รััฐกัับศาสนา บทความว่าด้้วยอาณาจัักร ศาสนจัักร และ

เสรีีภาพ.กรุุงเทพมหานคร: บริิษััทเคล็็ดไทย จำกััด.

มหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย. (2539). พระไตรปิิฎกภาษาไทย ฉบัับมหาจุุฬาลงกรณราช

วิิทยาลััย. กรุุงเทพมหานคร: โรงพิิมพ์์มหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย.

สมบููรณ์์ สุุขสำราญ. (2527). พุุทธศาสนากัับการเปลี่่�ยนแปลงการเมืืองและสัังคมไทย. 

กรุุงเทพมหานคร: สำนัักพิิมพ์์จุุฬาลงกรณ์์มหาวิิทยาลััย.

สมหวััง แก้้วสุฟอง. แปล. (2552). วิินััย : ศึึกษาพระพุุทธศาสนาจากพระวิินััยปิิฎก. 

เชีียงใหม่่: มหาวิิทยาลััยเชีียงใหม่่.

แสวง อุดุมศรีี. (2538). การปกครองคณะสงฆ์ไ์ทย. กรุุงเทพมหานคร: โรงพิิมพ์์มหาจุฬุาลง

กรณราชวิิทยาลััย. 


