
Journal of Buddhist Arts  | Vol.5 No. 2   July - December 2022 |

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

80 04



วารสารพุทธศิลปกรรม | ปีที่ 5 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม  2565|

Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

81

คติิการสร้้างพระพุุทธรููปทรงเครื่่�อง
The Tradition of Creating Crowned Buddha Image

พระวิิทวััส ปภฺฺสสรญาโณ, พระครููปลััด ณฐกร ปฏิิภาณเมธีี
Phra Witawat Phaphatsrayano, Phrakhrupalad Nathakorn Pathibhanamedhee

มหาวิิทยาลััยมหามกุุฏราชวิิทยาลััย วิิทยาเขตล้้านนา

Mahamamakut Buddhist University, Lanna campus

Corresponding Author,e-mail: witawat.koc@mbu.ac.th

บทคัดย่อ

การสร้า้งพระพุทุธรูปูทรงเครื่่�อง มีแีนวคิดมาจากคติขิองพระพุทุธศาสนามหายาน 

ซึ่่�งเชื่่�อว่่าสมเด็็จพระสััมมาสััมพุุทธเจ้้ามีีพระกายต่่าง ๆ  มากมาย จึึงยกย่่องพระสััมมาสััม

พุุทธเจ้้าให้้ทรงมีีฐานะเป็็นจัักรพรรดิิราชตามคติิจกฺฺรวรฺติินฺฺ  คืือ ความเป็็นจัักรพรรดิิราชของ

จักัรวาล  การสร้้างตามคติิพระศรีีอาริิยเมตไตรย และคติิคัมัภีร์ี์ชมพููบดีีสูตูร การสร้้างพระพุุทธ

รููปทรงเครื่่�องในสัังคมไทยมีีอิิทธิิพลอย่่างยิ่่�งต่่อแนวคิิดการสร้้างพระพุุทธรููปทรงเครื่่�องในยุุค

สมััยอยุุธยา โดยมีีคติิความเชื่่�อการสร้้างพระพุุทธรููปตามคติิพระศรีีอาริิยเมตไตรย การสร้้าง

พระพุุทธรููปทรงเครื่่�องในยุุคสมััยอยุุธยาสืืบมาจากคติิความเชื่่�อการสร้้างพระพุุทธรููปตามคติิ

พระศรีีอาริิยเมตไตรย ซึ่่�งเป็็นพระเมตไตรยโพธิิสััตว์์อนาคตพุุทธเจ้้า นอกจากนี้้�ยัังมีีการสร้้าง

พระพุุทธรููปทรงเคร่ื่�องตามคติิพุทุธศาสนานิกิายมหายาน โดยเฉพาะอย่่างยิ่่�งนิกิายวัชัรยาน ดังั

นั้้�น การสร้า้งพระพุทุธรูปูทรงเครื่่�องไม่เ่พียีงเป็น็การสร้า้งศิลิปะที่่�งดงามเท่า่นั้้�น แต่ย่ังัเป็น็การ

เผยแพร่่คติิและความเชื่่�อของศาสนาพุุทธ การสร้้างพระพุุทธรููปทรงเครื่่�องเป็็นการแสดงถึึง

ความเคารพและความสำคััญของพระพุุทธศาสนา

คำ�สำ�คัญ: คติ, พระพุทธรูปทรงเครื่อง, ศาสนาพุทธ



Journal of Buddhist Arts  | Vol.5 No. 2   July - December 2022 |

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

82

Abstract
The creation of adorning Bejewelled Buddha image is inspired by the 

principles of Mahayana Buddhism, which holds that the Buddha has countless 

forms and elevates him to the status of a universal monarch according to the 

Mahayana tradition. This includes the belief in the Buddha’s trikaya nature 

and the virtues extolled in the Cham Pu Phoodee Suttanta. In Thai society, the 

construction of elaborate Buddha statues has been heavily influenced by the 

ideals established during the Ayutthaya period. This includes the belief in cre-

ating Buddha statues in accordance with the principles of the Buddha’s trikaya 

nature, which represents the future Buddha, Maitreya Bodhisattva. Additionally, 

there has been the construction of elaborate Buddha statues in accordance 

with the principles of Mahayana Buddhism, particularly within the Vajrayana 

tradition. Therefore, the creation of elaborate Buddha statues is not only about 

creating beautiful art but also about propagating the principles and beliefs of 

Buddhism. It serves as a demonstration of respect and the significance of the 

Buddhist religion.

Keywords: Tradition, Bejewelled Buddha image, Buddhism

บทนำ
ประวััติิและพััฒนาการของการสร้้างพระพุุทธรููปทรงเคร่ื่�องในอิินเดีีย ประเทศ

อินิเดียีเป็น็แผ่น่ดินิต้น้กำเนิดิพระพุทุธศาสนา นั่่�นเพราะว่า่สมเด็จ็พระบรมศาสดา ทรงอุบุัตัิขิึ้้�น

ในราชวงศ์ศ์ากยะซึ่่�งเป็น็วรรณะกษัตัริยิ์ ์ทรงตรัสัรู้้�อนุตุรสัมัมาสัมัโพธิญิาณ ทรงประกาศ พระ

ศาสนาและเสด็็จดัับขัันธ ปริินิิพพาน ในแผ่่นดิินชมพููทวีีป ซ่ึ่�งก็็คืือประเทศอิินเดีียในปััจจุุบััน 

ใช่่ว่่าในผืืนแผ่่นดิินนี้้�จะมีีศาสนาพุุทธเป็็นศาสนาแรก ลััทธิิศาสนาที่่�เก่่าแก่่ ที่่�สุุดของอิินเดีีย 

ปรากฏอยู่่�ใน คัมัภีรี์พ์ระเวทของชาวอารยันั ช่ว่งเดียีวกับัการก่อ่ตั้้�งอารยธรรมอินิเดียี ต่อ่มาใน

ช่่วงต้้นพุุทธกาลลััทธิิพระเวทเดิิมก็็มีีบรรดาคััมภีีร์์พราหมณ์์เข้้ามาเพิ่่�มเติิมเปลี่่�ยนชื่่�อใหม่่ เป็็น



วารสารพุทธศิลปกรรม | ปีที่ 5 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม  2565|

Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

83

ศาสนาพราหมณ์์  (หม่่อมเจ้้าสุุภััทรดิิศ ดิิศกุุล, 2519: 43) มีีการเคารพ บููชาเทพเจ้้าหลายองค์์

ในขณะเดีียวกันนั้้�นเองก็็มีศีาสนาใหม่่ เกิดิขึ้้�น 2 ศาสนาด้้วยคืือ พุทุธศาสนา และศาสนาไชนะ

หรืือศาสนาเชน เม่ื่�อสมเด็็จพระบรมศาสดาทรงประกาศพระศาสนาแล้้ว พระพุุทธศาสนาได้้

ถืือกำเนิิดและ เจริิญรุ่่�งเรืืองอยู่่�ทางตอนเหนืือของประเทศอิินเดีีย หลัังจากพระองค์์เสด็็จดัับ

ขัันธปริินิิพพานแล้้ว 

ในสมััยราชวงศ์์ปาละ กษััตริิย์์มีีความเลื่่�อมใสในพุุทธศาสนา พุุทธศาสนาจึึงเริ่่�ม

เป็็นศาสนาหลัักในดิินแดนนี้้�เป็็นเวลานาน หลัังจากช่่วงเวลาที่่�รุ่่�งเรืืองและเสื่่�อมลงในดิินแดน

ต่่าง ๆ  ของอิินเดีีย ทำให้้วััดทางพุุทธศาสนาในแคว้้นพิิหารรุ่่�งเรืืองมากเป็็นพิิเศษ เช่่น ที่่�นาลััน

ทา มีภีิกิษุ ุเป็น็พันัรูปูจากดินิแดนต่า่ง ๆ  มาศึึกษา ในฐานะมหาวิทิยาลััย พระพุทุธศาสนาที่่�เก่า่

แก่่ที่่�สุดุ สถาปนาโดยกษัตัริยิ์แ์ห่ง่ ราชวงศ์ค์ุปุตะจากพระเจ้า้ศักัราทิติย์ถ์ึงึพระเจ้า้วัชัระ (หม่อ่ม

หลวงสุุรสวััสดิ์์� สุุขสวััสดิ์์�, 2528: 21) โดยในช่่วงปลายราวพุุทธศตวรรษที่่� 14-18 เป็็นช่่วงที่่�มีี

วิิวััฒนาการของลััทธิิตัันตระในพุุทธศาสนา ภายใต้้การ ปกครองของราชวงศ์์ปาละ เมื่่�อพุุทธ

ศาสนาก็็เริ่่�มเข้้าสู่่�ความเสื่่�อม อัันเป็็นผลมาจากการผสมกลมกลืืนเข้้ากัับศาสนาพราหมณ์์และ

รับัอิิทธิิพลตันตระซึ่่�งกำลังัเป็็นที่่�นิยิมขณะนั้้�น ทำให้้ปรััชญามหายานกลายเป็็นลััทธิิความเชื่่�อที่่�

เรีียกว่่า วััชรยาน หรืือพุุทธศาสนาลััทธิิตัันตระไป (ผาสุุข อิินทราวุุธ, 2530: 47) จนกลายเป็็น

ลามะที่่�แพร่่หลายในทิิเบตเป็็นจำนวนมาก (หม่่อมหลวงสุุรสวััสดิ์์� สุุขสวััสดิ์์�, 2528: 21) แม้้ใน

ภููมิิภาคเอเชีียตะวัันออกเฉีียงใต้้ก็็ได้้เข้้าไปมีีอิิทธิิพลในเขมรและชวา 

การปรากฏของพระพุุทธรููปทรงเคร่ื่�องในประเทศอิินเดีีย ถืือเป็็นต้้นกำเนิิดของ

พระพุทุธรูปูทรงเครื่่�อง ถูกูค้นพบว่่ามีกีารสร้้างครั้้�งแรกในสมัยัคุุปตะ พระพุทุธรูปูทรงเครื่่�องใน

ระยะแรกเริ่่�มนั้้�น เป็็นพระพุทุธรูปูสวมเคร่ื่�องทรงอย่่างพระมหากษัตัริิย์์ โดยเคร่ื่�องทรงสามารถ

ถอดออกได้้  ในยุคุสมัยัแรกสันันิษิฐานว่่าเป็็นการสร้้างรูปูของพระโพธิสิัตัว์์ ก่่อนที่่�จะตรัสัรู้้�ปะปน

กันักับัพระพุทุธรูปูของพระพุทุธเจ้้า ไม่่มีกีารแยกความแตกต่างให้้เห็น็ได้้ชัดัเจน  พระพุทุธรูปูทรง

เครื่่�ององค์์แรกสุดุที่่�พบในศิลิปะอินิเดียี เป็็นพระพุทุธรูปูองค์์ที่่�แตกต่างไป จากพระพุุทธรูปูองค์์

อื่่�นตรงที่่�สวมกรองศอทับัจีวีรห่่มเฉียีงเท่่านั้้�น พบที่่�เมืืองมคธในแคว้้นพิหิาร สันันิษิฐานว่่ามีอีายุุ

อยู่่�ในราวพุทุธศตวรรษที่่� 14 - 15 และนับัตั้้�งแต่่ พุทุธศตวรรษที่่� 17 เป็็นต้้นมา ก็ป็รากฏว่่ามีกีาร

นิยิมสร้้างพระพุทุธรูปูทรงเครื่่�องในศิลิปะอินิเดียีแบบปาละ  (หม่่อมเจ้้าสุภุัทัรดิศิ ดิศิกุลุ, 2519: 

155-156) จนปรากฏพระพุทุธรูปูทรงเครื่่�องในศิลิปะอินิเดีียอยู่่�เป็็นจำนวนมาก



Journal of Buddhist Arts  | Vol.5 No. 2   July - December 2022 |

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

84

สำหรัับพระพุุทธรููปทรงเคร่ื่�องในศิิลปะ อินิเดีียที่่�นิยิมสร้้างด้้วยวััสดุสุำริิด มักัหล่่อ

เป็น็พระพุทุธรูปูทรงเครื่่�ององค์เ์ดียีว โดยไม่ม่ีอีงค์ป์ระกอบอื่่�น แวดล้อ้ม ต่า่งจากวัสัดุุศิลิา ทั้้�งนี้้�

ก็ย็ังัมีกีารค้น้พบพระพุทุธรูปูในลักัษณะที่่�มีรีูปูบุคุคลขนาดเล็ก็ ประกอบที่่�ด้า้นข้า้งบาง นิยิมมีี

แผนหลังัคลายประติิมากรรมนููนต่่ำ ประกอบเป็็นรููปซุ้้�ม หรืือ ลวดลายอ่ื่�นๆ เช่น่ เปลวไฟ บางทีี

ก็ม็ีรีูปูบุุคคลขนาดเล็็กขนาบอยู่่� อาจเป็็นรูปูพระโพธิิสัตัว์ ์ซึ่่�งจะส่ื่�อความหมายถึึง พระพุุทธเจ้า้

ผู้้�มีีภาวะเหนืือมนุุษย์์ตามคติิมหายาน (ผาสุุข อิินทราวุุธ, 2530: 79)

สำหรัับปางของพระพุุทธรููปทรงเคร่ื่�องในศิิลปะอิินเดีียนั้้�น ยังัไม่่มีกีารกำหนดว่่าจะ

ต้อ้งสร้า้งเป็น็พระพุทุธรูปู ปางใดหรืือตามพระพุทุธประวัติัิตอนใด โดยมากจะค้น้พบพระพุทุธ

รููปทรงเคร่ื่�องในอิิริิยาบถประทัับยืืนแสดงปางประทานอภััย ปางประทานพร และปางแสดง

ธรรม หรืือพระพุุทธรููปในอิิริิยาบถประทัับนั่่�ง ทั้้�งขััดสมาธิิราบและ ขััดสมาธิิเพชร โดยนิิยม

สร้้างเป็็นปางประทานอภััย ปางมาร วิิชััย และปางปฐมเทศนา พระพุุทธรููปทรงเครื่่�องที่่�สร้้าง

ใน ประเทศอิินเดีีย สมััยปาละนั้้�น นิิยมใช่่วััสดุุสำคััญในการสร้้างเป็็น 2 ประเภทคืือ พระพุุทธ

รููปทรงเครื่่�องศิิลา และ พระพุุทธรููปทรงเครื่่�องสำริิด โดยพระพุุทธรููปทรงเครื่่�องศิิลาจะนิิยม

สลัักบนแผ่่นหิินเป็็นรููปพระพุุทธรููปทรงเครื่่�องขนาดใหญ่่อยู่่�ตรงกลาง องค์์พระสวมเครื่่�อง

ทรงเฉพาะมงกุุฎ กุุณฑล และกรองศอ ตามแบบศิิลปะปาละ นอกจากนี้้�ยัังพบ ประติิมากรรม

รููปเคารพอื่่�นๆ เช่่น รููปพระโพธิิสััตว์์ หรืือพระพุุทธรููปทรงเครื่่�องเช่่นกััน นอกจากนี้้�ยัังมีีภาพพ

วาดในถ้้ำอชันัตาเป็น็ภาพวาดพระโพธิสิัตัว์์ภาพวาดพระปัทัมปาณิโิพธิิสัตัว์แ์ละพระวัชัรปาณีี

โพธิสิัตัว์ ์จิติรกรรม ศิลิปะ คุปุตะตอนปลาย หรืือหลัังคุุปตะ (พุุทธศตวรรษที่่�12) ถืือกันัว่า่เป็น็

งานจิิตรกรรมที่่�งดงามที่่�สุุดภาพหนึ่่�งของประวััติิศาสตร์์ศิิลปะอิินเดีีย 

พระพุทุธรูปูทรงเครื่่�อง เป็็นพระพุทุธรููปแบบหนึ่่�งที่่�ได้ร้ับัความนิยิมสร้า้งกันัในดินิ

แดนที่่�นัับถืือพระพุุทธศาสนา แต่่เดิิมนั้้�นการสร้้างพระพุุทธรููปเปรีียบเสมืือนรููปเคารพแทน

องค์์สััมมาสััมพุุทธเจ้้า จึึงเป็็นที่่�นิิยมสร้้างกัันอย่่างแพร่่หลายในทุุกแห่่งที่่�พระพุุทธศาสนาได้้

เผยแผ่่ไปถึึง ซึ่่�งแต่่เดิิมมัักทำการสร้้างพระพุุทธรููปครองจีีวรตามจริิงอย่่างพระภิิกษุุสงฆ์์ทั่่�วไป 

ต่อ่มาจึึงมีกีารสร้า้งพระพุทุธรูปูทรงเครื่่�องอย่า่งจักัรพรรดิหิรืือกษัตัริยิ์ ์อันัมีตี้น้เค้า้มาจากการ

ถวายเคร่ื่�องประดับัแด่่พระพุุทธรููป (สมเด็็จพระเจ้า้บรมวงค์เ์ธอ กรมพระยาดำรงราชานุุภาพ, 

, 2545: 133)



วารสารพุทธศิลปกรรม | ปีที่ 5 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม  2565|

Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

85

พัฒันาการสร้้างพระพุุทธรููปทรงเคร่ื่�องในพระพุุทธศาสนาที่่�เก่่าแก่่ที่่�สุุด เกิิดเน่ื่�อง

มาจากความเชื่่�อเรื่่�องฐานะของพระพุุทธเจ้า้เปลี่่�ยนแปลงไปจากเดิิม ซ่ึ่�งเคยเชื่่�อว่่าพระพุุทธเจ้า้

เป็็นเพีียงมนุุษย์์ธรรมดาได้้สะสมบารมีีไว้้มากจนสามารถบรรลุุพระโพธิิญาณได้้ โดยราว

พุุทธศตวรรษที่่� 4 นิิกายมหาสัังฆิิกะ ซึ่่�งต่่อมาได้้พััฒนาเป็็นนิิกายมหายาน มีีความเชื่่�อเรื่่�อง

พระพุทุธเจ้า้แตกต่า่งไปจากเดิิม คืือเชื่่�อว่่า พระพุุทธเจ้า้เป็น็สิ่่�งศัักดิ์์�สิิทธิ์์�หรืือสิ่่�งเหนืือธรรมชาติิ 

(A.K. Warder, 1970: 276 – 277) และยกย่อ่งให้พ้ระองค์เ์ป็น็มหาบุรุุษุหรืือโลกุตุตร ผู้้�พ้น้จาก

กิเิลสทั้้�งปวง พระสรีีระของพระองค์์ การดำรงพระชนม์์อยู่่� และพระอานุุภาพของพระองค์์ไม่่มีี

ที่่�สิ้้�นสุดุ มีญีาณรู้้�ความลับั และรู้้�ความไม่เ่กิดิอีกี กล่า่วโดยสรุปุว่า่ นิกิายนี้้�ยกย่อ่งพระพุทุธเจ้า้

ให้้อยู่่�ในภาวะเหนืือมนุุษย์์ทั่่�วไป (Transcendental Buddha)  (ผาสุุก อิินทราวุุธ, 2530: 79) 

ดังัปรากฏหลักัฐานในมหาปริพิพานสูตูร ที่่�มีกีารปลงพระศพของพระพุทุธเจ้้าเยี่่�ยงมหากษัตัริย์ิ์ 

(Dorothy H.Fickle, 2517: 94) พระพุทุธเจ้้าจึึงทรงมีฐีานะเป็็นจักัรวาทินิ (Cakravatin) หรืือ

จักัรพรรดิ์์�ของจักัรวาล (Universal Emperor) ถึงึกับัยกย่องให้้พระพุทุธเจ้้าทรงครองอาณาจักัร

นิพิพาน ราวกับว่่านิพิพานเป็็นสวรรค์์ชั้้�นหนึ่่�ง (Dorothy H.Fickle, 2517: 93) จนกระทั่่�ง ในช่่วง

พุทุธศตวรรษที่่� 18 – 19 นี้้�ก็ไ็ด้้เกิดิคติ ิ“พุทุธราชา (Buddharāja)” ที่่�ได้้รัับอิทิธิพิลจากคติิ “จักัร

วาทิิน (Cakravartin)” ในความหมายที่่�พระพุุทธเจ้้าทรงเป็็นจัักรพรรดิิแห่่งจัักรวาล ในฝ่่ายปาละ

และพุุกาม และลัทัธิเิทวราชา (Devarāja) จากฝ่่ายกัมัพุุชะเทศะ พัฒันาการเป็็นคติิ “จัักรพรรดิิ

ราชา (Chakravartirāja)” คืือ  จักัรพรรดิผิู้้�เป็็นใหญ่่เหนืือเหล่่าพระราชา  ด้้วยเหตุนุี้้� จงมีกีารถวาย

เครื่่�องทรงอย่่างกษัตัริย์ิ์ เพื่่�อตกแต่่งพระพุทุธรูปูเป็็นพุทุธบูชูา ดังัปรากฏในคัมัภีร์ี์ลิลิิติวิสิตรของ

นิิกายมหาสัังฆิิกะว่่า มีีการถวายเครื่่�องทรงและเครื่่�องประดัับทำด้้วยทองแก่่พระพุุทธรููปแบบ

เดียีวกับัที่่�ถวายกษัตัริย์ิ์ (Paul Mus, 1928: 269) และในมหาวรรค (Mahavagga) และจุลุวรรค 

(Culavagga) ยังัยืืนยันัการถวายเครื่่�องเพชรพลอย กระบังัหน้้า และอาภรณ์์กษัตัริย์ิ์แก่่พระพุทุธ

รูปู (Rowland, Benjammin, 1961: 23) แม้้เมื่่�อครั้้�งที่่�หลวงจีนีเหี้้�ยนจังัเดินิทางจาริิกแสวงบุญุ 

ระหว่่าง พ.ศ.1171 – 1188 ก็ไ็ด้้พบการสวมเครื่่�องทรงให้้กับัพระพุทุธรูปูในสถานที่่�ต่่างๆ กันั รวม

ทั้้�งที่่�พุทุธคยาด้้วย (Paul Mus, 1928: 167)

ลัักษณะการบููชาพระพุุทธรููปด้้วยเคร่ื่�องทรงกษััตริิย์์ดัังกล่าว นำไปสู่่�การสร้้าง

พระพุุทธรููปทรงเคร่ื่�องตามคติิพุุทธศาสนานิิกายมหายาน โดยเฉพาะอย่่างยิ่่�งนิิกายวััชรยาน 

ซึ่่�งนิิยมนัับถืือกัันทั่่�วไปในอิินเดีียสมััยราชวงศ์์ปละ-เสนะ บางครั้้�งก็็มีีการสร้้างพระพุุทธรููป



Journal of Buddhist Arts  | Vol.5 No. 2   July - December 2022 |

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

86

ทรงเครื่่�องเป็็นพระพิิมพ์์ เพื่่�อเป็็นของที่่�ระลึึกสำหรัับนัักแสวงบุุญที่่�มีีมากในขณะนั้้�น ซึ่่�งมัักจะ

ไปเยืือนสัังเวชนีียสถานหรืือสถานที่่�สำคััญตามพุุทธประวััติิ นิิยมสร้้างพระทรงเครื่่�อง 8 ปาง 

(อรพิินท์์ พงษ์์ภัักดัั และคณะ, 2521: 556 – 558) ที่่�ประกอบไปด้้วยสััญลัักษณ์ของสถานที่่�

สำคััญทางพระพุุทธศาสนา

การสร้้างพระพุุทธรููปทรงเคร่ื่�องจากหลัักฐานของคติิพุุทธศาสนาฝ่่าย “นิิกาย

สรวาสติิวาท” (Sarvāstivāda)  ในช่่วงพุุทธศตวรรษที่่� 5-6 มีีความหมายถึึง “พระโพธิิสััตว์์” 

(Bodhisattva) และ “เจ้้าชายสิิทธััตถะ” (Siddhartha) ที่่�ยัังไม่่บรรลุุเป็็นพระพุุทธเจ้้า และ 

“พระโพธิสิัตัว์ไ์มเตรยะ” (Bodhisattva Maitreya) ปรากฏความในคัมัภีีร์ ์“ลลิติวิิสตระสูตูร” 

(Lalitavistara Sūtra) ว่่า เป็็นกษััตริิย์์อยู่่�บนสวรรค์์ รอการมาประสููติิเป็็นอนาคตพุุทธเจ้้า 

ศาสตราจารย์์ ร.ต.ท. แสง มนวิิทููร ให้้ทััศนะว่่า พระคััมภีีร์์ลลิิตวิิสตรนี้้� ไม่่ปรากฏว่่าเขีียนขึ้้�น

เมื่่�อไร แต่พ่อมีหีลักัฐานว่า่เขียีนขึ้้�นภายหลังัเม่ื่�อมีพีระพุทุธรูปูแล้ว้ ในอัธัยายที่่� 26 ตอนที่่�ว่า่ด้ว้ย

อานิสิงส์์พระพุุทธมีขีนขุมุละเส้น้ เพราะบููชาพระเจดีีย์แ์ละพระพุุทธรููป ตอนที่่�ว่า่พระพุทุธเจ้า้

ทรงมีกีำลังัมาก เพราะอานิสิงส์บู์ูชาพระพุทุธรูปูนี้้�แสดงว่า่ เมื่่�อเขียีนพระคัมัภีรี์น์ี้้� ได้ม้ีพีระพุทุธ

รูปูเกิิดขึ้้�นแล้้ว ส่ว่นพระพุุทธรููปนั้้�นมีีในโลกเม่ื่�อราวพุทธศตวรรษที่่� 5- 6 จึึงเห็็นได้้ว่า่พระคััมภีร์ี์

นี้้� เขียีนขึ้้�นเม่ื่�อราวพุทธศตวรรษที่่� 5-6 เพราะต่่อมาในราวพุทธศตวรรษที่่� 6 พระอััศวโฆษภิกษุ

นิกิายมหายาน ได้้รจนาเรื่่�องพุทุธจริติดำเนินิตามเค้า้เรื่่�องของพระคัมัภีร์ี์ลลิติวิสิตรนี้้� โดยท่า่น

นำเนื้้�อเรื่่�องจากพระคััมภีรี์ม์าแต่่งเป็น็ฉันัท์ ์พระคััมภีรี์ล์ลิตวิสิตรนี้้� นักัศิลิปินิได้น้ำไปทำรููปเรื่่�อง

ประดัับตกแต่่งสถููปบููโรบููโดในชวาเมื่่�อประมาณ พ.ศ.1390-1443 ภาพที่่�แกะสลัักเหล่่านั้้�น 

แสดงถึึงพุุทธประวััติิโดยอาศััยพระคััมภีีร์์ลลิิตวิิสตรทั้้�งสิ้้�น (แสง มนวิิทููร, 2512: 17)

นอกจากนี้้� ยัังมีีพระสููตรสำคััญอีีกพระสููตรที่่�เป็็นพระสููตรนอกพระไตรปิิฎก ชื่่�อ

ว่่า “ชมพููบดีีสููตร” เป็็นนิิทานพระพุุทธประวััติิ จีีน ญวน ที่่�นัับถืือพระพุุทธศาสนา มีีความ

เชื่่�อไม่่เหมืือนกัับไทย โดยเชื่่�อว่่าท้้าวมหาชมพูู เป็็นพระมหากษััตริิย์์ครองเมืืองปััญจลราษฐ 

เมื่่�อพระพุุทธองค์์ทรงทรมานพระองค์์ ท้้าวมหาชมพููเล่ื่�อมใสศรััทธา จึึงสละราชสมบััติิออก

ผนวชเป็็นพระภิิกษุุ แล้้วเพีียรบำเพ็็ญสมณธรรมจนบรรลุุพระอรหัันต์์ เป็็นพระอริิยสาวก

พระองค์์หนึ่่�งในครั้้�งพุทุธกาล (หอพระสมุุดวชิรญาณ หลวงภััณฑลักัษณวิจิารย์์ (โป๊๊ กิติิโิกเศศ), 

2464: ก) พระสููตรนอกนิิบาตนี้้� พบต้้นฉบัับอยู่่�ในประเทศไทย ประเทศพม่่า (Thiripyan-

chai U Mya, 1959: 28-37) ประเทศกััมพููชา (ศานติิ ภัักดีีคํํา, 2549: 33) และประเทศลาว  



วารสารพุทธศิลปกรรม | ปีที่ 5 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม  2565|

Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

87

(ณััฐา คุ้้�มแก้้ว, 2552: 112) เป็็นพระสููตรที่่�ถููกจััดในหมวดสุุตตสัังคหะคืือหนัังสืือในหมวดสุุต

ตัันตปิิฎกที่่�มีีต้้นเค้้าเรื่่�องมาจากคััมภีีร์์ฝ่่ายมหายานและนำมาแต่่งเป็็นภาษาบาลีีในภายหลััง 

(ณััฐา คุ้้�มแก้้ว, 2552: 19) นัักวิิชาการพม่่าสัันนิิษฐานว่่าเรื่่�องชมพููบดีีนี้้�น่่าจะแพร่่หลายจาก

พม่่าเข้้าสู่่�ประเทศไทยและประเทศลาวโดยพระสงฆ์์นิิกายเถรวาทที่่�เป็็นชาวมอญ มีีการค้้น

พบการสวดมนต์์โดยพระสงฆ์ ์3 รูปู แทนพระพุทุธเจ้า้ พระเจ้า้ราชาธิริาชและพระเจ้า้ชมพููบดีี 

(Thiripyanchai U Mya, 1959: 71) พระสููตรนี้้�เป็็นที่่�นิิยมในประเทศไทยตั้้�งแต่่สมััยอยุุธยา 

อาจเข้้ามาแล้้วตั้้�งแต่่สมััยอยุุธยาตอนกลางดัังปรากฏหลัักฐาน คืือ พระพุุทธรููปทรงเครื่่�อง

น้้อย และปรากฏหลัักฐานชััดเจนในสมััยอยุุธยาตอนปลายรััชกาลพระเจ้้าอยู่่�หัวบรมโกศ ซึ่่�ง

ส่่งหนัังสืือชมพููบดีีวััตถุุไปให้้แก่่พระเจ้้าเกีียรติิศิิริิกษััตริิย์์ลัังกาผ่่านพระสงฆ์์ซึ่่�งเดิินทางมาสืืบ

พระพุุทธศาสนา (ศานติิ ภักัดีคําํ, 2549: 33) ชมพููบดีีสูตูรนี้้�เป็็นพระสููตรที่่�พระพุุทธเจ้า้ทรงตรััส

เทศนาที่่�วัดัเวฬุวุนารามใกล้กรุงุราชคฤห์์เล่า่ถึึงกษัตัริิย์ผ์ู้้�มีฤีทธานุุภาพมากพระองค์์หนึ่่�งนามว่่า 

ชมพููบดีีเสวยราชสมบััติิอยู่่�ที่่�เมืืองปััลจาลราษฎร วัันหนึ่่�งพระเจ้้าชมพููบดีีเหาะไปเจอปราสาท

ของพระเจ้า้พิมิพิสิาร ทรงพิโิรธหมายจะทำลายปราสาท แต่ไ่ม่ส่ำเร็จ็จึึงส่ง่วิษิศรไปร้อ้ยพระกร

รณของพระเจ้้าพิิมพิิสาร แต่่ไม่่เป็็นผลเพราะอานุุภาพของพระพุุทธเจ้้า ฝ่่ายพระพุุทธเจ้้าทรง

พิิจารณาเห็็นว่่าพระเจ้้าชมพููบดีีมีีปััญญาบารมีีอาจสำเร็็จอรหัันตผล จึึงให้้พระอิินทร์์ไปเชิิญ

พระเจ้้าชมพููบดีีมาหา และเนรมิิตเมืืองขึ้้�นมาให้้ยิ่่�งใหญ่่กว่่าเมืืองของพระเจ้้าชมพููบดีีเนรมิิต

พระองค์์เป็็นพระจัักรพรรดิิที่่�ยิ่่�งกว่่าพระจัักรพรรดิิทั้้�งมวลเพื่่�อทรมานพระเจ้้าชมพููบดีี จนละ

ทิฐิิมิานะและรับัฟัังพระธรรมเทศนาจนเลื่่�อมใสและออกผนวชจนสำเร็จ็อรหันัตผลในที่่�สุดุ (ธน

ภััทร์์ ลิ้้�มหััสนััยกุุล, 2558: 2)

กล่่าวได้้ว่่า การสร้้างพระพุุทธรููปทรงเคร่ื่�องมีีพััฒนาการมาจากคติิมหายาน 

(Mahāyāna Buddhism) ต่่อมาได้้ผสมผสานกัับนิิกายพุุทธตัันตระ (Tantric Buddhism - 

Vajrayana Tantra) พุุทธศิิลป์ทรงเครื่่�องจึึงหมายถึึง “พระมหาไวโรจนะ (Mahāvairocana) 

พระอาทิิพุุทธ (Ādi) พระวััชรสััตว์์พุุทธะ (Vajrasattva Buddha)” พระพุุทธเจ้้าผู้้�เป็็นราชา

เหนืือเหล่่าพระตถาคตพระพุุทธเจ้้า พระพุุทธเจ้้าพระองค์์แรกที่่�ให้้กำเนิิดพระฌานิิพุุทธเจ้้า 

“ปัญัจสุคุต (Paῆca Sugatā)” ในพุทุธภาวะ “สัมัโภคกาย (Sambhoga-kāya)” ทั้้�ง 5 พระองค์์ 

ที่่�เริ่่�มปรากฏรููปประติิมากรรมทางศิิลปะในสมััยปาละ  สมััยพุุกาม และสมััยกััมพุุชเทศะ มา

ตั้้�งแต่ช่่ว่งต้น้พุทุธศตวรรษที่่� 14  ส่ว่นคติิพุทุธศาสนาฝ่่ายสถวีรวาท (Sthāvirīya) วิภิาชยวาทิิน 



Journal of Buddhist Arts  | Vol.5 No. 2   July - December 2022 |

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

88

(Vibhajjavāda)  หีีนยาน (Hīnayāna) หรืือเถรวาท (Theravāda)  พระพุุทธรููปทรงเครื่่�อง

กษัตัริยิ์จ์ะหมายถึงึ “พระศรีอีาริยิเมตไตรย (Phra Sri Ariya Metteyya)” ครั้้�งที่่�ยังัคงเป็น็พระ

โพธิิสััตว์์ที่่�กำลัังบำเพ็็ญสมาธิิประทัับอยู่่�บนสวรรค์์ชั้้�นดุุสิิต เพื่่�อรอการเสด็็จลงมาประสููติิเป็็น

พระอนาคตพุุทธเจ้้าพระองค์์สุุดท้้ายในภััทรกััปป์์นี้้� ปรากฏรููปประติิมากรรมพระศรีีอาริิยเมต

ไตรยทรงเครื่่�องกษัตัริยิ์ใ์นลังักา รามัญั และพุกุาม ตั้้�งแต่่ช่ว่งปลายพุุทธศตวรรษที่่� 15 อีกีทั้้�งยััง

หมายถึึงคติิ “ท้้าวชมพููบดีี (Jambupati)”  พระสููตรนอกนิิบาตที่่�เล่่าถึึงเรื่่�องราวพระพุุทธเจ้้า

สมณโคตม (Samaná Gautama) กำราบพระยาชมพูบูดี ีที่่�ถูกูแต่ง่ขึ้้�นในสมัยัรามัญั พม่า่ และ

ล้า้นนา ในช่่วงพุทุธศตวรรษที่่� 19 – 20 แต่่เพิ่่�งปรากฏรูปูประติิมากรรมทางศิลิปะในช่ว่งพุทุธ

ศตวรรษที่่� 21 – 22 ต่่อมา พระพุุทธศาสนาฝ่่ายเถรวาทในกลุ่่�มรััฐลุ่่�มน้้ำเจ้้าพระยาก็็ได้้สร้้าง

คติิ “พระจัักรพรรดิิราช” ที่่�กษััตริิย์์สามารถเป็น็พระพุุทธจัักรพรรดิิราชผู้้�ครองชมพููทวีปีทั้้�ง 4 

ในกััปป์์ที่่�พระพุุทธเจ้้าศรีีอาริิยเมตไตรยยัังไม่่ได้้ลงมาจุุติิได้้ ดัังปรากฏในวรรณกรรม “ไตรภููมิิ

พระร่่วง” เพีียงแต่่กษััตริิย์์ที่่�ต้้องการเป็็นพระจัักรพรรดิินั้้�นจะต้้องครอบครองแก้้วจัักรพรรดิิ 

7 ประการ จึึงจะเป็็นพระจัักรพรรดิิราชผู้้�ครอบครองชมพููทวีีป ที่่�ถููกนำมาใช้้ในเป็็นข้้ออ้้างใน

การพระราชสงครามเพ่ื่�อการขยายอาณาจัักรทั้้�งของฝ่่ายพุุกาม หงสาวดี อัังวะ กรุุงศรีีอยุุธยา 

หลวงพระบาง เวีียงจัันทน์์ และละแวก มาตั้้�งแต่่ช่่วงต้้นพุุทธศตวรรษที่่� 18-22

การกำเนิิดของพระพุุทธรููปทรงเครื่่�องในอิินเดีีย ซึ่่�งถืือเป็็นปฐมบทของการสร้้าง

พระพุุทธรููป ทรงเครื่่�องในพระพุุทธศาสนานั้้�น เกิิดมาจากคติิความเชื่่�อในฐานะของสมเด็็จ

พระบรมศาสดาที่่�เปลี่่�ยนแปลงไปจากเดิิม โดยการยกย่องว่่าพระพุุทธเจ้้าทรงมีีพระสภาวะที่่�

เหนืือมนุุษย์ธรรมดาทั่่�วไป จึึงเกิิดการนำเคร่ื่�องทรงอัันมีีค่า่มาแต่่งถวายพระพุุทธรููปเพ่ื่�อแสดง

ให้้เห็็นถึึงพระสภาวะอัันอยู่่�เหนืือมนุุษย์์นั้้�น และเพื่่�ออานิิสงส์์เป็็นพุุทธบููชาอีีกด้้วย คติินิิยม

เช่่นนี้้�ปรากฏชััดเจนในคััมภีีร์์มหายาน โดยเฉพาะอย่่างยิ่่�งคติิวััชรยาน ซ่ึ่�งนิิยมนัับถืือกัันทั่่�วใน

อิินเดีีย สมััยราชวงค์์ปาละ บางครั้้�งพระพุุทธรููปทรงเครื่่�องมีีขนาดเล็็กเป็็นพระพิิมพ์์ คงเป็็น

ของที่่�ระลึึกสำหรัับนัักจารึึกแสวงบุุญที่่�มีีมากในระยะนั้้�น (หม่่อมเจ้้าสุุภััทรดิิส ดิิสกุุล, 2519: 

155 - 156) และได้้ขยายเข้้ามาจนถึึงอาณาจัักรพุุกาม ดัังปรากฏพระพุุทธรููปทรงเครื่่�องอย่่าง

แพร่่หลายในดิินแดนประเทศพม่่า อีีกทั้้�งความเชื่่�อคติิการสร้้างพระพุุทธรููปทรงเคร่ื่�องได้้แผ่่

เข้้ามายัังอาณาจัักรล้้านนา ล้้านช้้าง ตลอดจนอาณาจัักรขอม ปรากฏพระพุุทธรููปทรงเคร่ื่�อง

มากมาย การสร้้างพระพุุทธเจ้้าทรงเคร่ื่�องนั้้�นมีีคติินิิยมความเชื่่�ออยู่่�มากมายทางในพระพุุทธ



วารสารพุทธศิลปกรรม | ปีที่ 5 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม  2565|

Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

89

ศาสนามหายานและ พระพุุทธศาสนาเถรวาท จะได้้กล่า่วถึึงแค่่ 3 คติิ ได้้แก่ ่คติิว่า่ด้ว้ยพระเจ้า้

จัักรพรรดิิราช คติิพระศรีีอาริิยเมตไตรย และคติิตามคััมภีีร์์ชมพููบดีีสููตรของพระพุุทธศาสนา

มหายานซึ่่�งได้้รัับความนิิยมอย่่างมาก

การสร้้างพระพุุทธเจ้้าทรงเครื่่�องตามคติิจกฺฺรวรฺฺติินฺฺ
คติิจกฺฺรวรฺฺติินฺฺ จัักรพรรดิิของจัักรวาล  คืือ ความเป็็นจัักรพรรดิิราช หรืือ หมายถึึง

พระราชาของพระราชา เป็็นแนวคิดที่่�นัับถืือว่่าพระพุุทธเจ้้าทรงมีีความเป็็นจัักรพรรดิิทั้้�งทาง

โลก คืือ มีีความเหนืือผู้้�เป็็นใหญ่่ทั้้�งมวลในทางโลกเปรีียบเสมืือนพระเจ้้าจัักรพรรดิิราช และ

ในทางธรรมคืือเป็็นธรรมจัักรพรรดิิ ด้้วยคติิความเชื่่�อที่่�ว่่าพระสััมมาสััมพุุทธเจ้้าทรงอยู่่�เหนืือ

ธรรมชาติ ิ(Warder A.K., 1970: 276 - 277) ความเป็น็มาของการเกิดิแนวคิดิ คติเิช่น่นี้้�ว่า่ สืืบ

เนื่่�องจากเม่ื่�อพระพุุทธศาสนาได้้รุ่่�งเรื่่�องเป็็นที่่�นัับถืือของกลุ่่�มชนเหนืือศาสนาพราหมณ์์ ฮิินดูู 

ซึ่่�งเป็็นศาสนาที่่�มีีอยู่่�เดิิมในอิินเดีีย ชาวฮิินดููได้้เกิิดศรััทธาเข้้ามาบวชในพระพุุทธศาสนา ได้้

ศึึกษาความมีอียู่่�ของพระศาสดาสัมัมาสัมัพุทุธเจ้า้จึึงพบว่า่มีชี่ว่งระยะเวลาอันัสั้้�น คืือทรงมีพีระ

ชนมายุุเพีียง 80 พรรษา ทรงบำเพ็็ญพุุทธกิิจเพื่่�อพระศาสนาเพีียง 45 พรรษา ก็็เสด็็จดัับขัันธ

ปริินิิพพาน เม่ื่�อพิิจารณาว่่านิิพพานมีีความสููญจึึงมีีความรู้้�สึึกว่าไม่่มีีพระศาสดาเป็็นหลััก ต่่าง

จากหลักัการในศาสนาพราหมณ์ ์ฮินิดู ูที่่�มี ี“ปรมาตมันั” อันัเป็น็คำสอนสำคัญัที่่�เน้น้หนักัอยู่่�ใน

คัมัภีรี์อ์ุปุนิษิัทั ปรมาตมันัคืือวิิญญาณสากลหรืือเป็น็ความจริงิอันัสูงูสุดุ ที่่�เรียีกว่า่อันัติมิะสัจัจะ 

บางทีกี็เ็รียีกว่า “พรหมััน” ปรมาตมัันนั้้�นเป็น็ศูนูย์ร์วมของวิญิญาณย่่อยทั้้�งหลายที่่�เรียีกกันัว่า่ 

อาตมััน หรืือ ชีีวาตมััน ดัังนั้้�นคััมภีีร์์อุุปนิิษััทจึึงสอนว่่า อาตมัันก็็คืือพรหมััน ผู้้�ที่่�รู้้�จัักและเข้้าใจ

อาตมัันจึึงเท่่ากัับรู้้�จัักและเข้้าใจพรหมมััน ผู้้�ที่่�รู้้�จัักพรหมมัันผู้้�นั้้�นจะเข้้าถึึงโมกษะ คืือ ภาวะ

แห่่งความหลุุดพ้้น คืืออยู่่�ร่วมกัับพรหมัันหรืือปรมาตมััน อัันเป็็นวิิญญาณสากลได้้ เป็็นที่่�สถิิต

นัักบวชกลุ่่�มนี้้�จึึงได้ ้



Journal of Buddhist Arts  | Vol.5 No. 2   July - December 2022 |

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

90

ภาพที่่� 1 พระพุุทธเจ้้าทรงเครื่่�อง วััดนางนองวรวิิหาร เขตจอมทอง กรุุงเทพมหานคร

การสร้า้งพระพุทุธรูปูทรงเครื่่�องตามแนวคิดิของพระพุทุธศาสนามหายาน  ตามคติิ

ความเชื่่�อว่า่ที่่�ว่า่ สมเด็จ็พระสัมัมาสัมัพุทุธเจ้า้มีคีวามพิเิศษ สามารถมีพระกายต่า่ง ๆ  มากมาย 

และมีีพระไวยโรจนะเป็น็นเสมืือนพลังังานศัักดิ์์�สิทิธิ์์�ที่่�ส่ง่พระพุทุธเจ้า้ลงมาอุุบัติัิ ด้ว้ยเหตุุที่่�ว่า่นี้้� 

จึึงทำให้ม้ีกีารยกย่อ่งพระสัมัมาสััมพุทุธเจ้า้ให้้ทรงมีฐีานะเป็น็จักัรพรรดิริาช และยกย่อ่งให้ท้รง

เป็น็มหาบุุรุษุหรืือโลกุตฺฺุตร ประกอบด้้วย ตรีกีายคืือ ธรรมกาย สัมัโภคกาย และนิิรมาณกาย คืือ 

ผู้้�พ้น้จากกิเลสทั้้�งปวง พระสรีีระ ของพระองค (ผาสุุข อินิทราวุุธ, 2530: 79) การดำรงพระชนม์์

อยู่่�และพระอานุุภาพของพระองคนั้้�นไม่่มีีที่่�สิ้้�นสุุด มีีญาณรููปความลัับ และรููปความไม่่เกิิดอีีก 

คืือ พระสััมมาสััมพุุทธเจ้้าทรงอยู่่�ในภาวะเหนืือมนุุษย์์ (Paul Mus, Le Buddha Pare, Son 

Origine Indienne, 1928: 269) คติิเช่น่ว่่านี้้� ทำให้้เกิิดคติินิยิมการถวายเคร่ื่�องทรงกษัตัริิย์ ์เพ่ื่�อ

ประดัับ ตกแต่่งพระพุุทธรููปเพ่ื่�อเป็็นพุุทธบููชา ดังัปรากฏในคััมภีร์ี์ลลิตวิสูิูตรของนิิกายมหาสัังฆิิ



วารสารพุทธศิลปกรรม | ปีที่ 5 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม  2565|

Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

91

กะว่่ามีีการถวาย เคร่ื่�องทรงและเคร่ื่�องประดัับทำด้้วยทองแก่่พระพุุทธเจ้า้แบบเดีียวกับเคร่ื่�อง

ราชููปโภคของพระมหากษััตริิย์์  (แสง มนวิิทููร, 2512: 598-602) คติิพุุทธศาสนามหายาน ใน

เวลาต่่อมาได้้ปรากฏชััดเจนอย่่างยิ่่�งตามคติิของพวกวััชรยาน คติิเรื่่�องนี้้� ได้้แผ่่ขยายเข้้าไปยััง

อาณาจัักรพุุกามอัันเป็็นดิินแดนของพม่่า มอญ ตลอดถึึงอาณาจัักรขอม อัันเป็็น ดิินแดนของ

เขมร และอาณาจัักรลพบุุรีี ซึ่่�งเป็็นดิินแดนของประเทศไทยในปััจจุุบััน

การสร้้างแนวคิดประยุุกต์นี้้�เทีียบเคีียงได้้กัับหลัักปรมาตมััน ดัังเช่่นของศาสนา

พราหมณ์์ ฮิินดูู โดยสร้้างคติิความเชื่่�อว่่าสมเด็็จพระสััมมาสััมพุุทธเจ้้ามีีความพิิเศษ สามารถมีี

พระกายต่า่ง ๆ  มากมาย และมีพีระไวยโรจนะเป็น็เสมืือนพลังังานศักัดิ์์�สิทิธิ์์�ที่่�ส่ง่พระพุทุธเจ้า้ลง

มาอุุบัตัิ ิด้ว้ยเหตุทุี่่�ว่า่นี้้� จึึงทำให้ม้ีกีารยกย่องพระสัมัมาสัมัพุทุธเจ้า้ให้ท้รงมีฐีานะเป็็นจกฺรฺวรฺตฺินิฺฺ 

และยกย่อ่งให้ท้รงเป็น็มหาบุรุุษุหรืือโลกุตฺุตฺระ ประกอบด้ว้ยตรีกีาย คืือ ธรรมกาย สัมัโภคกาย 

และนิริมาณกาย คืือ ผู้้�พ้น้จากกิเิลสทั้้�งปวง พระสรีรีะของพระองค์ ์การดำรงพระชนม์อ์ยู่่� และ

พระอานุภุาพของพระองค์น์ั้้�นไม่ม่ีทีี่่�สิ้้�นสุดุ มีญีาณรู้้�ความลับัและรู้้�ความไม่เ่กิดิอีกี กล่า่วโดยสรุปุ

ได้ว้่า่ พระสัมัมาสัมัพุทุธเจ้า้ทรงอยู่่�ในภาวะเหนืือมนุษุย์ ์(ผาสุขุ  อินิทราวุธุ, 2530: 79) คติเิช่น่

ว่า่นี้้� ทำให้้เกิดิคตินิิยิมการถวายเครื่่�องทรงกษัตัริิย์เ์พ่ื่�อประดัับ ตกแต่ง่พระพุุทธรูปูเพื่่�อเป็น็พุุทธ

บููชา ดัังปรากฏในคััมภีีร์์ ลลิิตวิิสููตรของนิิกายมหาสัังฆิิกะ ว่่ามีีการถวายเครื่่�องทรงและเครื่่�อง

ประดัับทำด้้วยทองแก่่พระพุุทธเจ้้าแบบเดีียวกับเคร่ื่�องราชููปโภคของพระมหากษััตริิย์์ (Paul 

Mus, Le Buddha Pare, 1928: 269) และใน Mahavanna และ Culavanna ยัังยืืนยัันการ

ถวายเคร่ื่�องเพชรพลอย กระบัังหน้้า และอาภรณ์์แก่่พระพุุทธรููป นอกจากนี้้� ก็็ยัังได้้พบการ

สวมเครื่่�องทรงให้้กัับพระพุุทธรููปในสถานการณ์์ต่่าง ๆ  กััน ลัักษณะการบููชาพระพุุทธรููปด้้วย

การถวายเครื่่�องทรงอย่า่งพระมหากษัตัริยิ์ด์ังักล่า่ว จึึงเป็็นการนำไปสู่่�การสร้า้งพระพุทุธรูปูทรง

เครื่่�องทรงอย่่างพระมหากษััตริิย์์ตามคติิพุุทธศาสนามหายาน ในเวลาต่่อมาได้้ปรากฏชััดเจน

อย่่างยิ่่�งตามคติิของพวกวััชรยาน คติิเรื่่�องจัักวาทิินนี้้� ได้้แผ่่ขยายเข้้าไปยัังอาณาจัักรพุุกามอััน

เป็็นดิินแดนของพม่่า มอญ ตลอดถึึงอาณาจัักรขอม อัันเป็็น ดิินแดนของเขมร และอาณาจัักร

ลพบุุรีี ซึ่่�งเป็็นดิินแดนของประเทศไทยในปััจจุุบััน  

แนวคิดิหรืือคติวิ่า่ด้ว้ยจกฺรฺวรฺตฺินิฺนฺี้้�  นับัเป็น็การเปลี่่�ยนแนวคิดิของพุทุธศาสนิกิชน

อย่่าง ชััดเจนที่่�เข้้าใจว่่า พระพุุทธเจ้้าทรงเป็็นเพีียงปุุถุุชนธรรมดาสามััญที่่�ทรงสละพระราช

ทรััพย์์ ความสุุข สบาย เสด็็จออกผนวช  ทรงบำเพ็็ญความเพีียรกอปรด้้วยความเพีียรที่่�ทรง



Journal of Buddhist Arts  | Vol.5 No. 2   July - December 2022 |

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

92

สั่่�งสมมาหลายภพชาติินัับ ไม่่ถ้้วน  จนทรงบรรลุุอนุุตตรสััมมาสััมโพธิิญาณ  เต็็มเปี่่�ยมด้้วย

พระปััญญาญาณอัันประเสริิฐ  เม่ื่�อ แนวคิดจกฺฺรวรฺฺติินฺฺเข้้ามามีีอิิทธิิพลของพุุทธศาสนิิกชน  

พระพุุทธเจ้้าจึึงทรงมีีพระสถานะอัันเป็็นทิิพย์์ ประกอบด้้วยเครื่่�องทรงอัันวิิจิิตรอลัังการ  เกิิด

แรงบัันดาลใจให้้ศิิลปิินสร้้างพระพุุทธรููปในลัักษณะ ทรงเครื่่�องอย่่างพระมหากษััตริิย์์  เพื่่�อ

แสดงพระสถานะที่่�อยู่่�เหนืือมนุุษย์์ธรรมดา

นอกจากนี้้� ในคติิของพระพุุทธศาสนานิิกายมหายาน ยัังมีีความเชื่่�อเรื่่�องพระไวย

โรจนะซึ่่�ง ฝ่่ายมหายานเชื่่�อว่่า อาทิิพุุทธ (ช่ื่�อพระพุุทธเจ้้า) เป็็นพระพุุทธเจ้้าที่่�อุุบััติิขึ้้�นพร้้อม

กัับโลก หรืือเรีียกว่า ธรรมกาย (ในภาษาสัันสกฤต เรีียก พระสมัันตรพุุทธเจ้้า) เป็็นต้้นกำเนิิด

แห่ง่พระพุทุธเจ้า้ทั้้�งหลายทั้้�ง จักัรวาลที่่�เรียีกว่า ธยานิิพุทุธ ซึ่่�งหมายถึึงพระพุทุธเจ้า้ 5 พระองค์์ 

ได้้แก่่ (ชััชวาล อััชฌากุุล, 2560: 127)

1) พระไวยโรจนะ หรืืออีีกชื่่�อหนึ่่�งคืือ มหาสุุริิยประภา พระปฐมพุุทธะ

2) พระอัักโษภยะพุุทธะ

3) พระอโมฆะสิิทธพุุทธะ

4) พระรััตนสััมภวะพุุทธะ

5) พระอมิิตาภะพุุทธะ

เรื่่�องพระไวยโรจนะนี้้� พระวิศิวภัทร สื่่�อว่่างตูู  (มณีีปััทมเกตุ) ได้้กรุณาให้้ข้้อมููลจาก

การ สัมัภาษณ์ ว่่า “พระไวโรจนะ  ซึ่่�งทางมหายานนับัว่่าเป็็นพระธยานิพิุทุธะ 1 ใน 5 องค์์ ทรงเป็็น 

ประธานของพระพุุทธะทั้้�ง 5 นั้้�น พระไวโรจนะ มิใิช่่ พระพุุทธเจ้้าองค์์ปฐม แต่่ทรงเป็็นธยานิิพุทุธที่่�

สถิติ ณ พุทุธเกษตร อันัอาจจะกล่าวได้้เป็็นต้้นธรรมต้้นธาตุขุองพระพุทุธเจ้้าทั้้�งปวงก็ว่็่าได้้ แต่่มิใิช่่

พระพุทุธเจ้้าที่่�อุบุัตัิลิงมายังัมนุษุยโลก ดังัเช่่นสมเด็จ็องค์์ปฐม” และศึึกษาพระสูตูรมหายานของ

จีนีแล้้วจะพบว่่า ปรากฏคัมัภีร์ี์ที่่�ชื่่�อ อวตังสะ ที่่�บรรยายว่่าพระสัมัโภคกายพุทุธเจ้้า งดงามอลังัการ 

พระสูตูรฝ่่ายวัชัรยานหลายเล่่ม ที่่�กล่าวว่าพระพุทุธเจ้้าทรงเบญจมาลา และเครื่่�องวิภิูษูิติอลังัการ 

อีกีด้วย  (ชััชวาล อััชฌากุุล, 2560: 128)

สำหรัับในประเทศไทยมีีปรากฏชััดในสมััยสุุโขทััย ปรากฏชััดในสมััยกรุงสุุโขทััย 

เมื่่�อมีีการพระราชนิิพนธ์์ ไตรภููมิิพระร่่วง และได้้กล่่าวถึึงพระเจ้้าจัักรพรรดิิราช สมบััติิของ

พระเจ้้าจัักรพรรดิิ และความตอนหนึ่่�งได้้ กล่าวถึึง กงจัักรแก้้ว ซึ่่�งมีีนััยยะสำคััญประการหนึ่่�ง 

คืือ การบังัเกิดิของพระมหาจักัรพรรดิ ิพระสัมัมาสัมัพุทุธเจ้า้ และพระปัจัเจกพุทุธเจ้า้ นั้้�นจะไม่่



วารสารพุทธศิลปกรรม | ปีที่ 5 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม  2565|

Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

93

บังัเกิดิขึ้้�นพร้อ้มกันั ดังัความตอนหนึ่่�งที่่�ว่า่  “อันัว่า่กงจักัรแก้ว้นั้้�นไใช่ ่อินิท์แ์ลพรหมเทพยดาผู้้�

มีฤีทธานุุภาพ กระทำกงจัักร แก้้วนั้้�นหามิิได้้แลกงจัักรแก้้วนั้้�น หากเป็็นเองแลเกิิด สำหรัับบุุญ

ท่่านผู้้�เป็็นพระญามหาจัักรพรรดิิราชเจ้้านั้้�น แลฯ ผิิเมื่่�อว่่ากััลปอัันใดแล บ่่มีีพระพุุทธเจ้้าและ

พระปััจเจกโพธิิไส้้ จึึงมีีพระญามหาจัักรพรรดิิแทนไส้้”  ข้้อความตอนนี้้�ย่่อมแสดงสถาวะของ

พระสััมมาสััมพุุทธเจ้้าอย่่างชััดเจนว่่า มีีสภาวะเสมอด้้วยพระเจ้้าจัักรพรรดิิ โดยแฝงนััยยะการ

ยกย่อ่งพระสัมัมาสัมัพุทุธเจ้า้เป็น็ธรรมจักัรดิริาช ซ่ึ่�งคติคิวามเชื่่�อการสร้า้งพระพุทุธรูปูแบบนี้้�มีี

อิิทธิิพลอย่่างยิ่่�งต่่อแนวคิิดการสร้้างพระพุุทธรููปทรงเครื่่�องในยุุคสมััยอยุุธยาสืืบมา 

การสร้้างพระพุุทธเจ้้าทรงเครื่่�องตามคติิพระศรีีอาริิยเมตไตรย
พระปฏิิมาของพระศรีีอาริิยเมตไตรย ที่่�สัันนิิษฐานว่่าอาจเป็็นพระพุุทธรููปทรง

เครื่่�องที่่�สร้้างในศิิลปะอยุุธยานั้้�น คงจะหมายถึึงพระเมตไตรยโพธิิสััตว์์อนาคตพุุทธเจ้้าคติิ

เดีียวกัับที่่�พบในศิิลปะอิินเดีียตั้้�งแต่่สมััยคัันธาระ นัับถืือกัันมากทั้้�งในพุุทธศาสนามหายาน

และหิินยาน พระเมตไตรยโดยปกติิมีีลัักษณะทางประติิมานวิิทยาเฉพาะองค์์ คืือ พระหััตถ์์

ขวามัักถืือดอกบัว และมีีรููปสถููปประดัับบนด้้านหน้้า มงกุุฎ หรืือมวยผม ในดิินแดนเอเชีีย

ตะวัันออกเฉีียงใต้้นัับถืือพระศรีีอาริิยเมตไตรอย่่างมาก โดยถืือว่่าเป็็นพระโพธิิสััตว์์องค์์หนึ่่�งที่่�

จะมาตรััสรู้้�เป็็นพระสััมมาสััมพุุทธเจ้้าองค์์ต่่อไป หลัังจากที่่�พระศรีีศากยมุุนีี พระพุุทธเจ้้าองค์์

ปััจจุุบัันปริินิิพพานได้้ 5,000 ปีี เรื่่�องราวของพระศรีีอาริิยเมตไตรยคงเป็็นที่่�เชื่่�อถืือ ศรััทธากััน

มากในดินิแดนแถบนี้้� เช่น่ ทางล้า้นนาไทย ประมาณพุทุธศตวรรษ ที่่� 17 – 18 และทางสุโุขทัยั 

ประมาณพุุทธศตวรรษที่่� 19 – 20 เล่่าถึึงพระมาลััย ได้้ไปพบพระศรีีอาริิยเมตไตรยในสวรรค์์

ชั้้�นดุุสิติ ส่ว่นในอาณาจักัรสุโุขทัยั พระมหาธรรมราชาลิิ ไทยทรงแต่ง่ไตรภููมิพิระร่ว่ง เพื่่�อจุุดมุ่่�ง

หมายประการหนึ่่�งสำหรัับผู้้�ที่่�ยังัเวียีนว่า่ยยในไตรภูมูิ ิได้ส้ะสมหรืือสร้้างคุณุงามความดีีจะได้ไ้ป

เกิิดพบพระศรีีอาริิย์์ (พระราชวรมุุนีี, 2529: 47) ซึ่่�งพระศรีีอาริิย์์ได้้กล่่าวไว้้ว่่า ผู้้�ใดปรารถนา

จะได้้พบพระองค์์ใหม่่ฟัังเทศน์์มหาชาติิให้้จบภายใน 1 วััน ทั้้�งตั้้�งเครื่่�องบููชาให้้ครบสิ่่�งละพััน 

และต้้อง เว้้นจาการทำบาปทั้้�งปวง จึึงจะได้้เกิิดมาในชาติิของพระองค์์ที่่�เป็็นโลกแห่่อุุดมคติิ มีี

แต่่ความสุุขสบาย โดยเสมอภาค



Journal of Buddhist Arts  | Vol.5 No. 2   July - December 2022 |

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

94

ภาพที่่� 2 พระศรีีอาริิยเมตไตรย วััดพิิชยญาติิการาม เขตคลองสาร กรุุงเทพมหานคร

ความเชื่่�อที่่�ว่่าพระโพธิิสััตว์์ คืือ ผู้้�ที่่�ปรารถนาที่่�จะบัังเกิิดมาตรััสรู้้�อนุุตตรสััมมา

สััมโพธิิญาณในอนาคต ตามคติิของพระพุุทธศาสนานิิกายมหายานมีีความเชื่่�อว่่า สวรรค์์ชั้้�นนี้้�

อยู่่�สููงกว่่าชั้้�นยามาไป168,000 โยชน์์ มีีปราสาทแก้้ว ปราสาททอง ล้้อมรอบด้้วยกำแพงแก้้ว 

มีีสวน สระบััวสวยงามยิ่่�งกว่าสวรรค์์ชั้้�นที่่�อยู่่�ต่่ำกว่า เป็็นที่่�ประทัับของพระโพธิิสััตว์์ทั้้�งหลาย

และว่า่ที่่�พระอัคัรสาวก ดังัปรากฏในไตรภูมูิพิระร่ว่งในเวลาต่อ่มา อุดุมคติเิรื่่�องพระโพธิสัิัตว์น์ี้้� 

มีีความสำคััญมากในมหายาน ทุุกคนเจริิญรอยตามพระพุุทธเจ้้าทุุกพระองค์์เคยปฏิิบััติิกัันมา 

โดยการบำเพ็็ญตนเพ่ื่�อช่่วยเหลืือสรรพสััตว์์เป็็น “พระโพธิิสััตว์์” มหายานมุ่่�งเน้้นต่่อการดำรง



วารสารพุทธศิลปกรรม | ปีที่ 5 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม  2565|

Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

95

ชีีวิิตเพื่่�อให้้  เข้้าถึึงความเป็็นพระพุุทธเจ้้าเพื่่�อจะได้้  สั่่�งสอนสรรพสััตว์์ให้้หลุุดพ้้น พระองค์์

บำเพ็็ญบารมีเีพื่่�อช่ว่ยเหลืือสรรพสัตัว์ใ์ห้พ้้น้ทุกุข์ ด้ว้ยเหตุุนี้้�พุุทธศาสนิิกฝ่่ายมหายานจึึงบำเพ็ญ็

ตนเช่่นนั้้�น เพราะตระหนัักดีีว่่า ทุุกคนสามารถบรรลุุโพธิิภาวะได้้

เนื่่�องจากสรรพสััตว์์นั้้�นมีี “โพธิิจิิต” คืือจิิตที่่�จะบรรลุุโพธิิได้้ อยู่่�ในตนอยู่่�แล้้ว 

อุดุมการณ์์ในการเป็็นพระโพธิิสัตัว์์ “อุุดมคติิของฝ่า่ยมหายาน สอนให้้  ทุกุคนบำเพ็็ญตนเป็็น

พระโพธิสิัตัว์เ์พื่่�อที่่�จะได้ ้ ช่ว่ยปลดเปลื้้�องทุุกข์ข์องสัตัว์โ์ลกได้ก้ว้า้งขวาง พระโพธิสิัตัว์ ์หมายถึงึ 

ผู้้�ที่่�จะได้ต้รัสัรู้้�เป็น็พระพุทุธเจ้า้ (เสถียีร โพธินิันัทะ, 2516: ฐ) ดังันั้้�น จึึงมีกีารนับัถืือพระโพธิสิัตัว์์ 

หลายพระองค์ ์และมีกีารสร้า้งรูปูเคารพเพื่่�อเป็น็ที่่�สักัการะบูชูา เนื่่�องจากพระโพธิสิัตัว์ท์ั้้�งปวง

นั้้�น มีสีภาวะอัันเป็น็ทิพิย์อ์ยู่่�แล้้ว จึึงมีกีารสร้า้งรูปูลัักษณ์ด้์้วยการทรงเครื่่�องอย่า่งวิจิิติร แต่่จะ

น้้อยกว่าพระพุุทธเจ้้า การสร้้างพระโพธิิสััตว์์ในคติิของพระพุุทธศาสนานิิกายมหายานนี้้� มััก

ปรากฏพระโพธิิสััตว์์สำคััญๆ ดัังนี้้�

1) พระนางปรััชญาปารมิิตา ทรงเป็็นเทวนารีีในพุุทธศาสนาลััทธิิวััชรยานหรืือ

ตันัตระยานพระนางปรัชัญาปารมิติาทรงเป็น็เทวนารีใีนกุลุหรืือสายสกุลุของพระอมิติาภพุทธะ

ประจำทิศิตะวันัตก จึึงทรงมีรีูปูพระชินิอมิติาภะ ซึ่่�งเป็น็พระพุทุธรูปูประทับัปางสมาธิบินพระ

เศีียร รููปลัักษณ์์ของพระนางมีีสีีกายขาวหรืือเหลืือง มีีหลายแขน พระหััตถ์์อยู่่�ในทำธรรมจัักร

มุทุรา ถืือดอกบัวั คัมัภีีร์ล์ูกูประคำ หรืือวัชัระ ลักัษณะเด่น่ของพระนางคืือเป็น็ที่่�รวมของพระธ

ยานิพิุทุธะทั้้�งหลายไว  ด้ว้ยกันัซึ่่�งเป็น็การสะทอนปรัชัญาธรรมคืือความว่า่งที่่�สามารถแทรกซึึม

เป็น็องค์์ประกอบในทุุกสิ่่�ง พระกรคู่่�หน้้าของพระปรััชญาปารมิิตาทรงอยู่่�ในทำ หมุุนธรรมจัักร 

หรืือธรรมจัักรมุุทฺฺรา ด้้านหลัังพระองค์์เป็็นดอกบััวสีขาว มีีคััมภีีร์์ปรััชญาปารมิิตาวางอยู่่�บน

ดอกบััว ส่่วนในศิิลปะกััมพููชา มัักปรากฏในรููปสองกรพระหััตถ์์ขวาทรงถืือคััมภีีร์์ปรััชญาปาร

มิติา พระหัตัถ์ซ์้า้ยทรงถืือดอกบัวัหรืือ พระหัตัถ์์ขวาทรงถืือดอกบัวั และพระหัตัถ์ซ์้า้ยถืือคัมัภีรี์์ 

พระนางแบ่่งตามวรรณะได้้เป็็น 3 วรรณะ คืือ (ผาสุุข อิินทราวุุธ, 2543: 77)

(1) สิิตปรััชญาปารมิิตา หรืือวรรณะขาว ประทัับบนดอกบััวขาว พระหััตถ์์ ถืือ

ดอกบััว และคััมภีีร์์ ไม่่มีีปางดุุร้้าย

(2) ปิิตปรััชญาปารมิิตา หรืือวรรณะเหลืือง พระหััตถ์์ทำปางธรรมจัักร รููปปั้้�นของ

วรรณะนี้้�พบมากในเกาะชวา

(3) กนกปรััชญาปารมิิตา หรืือวรรณะทอง คล้้ายวรรณะเหลืืองแต่่เพิ่่�มจำนวน



Journal of Buddhist Arts  | Vol.5 No. 2   July - December 2022 |

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

96

ดอกบััวและคััมภีีร์์ให้้  มากขึ้้�น เป็็นที่่�นิิยมในอิินเดีีย

นอกจากนี้้�ยัังมีีการสร้้างรููปของพระปรััชญาปารมิิตาในแบบวััชรยาน ซ่ึ่�งมีีหลาย

เศีียรโดยมากมีี 11 เศีียร 22 กร พระหััตถ์์ถืือคััมภีีร์์ ดอกบััว ธนูู ลููกศร ประคำ

2) พระอวโลกิเิตศวร เป็น็พระโพธิสิัตัว์อ์งค์ส์ำคัญัของพระพุทุธศาสนามหายาน ที่่�

มีผีู้้�  เคารพศรัทัธามากที่่�สุดุ และเป็น็บุคุลาธิษิฐานแห่ง่มหากรุณุาคุณุของพระพุทุธเจ้า้ทั้้�งปวง 

เรื่่�องราวของพระอวโลกิิเตศวรปรากฏอยู่่�ทั่่�วไปในคััมภีีร์์สัันสกฤตของมหายาน อาทิิ ปรััชญา

ปารมิิตาสููตร สััทธรรมปุุณฑรีีกสููตร และการััณฑวยูหสููตฺฺร คำว่่า อวโลกิเตศวร ได้้มีีผู้้�ให้้ความ

หมายไว้ ้ หลายนัยัด้ว้ยกััน แต่่โดยรูปูศัพัท์แ์ล้ว้ คำว่า่ อวโลกิเิตศวร มาจากคำสันัสกฤตสองคำ 

คืือ อวโลกิต กัับ อิิศวร แปลได้้ว่่า ผู้้�เป็็นใหญ่่ที่่�เฝ้้ามองจากเบื้้�องบน หรืือพระผู้้�ทัศนาดููโลก ซ่ึ่�ง

หมายถึึง เฝ้้าดููแลสรรพสััตว์์ที่่�ตกอยู่่�ในห่่วงทุุกข์์ (ผาสุุข อิินทราวุุธ, 2543: 130)

3) พระปััทมปาณีีโพธิิสััตว์์ พระปััทมปาณิิโพธิิสััตว์์เป็็นพระโพธิิสััตว์์ที่่�มีีผู้้�  นัับถืือ

ตั้้�งแต่่ช่่วงแรก ๆ  ก่่อนการกำเนิิดของนิิกายตัันตระ ชื่่�อของท่่านหมายถึึงผู้้�  ถืือดอกบััวปรากฏ

คู่่�กับัพระวััชรปาณีีโพธิิสัตัว์์ ในศิิลปะอิินเดีียแบบมถุุระเม่ื่�อพุุทธศตวรรษที่่� 7 บางครั้้�งปรากฏคู่่�

กัับพระมััญชุุศรีีและพระวััชรปาณิิเพื่่�อเป็็นตััวแทนของพระโพธิิสััตว์์จากโคตรทั้้�งสามคืือ ปััทม

โคตร ตถาคตโคตร และวัชัรโคตร ตามลำดับั รูปูลัักษณ์ข์องท่า่นต่า่งไปในแต่ล่ะท้อ้งที่่� โดยมาก

เป็็นรููปผู้้�  ชายถืือดอกบััว ต่่อมาได้้เพิ่่�มแจกัันใส่่น้้ำทิิพย์์ด้้วย บางท้้องที่่�ถืือว่่าเป็็นภาคสำแดง

ของพระอวโลกิิเตศวรโพธิิสััตว์์ (สุุมาลีี มหณรงค์์ชััย, 2547: 13)

4) พระวััชรปาณีีโพธิิสััตว์์ หมายถึึงพระโพธิิสััตว์์ผู้้�  ถืือสายฟ้้า หลัักฐานฝ่่ายบาลีี

ถืือว่่าเป็็นยักัษ์ท์ี่่�คอยคุมุครองพระพุทุธเจ้า้ ส่ว่นทางมหายานถืือว่า่เป็น็พระโพธิสิัตัว์ช์ั้้�นสูงูองค์์

หนึ่่�ง มัักปรากฏคู่่�กัับพระมััญชุุศรีีโพธิิสััตว์์และพระปััทมปาณิิโพธิิสััตว์์

ความเชื่่�อเกี่่�ยวกัับพระวััชรปาณิิอาจวิิวััฒนาการมาจากพระอิินทร์์ในศาสนา

พราหมณ์์ที่่�ถืือสายฟ้า้เช่น่กันั และอาจจะพัฒันามาจากความเชื่่�อเกี่่�ยวกับัพระมหาสถามปราปต์์

โพธิสิัตัว์ ์ชาวพุทุธมหายานถืือว่า่ท่า่นเป็น็พระโพธิสิัตัว์ท์ี่่�คุ้้�มครองนาคที่่�ควบคุมุเมฆฝน และนิยิม

สร้้างรููปของท่่านไว้้  ที่่�ประตููทางเข้้าวััดเพื่่�อขัับไล่่ความชั่่�วร้้าย

พระวัชัรปาณีมีีชีื่่�อจีนีว่า่กิมิกังัผ่อ่สักั จัดัอยู่่�ในกลุ่่�มเจ็ด็พระมหาโพธิิสัตัว์ต์ามความ

เชื่่�อของชาวจีีน แต่่มีีความสำคััญน้้อยกว่่าพระอวโลกิิเตศวรและพระกษิิติิครรภ์์โพธิิสััตว์์มาก 

(ผาสุุข อิินทราวุุธ, 2543: 123 -124)



วารสารพุทธศิลปกรรม | ปีที่ 5 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม  2565|

Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

97

5) พระสิิทธััตถะโพธิิสััตว์์ คติินี้้�น่่าจะเป็็นการสร้้างพระพุุทธรููปของพระพุุทธเจ้้า

ก่อ่นการตรัสัรู้้�   จึึงนิิยมสร้า้งในรูปูลักัษณ์ต่า่ง ๆ  ตามเหตุกุารณ์ใ์นพระพุุทธประวัตัิ ิเช่น่ ประสููติิ 

มหาภิเินษกรมณ์ ์หรืือ ทรงตัดัพระเมาลี ีรวมทั้้�ง เหตุกุารณ์ท์ี่่�ทรงผนวชแล้ว้แต่ย่ังัไม่บ่รรลุพุระ

โพธิิญาณก็็นัับว่่ารููปเคารพเช่่นนี้้� เป็็นรููปเคารพของพระมหาโพธิิสััตว์์ก่่อนตรััสรู้้�  (ผาสุุข อิิน

ทราวุุธ, 2543: 132)

การสร้้างพระพุุทธเจ้้าทรงเครื่่�องตามคติิคััมภีีร์์ชมพููบดีีสููตร
ชมพูบูดีสีูตูร คืือ คัมัภีีร์น์อกพระไตรปิฎิกที่่�กล่า่วถึงึเหตุกุารณ์เ์มื่่�อครั้้�งพระพุทุธเจ้า้

ทรง แสดงพุุทธาภินิิหิารด้ว้ยการเนรมิติพระองค์เ์ป็น็พระเจ้า้จัักรพรรดิเิพ่ื่�อทรงทรมานพระเจ้า้

ชมพููบดีี ให้้ละทิิฐิิมานะลงขณะประทัับอยู่่� ณ วััดเวฬุุวััน กรุุงราชคฤห์์ พระเจ้้าชมพููบดีีนี้้� เสวย

ราชย์์ครองเมืือง ปััญจาละมหานคร ทรงเป็็นกษััตริิย์์ ผู้้�มีีพระบรมเดชานุุภาพและฤทธานุุ

ภาพเป็็นอัันมากครั้้�งหน่ึ่�งได้้ไป รุุกรานพระเจ้้าพิิมพิิสารด้้วยความริิษยาว่่ามีีปราสาทที่่�งดงาม

และทรงใช้้วิิษศรไปร้้อยกรรณพระเจ้้าพิิมพิิสารแต่่ไม่่เป็็นผล ด้้วยมีีบารมีีสมเด็็จพระสััมมา

สััมพุุทธเจ้้าทรงคุ้้�มครองอยู่่� เมื่่�อความทราบถึึงสมเด็็จพระสััมมาสััมพุุทธเจ้้าทรงพิิจารณาว่่า 

พระเจ้า้ชมพูบูดีกีอปรด้้วยพระปัญัญาญาณและ บุญุบารมีี อาจสำเร็จ็อรหัตัผลได้ ้จึึงทรงแสดง

ปาฏิิหาริิย์์ ด้้วยการเนรมิิตพระองค์์ เป็็นพระเจ้้า จัักรพรรดิิ พร้้อมแสดงพุุทธาภิินิิหารด้้วย

ประการต่่าง ๆ  เพ่ื่�อทรมานพระเจ้า้ชมพูบูดีใีห้ล้ะทิฐิิิมานะ แล้้วยินิยอมน้้อมรัับฟัังพระสัทัธรรม

แห่ง่สมเด็จ็พระบรมศาสดา จนในที่่�สุดุพระเจ้า้ชมพููบดีไีด้ท้รงละ ทิฐิิมิานะจนสิ้้�น ทรงสละราช

สมบััติิออกผนวชกัับสมเด็็จพระบรมศาสดาด้้วยเอหิิภิิกขุุอุุปสััมปทา ชมพููบดีีสููตรนี้้� มีีอิิทธิิพล

อย่่างยิ่่�งต่่อการสร้้างพระพุุทธรููปทรงเครื่่�อง โดยเฉพาะใน สัังคมไทย ที่่�เชื่่�อถืือกัันว่่าเป็็นต้้น

ตำนานของการสร้้างพระพุุทธรููปทรงเครื่่�อง จึึงเป็็นที่่�มาของการเรีียก พระพุุทธรููปทรงเครื่่�อง

นี้้�ว่า่ ปางโปรดพระเจ้า้ชมพูบูดี ีที่่�มาของคัมัภีีร์ ์ชมพูบูดีสีูตูรนี้้� ไม่ป่รากฏต้น้เค้า้ที่่�แน่ช่ัดั สมเด็จ็

พระเจ้้าบรมวงศ์์เธอ กรมพระยาดำรงราชานุุภาพ ทรงสัันนิิษฐานว่่าเรื่่�องท้้าวมหาชมพููนี้้�เป็็น

เรื่่�องพระพุุทธประวััติิ เมื่่�อครั้้�งที่่�พระพุุทธองค์์ทรงกระทำปาฏิิหาริิย์์ทรมานท้้าวมหาชมพูู ผู้้�มี

ฤทธานุุภาพหาตััวสู้้�มิิได้้ ให้้ละพยศ ยอมเป็็นพุุทธสาวกพวกจีนแลญวนที่่�ถืือพระพุุทธศาสนา

ตามลััทธิิมหายาน กล่่าวกัันว่่าท้้าวมหาชมพูู เป็็นนายทหารเอกของจััตุุโลกบาล ครั้้�นพระพุุทธ

องค์์ทรงทรมานให้้เลื่่�อมใสพระรััตนตรััยแล้้วแต่่ นั้้�น ก็็รัับเป็็นผู้้�รักษาพระธรรมวิินััยต่่อมา (สม

เด็็จฯ กรมพระยาดํํารงราชานุุภาพ, 2464: ก - ข)



Journal of Buddhist Arts  | Vol.5 No. 2   July - December 2022 |

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

98

สมเด็จ็พระเจ้า้บรมวงศ์เ์ธอ กรมพระยาดำรงราชานุุภาพ ทรงตั้้�งข้อ้สัันนิษิฐานเกี่่�ยว

กับัต้น้ฉบับัหนังัสืือชมพูบูดีสีูตูรที่่�พบในประเทศไทยว่า่ น่า่จะเป็น็เรื่่�องที่่�แต่ง่ขึ้้�น โดยการนำวัตัถุุ

นิิทานทางพุุทธศาสนามหายาน มาแต่่งเป็็นอรรถกถาภาษาบาลีีขึ้้�นในประเทศไทย ภายหลััง

หนัังสืือจามเทวีีวงศ์์ และ รััตนพิิมพวงศ์์ ด้้วยเหตุุนี้้�จึึงไม่่ปรากฏแหล่่งที่่�มาของชมพููบดีีสููตรใน

พระไตรปิฎิก และพระสูตูรต่า่ง ๆ  ทั้้�งในและนอกนิบิาตเลย จึึงได้จ้ัดัให้เ้ป็น็หนังัสืืออยู่่�ในหมวด

สุุตตสัังคหะ คืือ หนัังสืือสัังเคราะห์์ให้้อยู่่�ในหมวดพระสุุตตัันตปิิฎก พุุทธศาสนิิกชนเชื่่�อถืือกััน

มาแต่่โบราณ ว่า่เป็็นต้้นตำนานของพระพุุทธรููปปางทรงเคร่ื่�องที่่�เรียีกกันว่่า “ปางโปรดพระยา

ชมพูู” หรืือ “ปางทรมานพญามหาชมพูู” (พระมหาขนบ สหายปญฺฺโญ, 2560: 2)

วรรณกรรมเรื่่�องนี้้�มีีที่่�มาจากพระสููตรเรื่่�อง “ชมฺฺพููปติิสุุตฺฺต” หรืือ “ชมพููบดีีสููตร” 

โดยต้น้ฉบับัหนังัสืือชมพูบูดีสีูตูรที่่�พบในประเทศไทยมีพีัฒันาการมาจากการนำวัตัถุุนิทิาน ทาง

พระพุุทธศาสนามหายาน มาแต่่งเป็็นอรรถกถาภาษาบาลีีขึ้้�นในประเทศไทย ด้้วยเหตุุนี้้�จึึงไม่่ 

ปรากฏแหล่่งที่่�มาของชมพููบดีีสููตรในพระไตรปิิฎก และพระสููตรต่่าง ๆ  ทั้้�งในและนอกนิบาต

เลย จึึงได้ ้จัดัให้เ้ป็น็หนังัสืืออยู่่�ในหมวดสุตุตสังัคหะ คืือ หนังัสืือสังัเคราะห์ใ์ห้อ้ยู่่�ในหมวดพระ

สุุตตัันตปิิฎกเรื่่�อง ชมพููบดีีสููตรนี้้�เผยแผ่่เข้้าสู่่� ประเทศไทยโดยพระภิิกษุุชาวทิิเบต และจาก

ประเทศไทยก็็ได้เ้ผยแผ่่เข้า้ไป ยังัลังักาทวีีป หรืือประเทศศรีีลังักา ในสมััยของพระเจ้า้อยู่่�หัวบรม

โกศ ประมาณปีี พ.ศ.2298-2299 ชมพูบูดีสีูตูรนี้้�คงเป็น็ที่่�นิยิมในอยุธุยาตอนปลาย และได้แ้พร่่

หลายมาจนถึึงรััตนโกสินทร์ต์อนต้้น หลังัจากนั้้�นก็ไ็ด้้แพร่ห่ลายไปทั่่�วทุกุภาคของประเทศไทย 

(พระมหาขนบ สหายปญฺฺโญ, 2560: 316) คติินิิยมเรื่่�องคััมภีีร์์ชมพููบดีีสููตร เป็็นพระสููตรนอก

นิิบาต จััดอยู่่�ในหมวดสุุตตสัังคหะ เป็็นต้้นตำนานที่่�ตอกย้้ำของคติิการสร้้างพระพุุทธรููปปาง

ทรงเครื่่�องที่่�เรีียกกัันว่่า “ปางโปรดพระยาชมพูู” หรืือ “ปางทรมานพญามหาชมพูู” พระสููตร

ได้้รัับความนิิยมแพร่่หลายทั้้�งในพม่่า ล้้านนา ล้้านช้้าง อยุุธยา เขมร



วารสารพุทธศิลปกรรม | ปีที่ 5 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม  2565|

Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

99

ภาพที่่� 3 ประติิมากรรมมีีจารึึกว่่าชมพููปติิ สมบััติิของหลวงบริิบาลบุุรีีภััณฑ์์

ที่่�มา: Alexander B. Griswold, “Notes of the Art of Siam, No. 5 The Con-

vention of Jambupati,” Artibus Asiae XXIV, 3-4 (1961): 297.



Journal of Buddhist Arts  | Vol.5 No. 2   July - December 2022 |

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

100

องค�ความรู้้�จาการศึึกษา
องค์์ความรู้้�จากการศึึกษาเรื่่�อง คติิการสร้้างพระพุุทธรููปทรงเคร่ื่�อง สามารถสรุุป

เป็็นแผนผัังได้้ดัังนี้้�

 

-

คติิการสร้้างพระพุุทธรููปทรงเคร่ื่�อง มาจาก 3 คติิ คืือ 1. คติิจกฺฺรวรฺฺติินฺฺ คืือ ความ

เป็็นจัักรพรรดิิราช ของพระพุุทธศาสนานิิกายมหายาน 2. คติิพระศรีีอาริิยเมตไตรย และ 3. 

คติิคััมภีีร์์ชมพููบดีีสููตร เพื่่�อแสดงความเคารพและศรััทธาในพระพุุทธเจ้้า และการเสริิมสร้้าง

ความเชื่่�อและความสำคััญของพระพุุทธศาสนาก่่อให้้เกิิดศิิลปะที่่�งดงามและน่่าทึ่่�ง เสริิมสร้้าง

ความเชื่่�อและความสำคััญของพระพุุทธศาสนา



วารสารพุทธศิลปกรรม | ปีที่ 5 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม  2565|

Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

101

สรุุป
การสร้้างพระพุุทธรููปทรงเครื่่�องในพุุทธศาสนา โดยมุ่่�งเน้้นที่่�คติิและความเชื่่�อที่่�

เกี่่�ยวข้้องกัับการสร้้างพระพุุทธรููปมีีลัักษณะการเคารพแทนองค์์สััมมาสััมพุุทธเจ้้า และมััก

มีีรููปแบบครองจีีวรตามจริิงของพระภิิกษุุสงฆ์์ และมีีการพััฒนาให้้มีีลัักษณะของจัักรพรรดิิ

หรืือกษััตริิย์์ มาจากการถวายเครื่่�องประดัับแด่่พระพุุทธรููป นอกจากนี้้�ยัังมีีการสร้้างพระพุุทธ

รููปทรงเคร่ื่�องตามคติิของพุุทธศาสนามหายาน ที่่�ยกย่องพระสััมมาสััมพุุทธเจ้้าให้้มีีฐานะเป็็น

จักัรพรรดิิราช และมีีการสร้้างพระพุุทธรููปตามคติิพระศรีีอาริิยเมตไตรย ซ่ึ่�งเป็็นพระเมตไตรย

โพธิิสััตว์์อนาคตพุุทธเจ้้า. การสร้้างพระพุุทธรููปทรงเคร่ื่�องยัังมีีการสร้้างตามคติิพุุทธศาสนา

นิิกายมหายาน โดยเฉพาะอย่่างยิ่่�งนิิกายวััชรยาน ซ่ึ่�งมัักจะไปเยืือนสถานที่่�สำคััญตามพุุทธ

ประวััติิ ด้้วยความเชื่่�อและคติิที่่�ลึึกซึ้้�งในพระพุุทธศาสนา การสร้้างพระพุุทธรููปทรงเคร่ื่�องไม่่

เพียีงแต่เ่ป็น็การสร้า้งศิลิปะที่่�งดงามและน่า่ทึ่่�ง แต่ย่ังัเป็น็การเสริมิสร้้างความเคารพและความ

บูชูาต่อ่พระพุทุธเจ้า้อย่า่งสูงูสุดุ. การสร้า้งพระพุทุธรูปูทรงเครื่่�องเป็น็การแสดงถึงึความเคารพ

และความสำคััญของพระพุุทธศาสนาในชีีวิิตประจำวัันของผู้้�นัับถืือ

บรรณานุุกรม
ชััชวาล อััชฌากุุล. (2560). “คติิการสร้้างพระพุุทธรููปทรงเครื่่�องในสัังคมไทย.” ดุุษฏีี

นิิพนธ์์พุุทธศาสตรดุุษฎีีบััณฑิิต. สาขาวิิชาพระพุุทธศาสนา บััณฑิิตวิิทยาลััย: 

มหาวิิทยาลััยมหาจุุฬาลงกกรราชวิิทยาลััย.

ณััฐา คุ้้�มแก้้ว. (2552). “การศึึกษาเชิิงวิิเคราะห์์วรรณกรรมภาคใต้้เรื่่�อองพระยาชมพูู.” 

วิิทยานิิพนธ์์ปริิญญามหาบััณฑิิต. สาขาวิิชาจารึึกภาษาไทย บััณฑิิตวิิทยาลััย 

มหาวิิทยาลััยศิิลปากร.

ธนภัทัร์ ์ลิ้้�มหัสันัยักุลุ. (2558). “ชมพููบดีสีูตูรในจิติรกรรมฝาผนัังช่ว่งพุทุธศตวรรษที่่� 24 – 25.” 

วิิทยานิิพนธ์์ศิิลปศาสตรมหาบััณฑิิต. บััณฑิิตวิิทยาลััย: มหาวิิทยาลััยศิิลปากร.

ผาสุขุ อินิทราวุธุ. (2530). พุทุธศาสนาและประติมิานวิทิยา. นครปฐม: โรงพิมิพ*มหาวิทิยาลััย

ศิิลปากร.

ผาสุุข อิินทราวุุธ. (2543). พุุทธปฏิิมาฝ่่ายมหายาน. กรุุงเทพมหานคร: โรงพิิมพ์์อัักษรสมััย.

พระมหาขนบ สหายปญฺฺโญ. (2560). “การวิิเคราะห์์วรรณกรรมลายลัักษณ์เรื่่�องท้้าวชมพูู



Journal of Buddhist Arts  | Vol.5 No. 2   July - December 2022 |

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่

102

ฉบับัภาคใต้.้” วิทิยานิพินธ์พุ์ุทธศาสตรดุษุฎีบีัณัฑิติ,  สาขาวิชิาพระพุทุธศาสนา 

บััณฑิิตวิิทยาลััย: มหาวิิทยาลััยมหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย.

พระมหาขนบ สหายปญฺโฺญ. (2560). “การวิเิคราะห์ว์รรณกรรมลายลักัษณ์เ์รื่่�องท้า้วชมพูฉูบับั

ภาคใต้.้”ดุษุฎีนีิพินธ์พ์ุทุธศาสตรดุุษฎีบีัณัฑิิต.  สาขาวิชิาพระพุทุธศาสนา บัณัฑิติ

วิิทยาลััย: มหาวิิทยาลััยมหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย.

พระราชวรมุุนีี . (2529). ไตรภููมิิพระร่่วง-อิิทธิิพลต่อสัังคมไทย. พิิมพ์์ครั้้�งที่่�  2. 

กรุุงเทพมหานคร: มููลนิิธิิโกมลคีีมทอง.

ศานติิ ภัักดีีคํํา. (2549). “จิิตรกรรมฝาผนัังเรื่่�อง “ท้้าวมหาชมพูู” พระอุุโบสถ วััดนางนอง

วรวิิหาร.” เมืืองโบราณ. 32(3), 33.

สมเด็็จพระเจ้้าบรมวงค์์เธอ กรมพระยาดำรงราชานุุภาพ. (2545). ตำนานพุุทธเจดีย์์, 

กรุุงเทพมหานคร : มติิชน.

แสง มนวิิทููร, แปล. (2512). คััมภีีร์์ลลิิตวิิสตระ พระพุุทธประวััติิฝ่่ายมหายาน. 

กรุุงเทพมหานคร: กรมศิิลปากร.

สมเด็็จฯ กรมพระยาดํํารงราชานุุภาพ. (2464). “อธิิบายเรื่่�องท้้าวมหาชมพูู.” เรื่่�องท้้าวมหา

ชมพูู. กรุุงเทพมหานคร: โรงพิิมพ์์โสภณพิิพรรฒธนากร.

เสถียีร โพธินิันัทะ. (2516). ชุมุนุมุพระสูตูรมหายาน. กรุงุเทพมหานคร: สำนักัพิมิพ์์ บรรณาคาร.

สุมุาลี ีมหณรงค์ช์ัยั. (2547). พระชิินพุุทธะทั้้�งห้้า. กรุงุเทพมหานคร: ศูนูย์ไ์ทยธิเิบต..หม่อ่มเจ้า้

สุภุัทัรดิศิ ดิศิกุลุ. (2519). ศิลิปะอินิเดียี. พิมิพ์ค์รั้้�งที่่� 2. กรุงุเทพมหานคร: องค์ก์าร

ค้้าของคุุรุุสภา.

หม่่อมหลวงสุุรสวััสดิ์์� สุุขสวััสดิ์์�. (2528). “การศึึกษาพระพิิมพ์์ภาคใต้้ของประเทศไทย.” 

วิิทยานิิพนธ์์ศิิลปะศาสตรมหาบััณฑิิต. สาขาวิิชาโบราณคดีีสมััยประวััติิศาสตร์์ 

มหาวิิทยาลััยศิิลปากร.

หอพระสมุุดวชิิรญาณ หลวงภััณฑลัักษณวิิจารย์์ (โป๊๊ กิิติิโกเศศ). (2464). เรื่่�องท้้าวมหาชมพูู. 

พระนคร: โสภณพิิพรรฒธนากร.

อรพิินท์์ พงษ์์ภัักดี และคณะ. (2521). อารยธรรมตะวัันออก. กรุงเทพมหานคร: คณะมนุุษย์

ศาสตร์์รามคำแหง.

Alexander B. Griswold. (1961). “Notes of the Art of Siam, No. 5 The Convention 

of Jambupati.” Artibus Asiae. XXIV, 3-4.A.K. Warder. (1970). Indian 



วารสารพุทธศิลปกรรม | ปีที่ 5 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม - ธันวาคม  2565|

Mahachulalongkornrajavidyalaya University,  Chiang  Mai  Campus

103

Buddhism. Delhi: Motitae Banarsidass.

Dorothy H.Fickle. (2517). “Crowned Buddha Images In Southeast Asia.” ศิิลปะ

และโบราณคดีีใน ประเทศไทย เล่่ม 1. ปราณบุุรีี: โรงพิิมพ์์ศููนย์์กลางมหารราบ

ค่่ายธนะรััขต์์.

Paul Mus. (1928). “Le Buddha Pare, Son Origine Indienne, Cakyamuni dans Ie Mo-

hayaniame  Miyen.” Bulletin de I’Ecole Francaise d’Extreme-Orient, 

Bulletin de l’Ecole Francaise d’Extreme-Orient.

Paul Mus, Le Buddha Pare, Son Origine Indienne. (1928). Cakyamunidans le Mo-

hayanisme Moyen. Bulletin de l’Ecole Francaise d’Extreme-Orient.

Rowland, Benjammin. (1961). “Bejewelled Buddha in Afghanistam.” Artibus 

Asiae. 24(1), 23.

Thiripyanchai U Mya. (1959). “The Origin of the Jumbupati Image.” Report of the 

director of  archaeology survey for the year ending. 30 September

Warder A.K.. (1970). Indian Buddhism. Delhi: Motilal Banarsidass.


