
156 | Journal of Social Sciences and Modern Integrated Sciences Vol.7 No.1 (January - June 2026) 

ส้มป่อย: บทบาทในพิธีกรรมและความเชื่อท้องถิ่นล้านนา 
Acacia Concinna (Sompoy): Role in Rituals and Local Beliefs of Lanna 

 
พระมหาศิวกร ปญฺญาวชิโร1, พระปลัดสุกฤษฏิ์ ปิยสีโล2,  

พระครูใบฎีกาเฉลิมพล อริยวํโส3 และ พระครูโสภิตชัยวงศ์4  
Phramaha Siwagorn Panyavajiro1, Phrapalad Sukrit Piyasilo2,  

Phrakhrubaidika Chalermpon Ariyavangso3 and Phrakhru Sophitchaiwong4 

 
Received: 28 May 2025; Revised: 13 July 2025; Accepted: 17 July 2025 

 
บทคัดย่อ 

บทความนี้มุ่งศึกษาความสำคัญของ “ส้มป่อย” ในบริบทของวัฒนธรรมล้านนา โดยเฉพาะ
ในพิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับความเชื่อในการชำระล้างสิ่งอัปมงคล ส้มป่อยมิได้เป็นเพียงพืชสมุนไพร
พื้นบ้านที่มีคุณสมบัติทางเภสัชกรรมและใช้ประโยชน์ในชีวิตประจำวันเท่านั้น แต่ยังมีนัยทางจิต
วิญญาณในฐานะพืชศักดิ์สิทธิ์ที่สัมพันธ์กับการปลดปล่อยเคราะห์กรรมและฟ้ืนฟูพลังชีวิต ความเชื่อ
ดังกล่าวสะท้อนผ่านการใช้ฝักส้มป่อยในพิธีสะเดาะเคราะห์ รดน้ำดำหัว และพิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับ
การเปลี่ยนผ่านช่วงชีวิต เช่น การเกิด การตาย องค์ความรู้เกี่ยวกับส้มป่อยจึงครอบคลุมทั้งด้าน
พฤกษศาสตร์ การแพทย์แผนโบราณ และวัฒนธรรมความเชื่อ ส้มป่อย” ไม่เพียงแต่ในฐานะพืช
สมุนไพร แต่ในฐานะสะพานเชื่อมโยงระหว่างธรรมชาติ ความเชื่อ จิตวิญญาณ และภูมิปัญญา
ท้องถิ่นล้านนา ซึ่งแสดงให้เห็นถึงความสัมพันธ์อันแนบแน่นระหว่างมนุษย์กับธรรมชาติ และความ
ต่อเนื่องของวัฒนธรรมผ่านพิธีกรรมที่ดำรงอยู่ร่วมกับวิถีชีวิตของชาวล้านนามาอย่างยาวนาน 

 
คำสำคัญ: ส้มป่อย; พิธีกรรม; ความเชื่อท้องถิ่น  
 

Abstract 
 This article explores the cultural significance of Som Poi (Acacia concinna) in 
the context of Lanna traditions, particularly its role in rituals associated with the 
purification of misfortune. Som Poi is not only a traditional medicinal plant with 
pharmacological benefits and practical daily uses, but also holds profound spiritual 
meaning. It is considered a sacred plant linked to the release of misfortune and the 

 
1 2 3 4 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย วิทยาเขตพะเยา; Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 
Phayao Campus 
Corresponding Author, E-mail: sukid.tha@mcu.ac.th 



วารสารสังคมศาสตร์และศาสตร์รวมสมัย ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2569) | 157 

rejuvenation of life force. This belief is reflected in the use of Som Poi pods in various 
rites, such as sadoh kroh (misfortune-lifting ritual), rod nam dam hua (water-pouring 
rite of respect), and life transition ceremonies such as birth and death. The body of 
knowledge surrounding Som Poi thus encompasses botany, traditional medicine, and 
cultural beliefs. It serves as a symbolic bridge between nature, belief systems, 
spirituality, and the local wisdom of Lanna, highlighting the deep-rooted connection 
between humans and nature, and the continuity of culture through rituals embedded 
in the everyday life of the Lanna people. 
 
Keywords: Sompoi; Ritual; Local belief 
 
บทนำ 

ล้านนา คือ อาณาจักรทางภาคเหนือของประเทศไทย ที่มีอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมอันโดด
เด่นและลุ่มลึก เกิดจากการผสมผสานระหว่างอิทธิพลทางศาสนา วรรณกรรมท้องถิ่น และวิถีชีวิต
ของผู้คนที่ผูกพันกับภูมิประเทศอันอุดมสมบูรณ์ ภูมิประเทศที่โอบล้อมด้วยภูเขาและสายน้ำ ได้หล่อ
หลอมให ้ชาวล ้านนาเก ิดความเช ื ่อในพล ังธรรมชาต ิและว ิญญ าณแห่งป ่าเขา ในขณะที่
พระพุทธศาสนา โดยเฉพาะนิกายเถรวาท ได้เข้ามามีบทบาทสำคัญในล้านนาตั้งแต่สมัยอาณาจักร
ล้านนาถือกำเนิดขึ้น ตั้งแต่การก่อตั้งอาณาจักรโดยพญามังราย และโดยเฉพาะอย่างยิ่งบทบาท
สำคัญของพญากือนาในการอาราธนาพระสุมนเถรจากสุโขทัยมาเผยแผ่พระพุทธศาสนาลังกาวงศ์ใน
ล้านนา ใน พ.ศ.1912 (สรัสวดี อ๋องสกุล, 2561) ทำให้วัดวาอารามกลายเป็นศูนย์กลางของชุมชน 
ทั้งในแง่การศึกษา การถ่ายทอดศีลธรรม และเป็นพื้นที่ประกอบพิธีกรรมที่มีความหมายลึกซึ้ง 
อิทธิพลของพระพุทธศาสนายังปรากฏในความเชื่อพื้นบ้านล้านนาผ่านการผสมผสานกับพิธีกรรม
เดิม เช่น พิธีสะเดาะเคราะห์ พิธีเรียกขวัญ ที่มักจะมีการสวดบทพระปริตรหรือบทสวดพุทธคุณเข้า
มาประกอบ ทำให้เกิดความศักดิ์สิทธิ์และช่วยย้ำถึงความคุ้มครองจากพระพุทธ พระธรรม และ
พระสงฆ ์(อรุณรัตน์ วิเชียรเขียว และเดวิด เค. วัยอาจ, 2543) 

แม้จะผสมผสานกับคติผีและความเชื่อดั้งเดิม พระพุทธศาสนายังคงทำหน้าที่เป็นรากฐาน
ทางจิตวิญญาณ ให้หลักธรรมและแนวทางการดำเนินชีวิต เช่น ความเมตตา ความเสียสละ การอยู่
ร่วมกันอย่างสันติ ซึ่งได้หล่อหลอมให้วิถีชีวิตล้านนามีเอกลักษณ์ และยึดมั่นในความสมดุลระหว่าง
โลกทางวัตถุและทางจิตใจ (กรมการศาสนา, 2560)  บทบาทของพิธีกรรมและความเชื่อท้องถิ่นใน
ล้านนา จึงมิใช่เพียงแค่การดำรงชีวิตทางวัฒนธรรม แต่ยังเป็นเครื่องมือสำคัญในการเชื่อมโยงอดีต 
ปัจจุบัน และอนาคตของชาวล้านนาเข้าด้วยกัน โดยคงความหมายและคุณค่าอย่างมั่นคง แม้ใน
สังคมสมัยใหม่ที่กำลังเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว (ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร, 2562) 

พิธีกรรมต่าง ๆ ตามความเชื่อของชาวล้านนนา เมื่อมีการกระทำขึ้นทุกคครั้งจึงมีการ
เชื่อมโยงเข้ากับจิตวิญญาณของบรรพชนอยู่เสมอ ชาวล้านนาเชื่อกันว่า   ในการประกอบพิธีกรรม



158 | Journal of Social Sciences and Modern Integrated Sciences Vol.7 No.1 (January - June 2026) 

ต่าง ๆ ต้องมีพืชที่มีความศักดิ์สิทธิ์ตามความเชื่อของบรรพบุรุษท่ีขาดไม่ได้ คือ “ส้มป่อย” ซึ่งเป็นพืช
สมุนไพรพื้นถิ่นที่ เป็นสื่อกลางสำคัญในการประกอบพิธีกรรมทางศาสนา และจารีตประเพณี ความ
เชื่อทางจิตวิญญาณ และมิติทางสังคมวัฒนธรรม ยังปรากฏอยู่ในพิธีกรรมทางจิตวิญญาณแทบจะทุก
พิธีกรรม ทำให้มีความสำคัญทั้งทางด้านจิตวิญญาณ นอกจากนี้ ส้มป่อยเป็นทั้งตำรับยาแผนพ้ืนบ้าน
โบราณ อาหารประจำถิ่น และยังปรากฎเชิงสัญญะลักษณ์ ที่แสดงออกถึงวิถีชีวิตชุมชนของคน
ล้านนาอีกด้วย ส้มป่อย เป็นพืชสมุนไพรพื้นเมืองที่มีการแพร่กระจายอย่างกว้างขวางในภูมิภาค
เอเชียใต้และเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ โดยเฉพาะในประเทศไทยตอนบนที่มีภูมิประเทศเป็นป่าเบญจ
พรรณและพื้นที่สูง ส้มป่อยมิได้เป็นเพียงพืชพื้นถิ่นที่มีคุณสมบัติทางพฤกษศาสตร์โดดเด่น เช่น ลำ
ต้นที่เลื้อยพัน กิ่งมีหนาม และฝักที่มีรสเปรี้ยว หากยังเป็นพืชที่มีบทบาทสำคัญทั้งในทางการใช้
ประโยชน์ด้านสุขภาพ วัฒนธรรม และพิธีกรรมท้องถิ่นมายาวนาน (คณะเภสัชศาสตร์ มหาวิทยาลัย
อุบลราชธานี, 2563)  

นอกจากนั้น ส้มป่อย ยังมีความสัมพันธ์อย่างแนบแน่นกับภูมิปัญญาและความเชื่อท้องถิ่น
ล้านนา โดยเฉพาะในด้านความเชื่อเกี่ยวกับการชำระล้างสิ่งอัปมงคล และการปลดปล่อยเคราะห์
กรรม ซึ่งสะท้อนให้เห็นผ่านการใช้ฝักส้มป่อยในพิธีกรรมสะเดาะเคราะห์ รดน้ำดำหัว และการ
ประกอบพิธีกรรมอื่น ๆ ที่เกี่ยวข้องกับการเปลี่ยนผ่านชีวิต (นรชาติ หอมสุวรรณ, 2560) ตลอดจน
การปรากฏอยู่ในวรรณกรรมพ้ืนบ้าน อาทิ ชาดกเรื่อง “พรหมจักร” ที่ส้มป่อยมีบทบาทเป็นสื่อกลาง
ของพลังธรรมชาติในการกำจัดอำนาจอธรรม (สิงฆะ วรรณสัย , 2522; ประคอง กระแสชัย, 2524) 
จากความหลากหลายของบทบาททางพฤกษศาสตร์ การแพทย์แผนโบราณ และความเชื ่อทาง
วัฒนธรรม การศึกษาส้มป่อย จึงเป็นการศึกษาท่ีไม่เพียงแต่ เพ่ือทำความเข้าใจพืชสมุนไพรชนิดหนึ่ง
เท่านั้น หากยังสะท้อนให้เห็นถึงพลวัตของภูมิปัญญาท้องถิ่น ความเชื่อ และวิถีชีวิตของผู้คนในสังคม
ล้านนาอีกด้วย 
 
เนื้อเรื่อง 
 1. ความสำคัญของส้มป่อย 

ส้มป่อย เป็นพืชพื้นเมืองที่พบได้ทั่วไปในภูมิภาคเอเชียใต้และเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ 
รวมถึงประเทศไทย ด้วยลักษณะทางพฤกษศาสตร์ที่โดดเด่น โดยเฉพาะอย่างยิ่งฝักที่มีรสเปรี้ยว ทำ
ให้ส้มป่อยมีบทบาทสำคัญในวิถีชีวิตของผู ้คนมาแต่โบราณ นอกเหนือจากการใช้ประโยชน์ใน
ครัวเรือนและการแพทย์แผนโบราณแล้ว ส้มป่อยยังมีความเชื่อมโยงกับความเชื่อทางวัฒนธรรมใน
ด้านการชำระล้างและความบริสุทธิ์ โดยเฉพาะในภูมิภาคล้านนา ส้มป่อยถูกนำมาใช้ในพิธีกรรม  
ต่าง ๆ เพ่ือ “ล้างซวย” หรือ “แก้เคล็ด” ตามความเชื่อพ้ืนบ้านว่ามีพลังในการขจัดสิ่งอัปมงคลและ
ส่งเสริมความเป็นสิริมงคล (จารุวรรณ วรรณศิริ, 2561; ศรีศักร วัลลิโภดม, 2543) 

ในเชิงพฤกษศาสตร์ ส้มป่อยอยู่ในวงศ์ย่อย MIMOSOIDEAE ของวงศ์ Fabaceae เป็นต้นไม้
พุ่มรอเลื้อยตามต้นไม้อ่ืนได้สูงถึง 6-7 เมตร ใบประกอบแบบขนนกสองชั้นคล้ายใบชะอมหรือกระถิน 
ดอกมีขนาดเล็กอัดแน่นในช่อกลม ออกตามปลายกิ่งหรือซอกใบ ฝักแบนยาวมีลักษณะลอนคลื่น 



วารสารสังคมศาสตร์และศาสตร์รวมสมัย ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2569) | 159 

ขนาด 7-9 เซนติเมตร เมื่อแก่เป็นสีน้ำตาลเข้มหรือดำ เมล็ดแบนรีสีดำ ฝักส้มป่อยมีรสเปรี้ยวจาก
สารประกอบซาโปนิน (Saponin) เช่น Acacinin A และ B สารเหล่านี้เมื่อแช่น้ำจะเกิดฟอง ช่วย
ชำระล้างสิ่งสกปรกได้ดี ฝักส้มป่อยจึงถูกนำมาใช้แทนสบู่หรือแชมพูตามธรรมชาติในอดีต  สรรพคุณ
ทางยาของส้มป่อยมีมากมาย เช่น ใบช่วยขับเสมหะ แก้บิด บำรุงโลหิต ดอกช่วยแก้เส้นเอ็นพิการ 
ฝักเป็นยาขับเสมหะ แก้ไอ แก้ผดผื่น เปลือกใช้เจริญอาหาร แก้ไอ ต้นและรากแก้ไข้ ท้องร่วง ฝี และ
ยังมีการนำส่วนต่างๆ ของส้มป่อยมาประกอบตำรับยาแก้ไอ ยาแก้รังแค หรือแม้แต่ตำรับสมุนไพร
สำหรับบำรุงร่างกาย (พเยาว์ เหมือนวงษ์, 2550) 

นอกจากนั้น ส้มป่อยยังเกี่ยวข้องกับอาหารพื้นเมืองภาคเหนือ โดยนิยมใช้ยอดและใบอ่อน
เป็นผักสดรับประทานคู่กับอาหารจำพวกลาบหรือแจ่ว ใส่ในแกงส้ม แกงบอน ต้มส้ม เพ่ือช่วยเพิ่มรส
เปรี้ยวและดับกลิ่นคาวปลา ยอดส้มป่อยมีวิตามินเอและเบต้าแคโรทีนสูง ช่วยต้านอนุมูลอิสระและ
เสริมสร้างภูมิคุ้มกัน ด้วยคุณสมบัติทั้งทางการใช้สอย การแพทย์พื้นบ้าน และคุณค่าทางโภชนาการ 
ส้มป่อยจึงมีความสำคัญอย่างยิ่งต่อวิถีชีวิต วัฒนธรรม และการดูแลสุขภาพของชุมชนล้านนาและ
ชุมชนไทยโดยรวมจนถึงปัจจุบัน (กรมอนามัย, 2561) 
 2. ภูมิปัญญาพื้นบ้านและท่ีมาทางประวัติศาสตร์ของส้มป่อยล้านนา 

ฝักส้มป่อย นอกเหนือจะเป็นต้นไม้ที่มีสรรพคุณและมีประโยชน์ในชีวิตประจำวันของชน
ชาวล้านนามาตั้งแต่อดีตจึงถึงปัจจุบัน ยังถือเป็นพืชสมุนไพรมงคล ในภาษาล้านนา คำว่า “ป่อย” 
ในภาษาเมือง มีความหมายว่า “ปล่อย” หรือ “ปลดปล่อย” ซึ่งสะท้อนคุณลักษณะสำคัญของพืช
ชนิดนี้ในความเชื่อดั้งเดิม นั่นคือการช่วยปลดเปลื้องเคราะห์ร้ายและสิ่งอัปมงคลออกไปจากชีวิต  
(นรชาติ หอมสุวรรณ, 2560) ชาวล้านนาจึงนิยมใช้ฝักส้มป่อยประกอบในพิธีกรรมใช้ประกอบพิธีทั้ง
ทางศาสนาและพิธีกรรมของชาวบ้าน ตั้งแต่เกิดจนตายมาอย่างต่อเนื่องยาวนาน โดยเฉพาะพิธี
สะเดาะเคราะห์ ส่งเคราะห์ พิธีรดน้ำมนต์เพราะเชื่อว่าส้มป่อยเป็นพืชศักดิ์สิทธิ์ช่วยขจัด ปลดปล่อย
ความโชคร้าย เคราะห์กรรม ความอัปมงคล ให้หลุดพ้นจากชีวิต ตามความเชื่อของชาวล้านนาคน
ไหนไม่สบายใจ ไม่สบายตัว เจ็บไข้ ได้ป่วยไม่รู้หาย มักจะนำส้มป่อยมาต้ม หรือแช่น้ำอาบ  ล้างหน้า
หรือล้างหัว โดยจะต้องมนต์คาถามนต์ส้มปล่อย หรือมนต์ธรณีสาร รวมถึงบทเจริญพระพุทธมนต์
ตามอาการนั้น ๆ นอกจากนี้ ยังมีมีความเชื่อในการเก็บฝักส้มป่อยที่ใช้ในพิธีกรรม ต้องเป็นฝักที่เก็บ
ในวันเพ็ญขึ้น 15 ค่ำ เดือนห้าของทางภาคเหนือเรียกว่า ห้าเป็งเท่านั้น จึงจะมีความศักดิ์สิทธิ์หรือ
อย่างน้อยก็ต้องเก็บก่อนฟ้าร้องหรือก่อนฝนตกลงมา เพราะเชื่อกันว่าหากฟ้าร้องฝนตกแล้วจะถือว่า 
ไม่เป็นยา ไม่ขลัง ถือว่าข้ามปีไปแล้ว ซึ่งถือเป็นช่วงเวลาที่พลังธรรมชาติอยู่ในภาวะสมบูรณ์ที่สุด 
ห้ามเก็บจากต้นที่ขึ้นในบริเวณทางแยก ป่าช้า หรือริมน้ำที่มีเงาเรียกว่า “ส้มป่อยงำเงา” เพราะเชื่อ
ว่าจะทำให้พลังศักดิ์สิทธิ์ลดลง อีกทั้งต้องเลือกฝักที่มีเจ็ดข้อ และใช้จำนวนเจ็ดฝัก ซึ่งสื่อถึงความ
สมบูรณ์และพลังเวทเจ็ดประการตามคติความเชื่อล้านนา 

หลักฐานทางประวัติศาสตร์และวรรณกรรมท้องถิ่นหลายแหล่ง   ได้กล่าวถึงส้มป่อยและ
สรรพคุณทางความเชื่อของตัวส้มป่อย ยกตัวอย่างคือ วรรณกรรมชาดกเรื่อง “พรหมจักร” ที่ปรากฎ
ตามคติล้านนา มีตอนหนึ่งที่เล่าถึงเหตุการณ์ อันเป็นตำนานสะท้อนเรื่องกรรมและกฎแห่งธรรมชาติ 



160 | Journal of Social Sciences and Modern Integrated Sciences Vol.7 No.1 (January - June 2026) 

ผ่านตัวละครคือ พญาควาย ทรพา และควายทรพี ซึ่งเป็นบิดาและบุตรกัน พญาควายทรพาเป็น
ควายที่มีฤทธิ์เดช มีอำนาจและได้รับการเคารพนับถือจากสัตว์ทั้งหลายในป่า แต่กลับกลายเป็นผู้ใช้
อำนาจในทางที่ผิด มีความโหดเหี้ยม และไร้เมตตา จนถึงขั้นเข่นฆ่าควายบริวารรวมทั้งครอบครัว
ของตนเอง ควายทรพีซึ่งเป็นลูกของพญาควายทรพาได้เห็นการกระทำอันโหดร้ายของบิดาก็เกิด
ความเคียดแค้น แต่ไม่อาจเอาชนะพ่อของตนได้เพราะยังอ่อนแอกว่า ในขณะที่ควายทรพีกำลังอ่อน
ล้าหมดแรงและพ่ายแพ้ต่อการต่อสู้กับบิดา มันได้ล้มลงพิงอยู่กับ เถาส้มป่อย ซึ่งขึ้นอยู่ริม ลำห้ว ย 
เถาส้มป่อยนั้นมีน้ำค้างหยดอยู่ตามใบ และได้หยดลงมาต้องกายของควายทรพีโดยไม่ตั้งใจ ด้วย
ความเชื่อล้านนา น้ำค้างที่หยดจากใบของเถาส้มป่อยนั้นถือว่าเป็นสิ่งบริสุทธิ์ เป็นน้ำที่ผ่านการ
กลั่นกรองจากธรรมชาติบริสุทธิ์ และต้นส้มป่อยเองก็เป็นพืชที่มีอำนาจชำระล้างสิ่งอั ปมงคล เมื่อ
หยดน้ำจากเถาส้มป่อยต้องกายควายทรพี จึงทำให้มันเกิดพลังวิเศษข้ึนมา เป็นพลังที่สะอาดบริสุทธิ์ 
เป็นพลังแห่งธรรม ตรงข้ามกับพลังของพญาควายทรพาที่เปี่ยมไปด้วยความโหดเหี้ยมและบาปกรรม 
ควายทรพีได้ลุกขึ้นมา ขวิดพญาทรพาผู้เป็นพ่อ เลือดพุ่งไส้ทะลักจนถึงแก่ความตายลงทันที (สิงฆะ 
วรรณสัย, 2522; ประคอง กระแสชัย, 2524) 

ตำนานนี้เอง กลายเป็นที่มาของความเชื่อในอานุภาพของน้ำส้มป่อย ชาวบ้านเชื่อว่าน้ำจาก
ฝักส้มป่อยมีฤทธิ์ในการขจัดอาถรรพ์คุณไสย และเสริมพลังชีวิตหรือโชคลาภให้แก่ผู้ใช้ ในทางปฏิบัติ
ตามตำราโบราณจะนำฝักส้มป่อยแห้งมาย่างไฟให้หอม ชาวบ้านเชื่อว่าจะเพิ่มอิทธิฤทธิ์ให้มีฤทธิ์แรง
มากยิ่งขึ้น จากนั้นแช่ลงในน้ำสะอาดที่ผสมผงขมิ้น เรียกว่า “น้ำขมิ้นส้มป่อย” เพื่อใช้ในพิธีต่าง ๆ 
อย่างไรก็ตาม ในสมัยหลังส่วนผสมอาจมีการปรับเปลี่ยนไป บางแห่งเลิกใส่ขมิ้นและหันมาใช้น้ำอบ
น้ำหอมและดอกไม้แห้งกลิ่นหอมผสมแทน แต่ยังคงถือว่าต้องใช้ฝักส้มป่อยเป็นหัวใจสำคัญในการทำ
น้ำมงคลนี้อยู่เช่นเดิม การประกอบพิธีกรรมตามความเชื่อท้องถิ่นล้านนา สิ่งหนึ่งที่จะขาดไม่ได้คือ
การเตรียมน้ำส้มป่อย เป็นขั้นตอนที่ไม่ได้เป็นเพียงการผสมวัตถุดิบ แต่เป็นกระบวนการที่ต้องอาศัย
ความตั้งใจ ความเคารพ และความเชื่อมั่นในพลังของธรรมชาติ โดยมีขั ้นตอนสำคัญตั้งแต่การ
คัดเลือกและเตรียมฝักส้มป่อย การผสมกับขมิ้น ดอกไม้หอม จนถึงระยะเวลาการนำส้มป่อย แช่น้ำ
และนำไปใช้ในพิธีกรรมนั้น ๆ ตามต้องการ 
 3. บทบาทของส้มป่อยในพิธีกรรม ประเพณีสำคัญของล้านนา 

บทบาทของส้มป่อยในพิธีกรรมล้านนานั้น ครอบคลุมแทบทุกช่วงเหตุการณ์สำคัญของชีวิต 
ไม่ว่าจะเป็นงานมงคลหรืออวมงคล ทั้งในพิธีทางศาสนาและพิธีทางไสยศาสตร์ ตัวอย่างที่เด่นชัด 
ได้แก่ พิธีสะเดาะเคราะห์ ส่งเคราะห์ ประเพณีปี๋ใหม่เมือง (สงกรานต์ล้านนา) , พิธีขึ้นบ้านใหม่ พิธี
สืบชาตา ตลอดจนพิธีกรรมในงานศพ เป็นต้น กล่าวได้ว่า “หากมีงานหรือพิธีใด ก็จะต้องมีส้มป่อย
ใช้ในงานนั้นทุกครั้ง” ตามคำกล่าวที่ถ่ายทอดผ่านชาวบ้านล้านนา ในส่วนนี้จะได้อธิบายบทบาทของ
ส้มป่อยในพิธีกรรมแต่ละประเภทดังต่อไปนี้ 

3.1 พิธีสะเดาะเคราะห์ ส่งเคราะห์ พิธีสะเดาะเคราะห์ ส่งเคราะห์  คือ การแก้เคราะห์
กรรม หรือส่งสิ่งไม่ดีออกจากตัวบุคคล โดยเฉพาะในวัฒนธรรมล้านนา เป็นพิธีกรรมที่มีรากฐานมา
จากความเชื ่อ ผสมผสานระหว่างพระพุทธศาสนาแบบพื ้นบ้าน กับคติไสยศาสตร์ท้องถิ ่น มี



วารสารสังคมศาสตร์และศาสตร์รวมสมัย ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2569) | 161 

วัตถุประสงค์เพื่อขจัดสิ่งไม่ดีหรือรู้สึกว่าช่วงนี้ดวงไม่ดี มีเคราะห์ หรือไปดูหมอแล้วพบว่าดวงตก ก็
มักจะทำพิธีอาบน้ำส้มป่อยเพ่ือล้างสิ่งร้ายออกไป เช่นเดียวกับกรณีที่เผชิญเหตุการณ์อัปมงคลต่าง ๆ 
อย่างเจอผี หรือประสบเคราะห์กรรมทางไสยศาสตร์ ในพิธีสะเดาะเคราะห์ หรือส่งเคราะห์  
องค์ประกอบสำคัญในพิธี คือเครื่องสังเวยและของไหว้ ได้แก่ ข้าวตอก ดอกไม้ ธูปเทียน เครื่องหวาน 
ผลไม้ ขันครูหรือบายศรี ใช้สำหรับบูชาครู บูชาผีบ้านผีเมือง เป็นการขอขมาสิ่งศักดิ์สิทธิ์และสิ่ง
เหนือธรรมชาติ ผู้ที่จะทำการประกอบพิธีบางพื้นที่จะมีทั้งพระสงฆ์หรือหมอพราหมณ์จะสวดคาถา 
“ส่งเคราะห์,ปัดเคราะห์,แก้เคราะห์” เช่น บทสวดสืบชะตา บทถอนคุณไสย หรือคาถาขับไล่
วิญญาณร้าย หลังจากนั้นจะมีการนำด้ายสายสิญจน์ผูกข้อมือผู้ประกอบพิธี เป็นสัญลักษณ์แห่งความ
ปลอดภัยและการเริ่มต้นใหม่ และใช้น้ำมนต์ส้มป่อย เพ่ืออาบน้ำ หรือประพรม เพราะเชื่อว่าน้ำมนต์
ส้มป่อยสามารถช่วยปลดปล่อยความโชคร้ายเคราะห์กรรมและความอัปมงคลให้หลุดพ้นไปได้   

3.2 ประเพณีปี๋ใหม่เมือง (สงกรานต์ล้านนา) ในเทศกาลสงกรานต์หรือปีใหม่เมืองของ
ล้านนา ส้มป่อยมีบทบาทโดดเด่นมาก โดยชาวล้านนาจะเตรียมน้ำขมิ ้นส้มป่อยใส่ขันสำหรับ
ประกอบพิธี “รดน้ำดำหัว” ผู้ใหญ่ที่ตนเคารพนับถือ ซึ่งเป็นการขอพรปีใหม่และขอขมาลาโทษผู้
หลักผู้ใหญ่ไปพร้อมกัน ความแตกต่างหนึ่งของพิธีรดน้ำดำหัวแบบล้านนากับภาคกลางคือ ชาว
ล้านนาจะรดน้ำลงบนศีรษะของผู้ใหญ่ แทนการรดลงบนมือแบบภาคกลาง เพราะมีคติความเชื่อว่า
การรดน้ำที่มือนั้นคล้ายกับพิธีรดน้ำศพ จึงหลีกเลี่ยงไปใช้น้ำส้มป่อยรดที่ศีรษะแทนเพื่อความเป็น
มงคล พิธีรดน้ำดำหัวนี้ สะท้อนคติความเชื่อเรื่องการชำระล้างสิ่งอัปมงคลของชีวิตออกไป พร้อมกับ
ปีเก่า และเริ่มต้นปีใหม่ด้วยความบริสุทธิ์เป็นสิริมงคลทั้งแก่ผู้น้อยและผู้ใหญ่ที่ร่วมพิธี (กองส่งเสริม
ศิลปวัฒนธรรม มหาวิทยาลัยนเรศวร, 2564)  ชาวล้านนาถือว่า ส้มป่อยเป็นไม้มงคลที่มีฤทธิ์ในการ
ปัดเป่าสิ่งไม่ดี ดังนั้น น้ำส้มป่อยที่ใช้รดในวันสงกรานต์ จึงเปรียบเสมือนน้ำมนต์ศักดิ์สิทธิ์ที่ช่วย
ป้องกันเคราะห์ร้าย และนำความโชคดีมาสู่ตนเองและครอบครัวตลอดปีใหม่  

3.3 พิธีขึ้นบ้านใหม่และงานมงคลอื่น ๆ ในการทำพิธีขึ้นบ้านใหม่ ซึ่งเป็นพิธีมงคล
สำคัญเมื่อจะอยู่อาศัยในเรือนหรือบ้านหลังใหม่ คนล้านนามักประกอบพิธีกรรมที่มีการใช้น้ำส้มป่อย
เพ่ือความเป็นสิริมงคลแก่เจ้าของบ้านและสถานที่อยู่อาศัยใหม่ พิธีขึ้นบ้านใหม่แบบล้านนาแต่ดั้งเดิม
จะนิมนต์พระสงฆ์มาสวดเจริญพระพุทธมนต์ และประกอบพิธีพรมน้ำพระพุทธมนต์ทั่วบ้าน โดยน้ำ
พระพุทธมนต์ที่ใช้นั้น มักเตรียมจากน้ำขม้ินส้มป่อยอันเป็นน้ำมนต์ศักดิ์สิทธิ์ให้พรคุ้มครอง การพรม
หรือประพรมด้วยน้ำส้มป่อยในบ้านใหม่ เปรียบเสมือนการชำระล้างสิ่งไม่ดีที่อาจหลงเหลืออยู่ใน
สถานที่และเสริมความขลังให้บ้านนั้น “ข่าม” (หมายถึงมีความคงกระพันหรือคุ้มภัย) ตามคติความ
เชื่อดั้งเดิมของล้านนา นอกจากพิธีขึ้นบ้านใหม่แล้ว น้ำส้มป่อยยังถูกนำมาใช้ในงานพิธีมงคลอื่น ๆ 
เช่น งานทำบุญเมือง งานบวชนาคหรืองานบวชลูกแก้วของชาวไทยใหญ่ (ท่ีเรียกว่า งานบวชลูกแก้ว) 
โดยทำหน้าที่เป็นเครื่องหมายการชำระล้างร่างกายและจิตใจ ก่อนเข้าสู่พิธีกรรมทางศาสนาที่สำคัญ 
กรณีงานบวชลูกแก้ว จะมีการนำน้ำส้มป่อยมาอาบหรือสระผมให้แก่ผู้ที่จะเข้าอุปสมบท เพื่อชำระ
ล้างสิ่งไม่ดีออกก่อนห่มครองผ้ากาสาวพัสตร์ ซึ่งสะท้อนคติว่าผู้บวชได้ผ่านการชำระกายใจให้บริสุทธิ์
พร้อมสำหรับชีวิตใหม่ในสมณเพศ 



162 | Journal of Social Sciences and Modern Integrated Sciences Vol.7 No.1 (January - June 2026) 

3.4 พิธีสืบชะตา (สืบชะตาคน/บ้าน/เมือง) เป็นพิธีกรรมที่ชาวล้านนานิยมทำใน
โอกาสต่าง ๆ เพื่อต่อดวงชะตาหรือต่ออายุให้ยืนยาว มุ่งหวังมีชีวิตอยู่อย่างสุขสบายปราศจากโรคภัย
ไข้เจ็บ มีความเจริญรุ่งเรือง และเพ่ือความเป็นสิริมงคล  พิธีสืบชะตาเป็นพิธีใหญ่ที่ต้องอาศัยคนและ
เครื่องประกอบพิธีจำนวนมากพิธีหนึ่ง  ชาวบ้านอาจทำพิธีนี้โดยเฉพาะหรือจัดร่วมกับพิธีอื่นๆ ก็ได้ 
และอาจจัดขึ้นเพื่อสืบชะตาให้แก่คนทั้งฆราวาสหรือภิกษุ  หรือหมู่บ้าน เมือง แม้กระทั่งยุ้งข้าวหรือ
เหมืองฝายก็ได้ แต่ต้องจัดขึ้นเพื่อสืบชะตาสิ่งหนึ่งสิ่งใดเพียงอย่างเดียว การสืบชะตาแต่ละสิ่งอาจมี
พิธีกรรมที่แตกต่างกันออกไปบ้าง  ซึ่งการสืบชะตาแสดงให้เห็นถึงการผสมผสานกันระหว่างความ
เชื่อในศาสนาพุทธ ฮินดู หรือพราหมณ์ และเรื่องผีสางเทวดา ในพิธีสืบชะตา จะใช้น้ำส้มป่อยผสมใน
น้ำมนต์เพื่อพรมน้ำมนต์หรืออาบน้ำให้ผู้เข้าร่วมพิธีเชื่อว่าส้มป่อยช่วยขจัดเคราะห์กรรม ล้างสิ่งไม่ดี
ออกจากชีวิต มีพลังในการล้างสิ่งไม่ดีออกจากร่างกายและจิตใจ (จิราภรณ์ สุวรรณราช, 2560) 

3.5 ประเพณีสรงน้ำพระ เป็นประเพณีที่ถูกสืบทอดกันมาอย่างยาวนาน และสามารถ
พบเห็นได้ทั่วทุกภาคในช่วงเทศกาลสงกรานต์ การสรงน้ำพระในทางพระพุทธศาสนา ใช้คำว่า ถวาย
เครื่องเถราภิเษก (สรงน้ำพระ) โดยมีจุดประสงค์เพื่อชำระพระวรกายของพระพุทธเจ้าให้สะอาด
ปราศจากมลทิน ทุกปี ๆ ในช่วงเทศกาลสงกรานต์ แต่ละวัดจะมีนำพระพุทธรูปลงมาให้ประชาชน
และนักท่องเที่ยวได้สรงน้ำ เพื่อความเป็นสิริมงคล รับอานิสงให้ชีวิตสดชื่น เย็นกายเย็นใจ รับขวัญ
วันปีใหม่ไทย โดยการสรงน้ำพระมี 2 แบบ คือ 1) การสรงน้ำพระพุทธรูป ซึ่งเป็นตัวแทนของสมเด็จ
พระสัมมาสัมพุทธเจ้า การสรงน้ำพระพุทธรูปซึ่งเป็นรูปเคารพ ของพระองค์ได้รับความนิยมอย่าง
มาก เป็นพิธีที่จัดกันทั่วประเทศไทย โดยเฉพาะในเทศกาลสงกรานต์ การสรงน้ำพระอาจจะเป็น
พระพุทธรูปที่อยู่ในบ้าน หรือมีการจัดขบวนแห่อัญเชิญพระพุทธรูปที่สำคัญมาประดิษฐานในที่ ๆ 
เหมาะสมก็ได้ ซึ่งน้ำที่ใช้ในการสรงน้ำพระจะเป็นน้ำที่มีเครื่องหอม ดอกไม้ที่มีกลิ่นหอม น้ำอบ น้ำ
ปรุงต่าง ๆ เป็นต้น 2) การสรงน้ำพระภิกษุสามเณร การสรงน้ำถวายเถราภิเษกแก่พระภิกษุ สามเณร 
อันเป็นสาวกของพระพุทธเจ้า อาจทำได้โดยใช้วิธี แบบเดียวกันกับการอาบน้ำ มีการตักน้ำรดที่ตัว
ท่านหรือฝ่ามือ นอกจากนี้ยังมีการถวายผ้าสบงหรือผ้าไตรตามกำลังศรัทธาได้อีกด้วย ในพิธีสรงน้ำ
พระทั้ง 2 แบบ ชาวล้านนาจะใช้น้ำส้มป่อยผสมกับดอกไม้ มาทำรดหรือประพรมพระพุทธรูปและ
พระภิกษุสามเณร ในภาคเหนือ สื่อถึงความบริสุทธิ์ทางธรรมชาติที่ถูกนำมาใช้ในพิธีกรรมทางพุทธ
ศาสนาอย่างลึกซึ้ง 

3.6 พิธีกรรมในงานศพ ส้มป่อยมีบทบาทในพิธีศพหรืองานอวมงคลอย่างชัดเจน ชาว
ล้านนาโบราณ นิยมนำน้ำฝักส้มป่อยมาใช้ในการชำระล้างร่างผู้เสียชีวิต และประกอบพิธีส่งวิญญาณ
ผู้ตายสู่สุขคติ เชื่อว่าน้ำส้มป่อย จะช่วยชำระล้างสิ่งอัปมงคลที่ติดตัวผู้ตาย และหนุนส่งดวงวิญญาณ
ให้ไปสู่ภพภูมิที่ดีได้สะดวกข้ึน ขั้นตอนหนึ่งที่สำคัญคือ การอาบน้ำศพด้วยน้ำส้มป่อย โดยจะใช้น้ำที่
ผสมฝักส้มป่อย (มักใส่ขมิ้นด้วยในอดีต) ราดชำระร่างผู้เสียชีวิตให้สะอาด ก่อนทำพิธีอื่น ๆ ทาง
ศาสนาต่อไป นอกจากนี้ ตลอดช่วงการตั้งศพและสวดอภิธรรมในบ้านหรือวัด ก็มีการประพรมน้ำ
ส้มป่อยในบริเวณที่ตั้งศพและบริเวณบ้าน เพื่อป้องกันภูติผีวิญญาณร้ายไม่ให้เข้ามารบกวน หลัง
เสร็จพิธีฌาปนกิจ (เผาศพ) และผู้ร่วมงานกำลังจะเดินทางกลับ นิยมเตรียมน้ำส้มป่อยไว้ให้ผู้คนได้



วารสารสังคมศาสตร์และศาสตร์รวมสมัย ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2569) | 163 

ล้างมือล้างหน้า หลังกลับจากงานศพ อันเป็นการปัดเป่าสิ่งอัปมงคลหรือวิญญาณร้ายที่อาจติดตาม
ผู้ร่วมงานออกไปให้หมด ขณะเดียวกัน ในบางพื้นที่ก็มีธรรมเนียมให้ผู้ร่วมงานเก็บฝักส้มป่อยติดตัว
กลับบ้านไปคนละฝักเมื่องานเผาศพเสร็จ (โดยเฉพาะในกรณีผีตายโหงหรือตายไม่ดี) เพื่อเป็นเคล็ด
ป้องกันวิญญาณผีตายโหงตามกลับมาด้วย ทั้งหมดนี้ แสดงถึงบทบาทของส้มป่อยในงานอวมงคล ว่า
เป็นสัญลักษณ์ของการป้องกันภัยจากวิญญาณ และการชำระล้างสิ่งอาถรรพ์ให้หมดไปนั่นเอง  
 4. สัญลักษณ์และความหมายของส้มป่อยในระบบความเชื่อของล้านนา 

ส้มป่อยในวัฒนธรรมล้านนา ทำหน้าที่เป็นสัญลักษณ์แห่งการชำระล้างและความศักดิ์สิทธิ์  
ที่เชื่อมโยงมิติความเชื่อพื้นบ้านเข้ากับหลักศาสนาและคติชน โดยมีความหมายหลายระดับในระบบ
ความเชื่อท้องถิ่น ประการแรก ส้มป่อยถูกยกให้เป็น “พืชศักดิ์สิทธิ์” ที่มีอำนาจในการขจัดปัดเป่าสิ่ง
อัปรีย์จัญไร เพื่อกำจัดสิ่งชั่วร้ายหรือสิ่งไม่ดีไม่งามออกไปจากชีวิต และคำว่า “ป่อย” ในล้านนายัง
หมายถึง การปลดปล่อยเคราะห์กรรมและโชคร้ายออกไปอีกด้วย  นอกจากด้านการปัดเป่าสิ่งไม่ดี  
ส้มป่อยยังมีความหมายในด้านการสร้างเสริมสิริมงคล หรือความบริสุทธิ์ให้เกิดขึ้นแก่บุคคลและ
สิ่งของที่เกี่ยวข้องกับพิธีกรรม ตัวอย่างเช่น ในพิธีทางศาสนา ส้มป่อยถูกใช้เพื่อชำระล้างวัตถุไทย
ธรรม (ของถวายพระ) ให้บริสุทธิ์ปราศจากมลทินก่อนถวายพระภิกษุสงฆ์ ด้วยการประพรมน้ำขม้ิน
ส้มป่อยบนของที่จะถวาย เชื่อว่าน้ำส้มป่อยเปรียบเสมือนน้ำทิพย์ที่มีความศักดิ์สิทธิ์ ช่วยทำให้เครื่อง
ไทยธรรมสะอาดบริสุทธิ์และเกิดสิริมงคลทั้งแก่ผู้ถวายและผู้รับ เช่นเดียวกับการประกอบพิธีสรงน้ำ
พระพุทธรูปหรือพระธาตุสำคัญ ก็มีการใช้น้ำส้มป่อยเป็นองค์ประกอบเพ่ือแสดงถึงความบริสุทธิ์และ
เคารพบูชา 

ในระบบความเชื่อแบบพื้นบ้านล้านนา ส้มป่อยยังเกี่ยวข้องกับความเชื่อเรื่องผีและอำนาจ
เหนือธรรมชาติในลักษณะของการป้องกันและแก้อาถรรพ์ ตามคติชนเชื่อว่าส้มป่อยมีฤทธิ์ในการ ปัด
เป่าภูตผีปีศาจ ไม่ให้เข้าใกล้ผู้คน ดังปรากฏในนิทานพื้นบ้านว่า ผีมองไม่เห็นคนที่หลบอยู่ใต้พุ่ม
ส้มป่อย จึงไม่อาจทำร้ายคนผู้นั้นได้ ซึ่งตำนานนี้เองเป็นที่มาของชื่อเรียกส้มป่อยในภาษาไทใหญ่ว่า 
“หม่าหัน” ที่แปลว่า “มองไม่เห็น” หมายถึงผีมองไม่เห็น (คนที่อยู่ใต้ต้นส้มป่อย) นั่นเอง ด้วยเหตุนี้
ส้มป่อย จึงกลายเป็นสัญลักษณ์ของเครื่องป้องกันภัยจากผีและสิ่งชั่วร้าย ยิ่งกว่านั้น ในบางชุมชน
เมื่อเกิดพายุฝนฟ้าคะนองรุนแรง ชาวบ้านชาวปกากะญอยังมีความเชื่อในการ “เผาฝักส้มป่อย” ให้
เกิดควันฟุ้งกระจาย เพื่อสะกดหรือขับไล่พายุเมฆร้ายไม่ให้พัดกระหน่ำหมู่บ้าน ความเชื่อนี้พบใน
หลายกลุ่มชาติพันธุ์ทางภาคเหนือ และยังคงมีผู้ยืนยันถึงความศักดิ์สิทธิ์ของวิธีการดังกล่าวอยู่  จะ
เห็นได้ว่า บทบาทเชิงสัญลักษณ์ของส้มป่อยครอบคลุมทั้งมิติของ การปกป้องคุ้มภัย (ปัดเป่าผีร้าย 
อาถรรพ์ คุ้มครองคนในพิธี) การสร้างความเป็นสิริมงคล (ทำให้เกิดความบริสุทธิ์ เพิ่มความขลังแก่
พิธีและวัตถุมงคล) ไปพร้อมกัน โดยแก่นแท้ของความหมายเหล่านี้  เกิดจากคติความเชื่อพื้นบ้านที่
ผสมผสานกับหลักธรรมทางพุทธศาสนาอย่างกลมกลืน ดังเช่นในประเพณีปีใหม่เมือง การรดน้ำดำ
หัวด้วยน้ำส้มป่อย นอกจากจะเป็นการขอพรและขมาผู้ใหญ่ ตามหลักคุณธรรมทางสังคมแล้ว ยัง
สอดแทรกความเชื่อเรื่องบาปบุญคุณโทษ (การขอขมาโทษบาปที่ล่วงเกิน) สร้างขวัญกำลังใจในการ
เริ่มชีวิตใหม่ให้ผู้คนในชุมชนอีกด้วย  



164 | Journal of Social Sciences and Modern Integrated Sciences Vol.7 No.1 (January - June 2026) 

นอกจากนี้ ส้มป่อย ยังมีบทบาทเชิงสัญลักษณ์ในพิธีกรรมทางไสยศาสตร์บางอย่าง เช่น ใช้
เป็นเครื่องมือในการคืนความขลังให้แก่วัตถุมงคลหรือคาถาอาคมที่เสื่อมไปเพราะ “ผิดครู” กล่าวคือ
หากผู้ใดทำผิดข้อห้ามของครูบาอาจารย์ หรือล่วงละเมิดสิ่งต้องห้ามจนของขลังเสื่อม คนนั้นสามารถ
ใช้น้ำส้มป่อยล้างหน้าอาบตัวเพื่อ “ขอลดโทษ” หรือฟื้นความขลังของเวทมนตร์คาถาที่ตนถือครอูยู่
ได้ ตามความเชื่อว่าจะทำให้ของขลังนั้น กลับมามีฤทธิ์ดังเดิม ชาวล้านนายังเชื่อว่าน้ำส้มป่อย เป็น
สื่อกลางในการขอขมาต่อสิ่งศักดิ์สิทธิ์หรือผีบรรพบุรุษด้วย เช่น ในงานปี๋ใหม่เมืองที่กล่าวถึง การใช้
น้ำส้มป่อยสระเกล้าดำหัวผู้ใหญ่ ก็ถือเป็นการขอขมาโทษในสิ่งที่ลูกหลานล่วงเกิน ในรอบปีที่ผ่านมา 
เป็นการแสดงความกตัญญู และสร้างความสมานสามัคคีในครอบครัวและชุมชน พร้อมกับสร้างสิริ
มงคลไปพร้อมกัน  

จากสัญลักษณ์และความหมายของส้มป่อย ในระบบความเชื่อของล้านนาข้างต้น ทำให้เห็น
ได้ว่าส้มป่อย นอกจากมีบทบาทในฐานะ เป็นองค์ประกอบสำคัญในพิธีกรรมทางล้านนาแล้ว ยังมี
มุมมองอีกประการหนึ่งของสำคัญของส้มป่อย ที่ไม่ได้ถูกมองเพียงในแง่ของการใช้ประโยชน์ทาง
กายภาพเท่านั้น หากแต่ยังมีความหมายเชิงสัญลักษณ์และจิตวิญญาณที่ลึกซึ้ง โดยได้รับการยกย่อง
ให้มีสถานะเป็นวัตถุศักดิ์สิทธิ์ ในบริบทของพิธีกรรมตามความเชื่อท้องถิ่นล้านนา วัตถุศักดิ์สิทธิ์ใน
ที่นี้หมายถึงสิ่งที่มนุษย์เชื่อว่ามีพลังงานพิเศษ เป็นสื่อกลางที่สามารถเชื่อมโยงกับพลังเหนือธรรมชาติ 
หรือวิญญาณได้ ดังนั้น ส้มป่อย จึงมีความความหมายเชิงสัญลักษณ์ที่สัมพันธ์กับวิถีชีวิต ความเชื่อ 
จิตวิญญาณของชุมชน การปฏิบัติด้านศาสนา และการเชื่อมโยงกับจิตวิญญาณของบรรพชน โดย
สรุปบทบาทในประเด็นนี้ คือ 

4.1 มีพลังแห่งการชำระล้าง ฝักส้มป่อยมีสารซาโปนิน ซึ่งสามารถชะล้างสิ่งสกปรกได้
จริงในทางกายภาพ แต่ในเชิงสัญลักษณ์ ชาวล้านนาเชื่อว่า “น้ำส้มป่อย” สามารถล้างสิ่งอัปมงคล 
ล้างสิ่งไม่ดีออกจากกาย วาจา และใจ ล้างคราบบาปกรรม หรือพลังลบที่ติดตัวคนได้ จึงมีการนำน้ำ
ส้มป่อยมารดในพิธีสะเดาะเคราะห์ ใช้ประพรมในพิธีบายศรี เพื่อขจัดความชั่วร้ายและเปิดทางให้
ชีวิตประสบสิริมงคล   

4.2 การเป็นพาหะของเจตจำนงศักดิ์สิทธิ์ ในพิธีกรรมล้านนา ส้มป่อยมักถูกผสมรวมกับ
วัตถุมงคลอื่น ๆ เช่น ใบมะกรูด ขมิ้น น้ำอบไทย หรือดอกไม้หอม เพื่อใช้ในน้ำมนต์หรือน้ำสรงพระ 
ความร่วมกันของวัตถุเหล่านี้มิได้เป็นเพียงสูตรชำระล้าง หากแต่เป็น “การผสมพลัง” ระหว่างพืช
ธรรมชาติที่ถูกถือว่ามีคุณวิเศษ ในบริบทนี้ ส้มป่อยมีสถานะเป็น “พาหะ” ของเจตจำนงแห่งการขอ
พร ขออโหสิกรรม หรือการกลับคืนสู่ความบริสุทธิ์ 

4.3 บทบาทในพิธีเปลี่ยนผ่านชีวิต ตามแนวคิดของ Arnold van Gennep เสนอว่า
ความหมายในชีวิตของคนเรานั้นถูกกำหนดโดยช่วงเวลาและกระบวนการแห่งการเปลี่ยนผ่าน (อคิน 
รพีพัฒน์, 2551) ส่วนวิคเตอร์ เทอร์เนอร์ (Victor Turner) ได้กล่าวถึงพิธีกรรมแห่งการเลื่อนสภาพ 
ซึ่งเป็นพิธีที่ผู้เข้าร่วมพิธี จะเลื่อนสถานภาพจากต่ำไปสู่สถานภาพที่สูงขึ้น เช่น การเกิดและการตาย 
หรือเป็นพิธีกรรม แห่งการเข้าสู่หน่วยสังคมใหม่ เช่น การแต่งงาน (ปฏิวัติ มาพบ, 2565) พิธีขึ้นบ้าน 
พิธีออกบวช หรือพิธีศพ ซึ่งโดยพิธีกรรมเหล่านั้นมักมีการใช้น้ำส้มป่อยเป็นส่วนหนึ่งของกระบวนการ 



วารสารสังคมศาสตร์และศาสตร์รวมสมัย ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2569) | 165 

สื่อถึงการตัดขาดจากอดีตที่เป็น “ของเก่า” และการก้าวสู่สถานะใหม่ที่บริสุทธิ์และเป็นสิริมงคล น้ำ
ส้มป่อยจึงไม่ใช่แค่น้ำที่ชะล้างกาย แต่เป็น “น้ำแห่งพิธีกรรม” ที่ล้างใจและเชื่อมโยงกับกฎระเบยีบ
ทางวัฒนธรรม 

4.4 ส้มป่อยกับทฤษฎี “สิ่งศักดิ์สิทธิ์กับสิ่งต้องห้าม” ตามแนวคิดของ Mary Douglas 
ในหนังสือ Purity and Danger ระบุว่าความสะอาดและความสกปรกมิได้มีความหมายทางชีวภาพ
เท่านั้น หากแต่เป็น “เครื่องมือทางวัฒนธรรม” ที่ใช้ควบคุมพฤติกรรมในสังคม (กนกวรรณ สมศิริว
รางกูล,2566) น้ำส้มป่อยจึงเป็นมากกว่าสารชำระล้าง เพราะมันสะท้อน “ระเบียบศีลธรรม” ที่
สังคมกำหนด เช่น เด็กที่ไม่เคารพผู้ใหญ่จะต้องสำนึกผิดด้วยการล้างเท้าด้วยน้ำส้มป่อย หรือผู้ที่อยู่
ในช่วงชีวิตต้องเผชิญภัยเคราะห์ จะต้องเข้าสู่กระบวนการ “ชำระจิต” ด้วยการอาบน้ำส้มป่อย 

4.5 บทบาทในพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์ นอกจากร่างกาย ส้มป่อยยังถูกนำมาใช้ชำระ “พื้นที่” 
เช่น บ้านใหม่ที่เพิ่งสร้างเสร็จจะมีการประพรมด้วยน้ำส้มป่อยเพื่อไล่วิญญาณไม่ดี หรือศาลเจ้าที่
ต้องการฟื้นฟูพลังความศักดิ์สิทธิ์ ส้มป่อยจึงกลายเป็นวัตถุที่มีความสามารถในการ “ฟื้นพลัง
ศักดิ์สิทธิ์” ของสถานที่ ซึ่งเป็นแนวคิดร่วมกันของหลายวัฒนธรรมที่เชื่อว่าพ้ืนที่สามารถ “ปนเปื้อน” 
ได้ และต้องมีการชำระล้าง 

4.6 ความเชื ่อเรื ่องพลังงานจิตวิญญาณ ส้มป่อยถูกเชื ่อว่ามี “พลังงานสะอาด” ที่
สามารถสื่อสารกับพลังเหนือธรรมชาติได้ ซึ่งเข้ากับแนวคิด “Mana” ในมานุษยวิทยาศาสนา ซึ่ง
หมายถึง วัฒนธรรมความเชื่อ เป็นแนวการดำเนินชีวิตในกรอบความคิดตามความศรัทธาต่อความ
เชื่อ และยอมรับในพลังอำนาจเหนือธรรมชาติของบุคคล  

พลังลึกลับที่อยู่ในสิ่งของบางอย่าง ส้มป่อยจึงไม่ใช่เพียงสัญลักษณ์แห่งความสะอาดแต่ยัง
เป็นพาหะของเจตจำนงจิตวิญญาณ และเป็นตัวกลางระหว่างโลกมนุษย์กับโลกวิญญาณ เช่น พิธีครัว
ทาน หรือพิธีสะเดาะเคราะห์ 

5. การเปลี่ยนแปลงบทบาทของส้มป่อยในยุคปัจจุบัน และแนวโน้มการอนุรักษ์หรือ
ฟื้นฟู 

แม้ว่าสังคมล้านนาในยุคปัจจุบัน  จะเผชิญกับความเปลี่ยนแปลงจากกระแสโลกาภิวัตน์และ
ความทันสมัย แต่ส้มป่อยก็ยังคงมีบทบาทอยู่ในพิธีกรรมต่าง ๆ ของล้านนา  อย่างมีนัยสำคัญ และ
หลายชุมชน ยังคงยึดถือปฏิบัติสืบทอดกันมาอย่างเหนียวแน่น อย่างไรก็ตาม ลักษณะการใช้ส้มป่อย 
อาจมีการปรับตัวให้เข้ากับยุคสมัยใหม่บ้างในบางประการ เช่น วิธีการเตรียมน้ำส้มป่อยที่แต่เดิมจะ
ผสมขมิ้นสด (น้ำขมิ้นส้มป่อย) ปัจจุบันบางแห่งเปลี่ยนมาใช้น้ำอบน้ำหอมและดอกไม้แห้งแทน เพ่ือ
ความสะดวกและมีกลิ่นหอมนุ่มนวลขึ้น แต่องค์ประกอบหลักคือฝักส้มป่อยแห้งยังคงขาดไม่ได้ในพิธี
อยู่เช่นเดิมอีก ทั้งทุกวันนี้ ฝักส้มป่อยแห้งสามารถหาซื้อได้ง่ายขึ้น ตามตลาดสมุนไพรและร้านค้า
ออนไลน์ ทำให้คนรุ่นใหม่ที่อาจไม่มีต้นส้มป่อยในบริเวณบ้าน ก็ยังสามารถจัดหาฝักส้มป่อยมา
ประกอบพิธีตามประเพณีได้สะดวก 

ในด้านความนิยม อาจกล่าวได้ว่า ส้มป่อยยังคงปรากฏให้เห็นในพิธีกรรมใหญ่ ๆ ของ
ล้านนาอย่างต่อเนื่อง โดยเฉพาะในงานประเพณีที่เกี่ยวข้องกับการส่งเสริมอัตลักษณ์ท้องถิ่น เช่น 



166 | Journal of Social Sciences and Modern Integrated Sciences Vol.7 No.1 (January - June 2026) 

งานสงกรานต์ งานพิธีกรรมในวัดวาอาราม และงานบุญสำคัญของชุมชนชนบท อย่างไรก็ดี ในเขต
เมืองหรือสังคมที ่เปลี ่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว บทบาทของส้มป่อย  อาจเบาบางลงบ้างในวิถี
ชีวิตประจำวัน คนรุ่นใหม่บางส่วน อาจไม่ได้ตระหนักถึงรายละเอียดปลีกย่อยของการใช้ส้มป่อยเท่า
คนรุ่นก่อน แต่ก็ยังเห็นคุณค่าเชิงสัญลักษณ์ของมันอยู่ เช่น ยังคงเข้าใจว่าน้ำที่ใช้รดน้ำดำหัวต้องเป็น
น้ำผสมส้มป่อยเพื่อความเป็นมงคล หรือยังรักษาธรรมเนียมการล้างมือล้างหน้าด้วยน้ำส้มป่อยหลัง
กลับจากงานศพตามท่ีผู้ใหญ่แนะนำ 

แนวโน้มในอนาคตของการอนุรักษ์และฟื้นฟูบทบาทส้มป่อย  นับว่าน่าสนับสนุน ด้วย
กระแสการหวงแหนมรดกภูมิปัญญาท้องถิ่นที่เพิ่มขึ้น ส้มป่อยในฐานะ “สมุนไพรศักดิ์สิทธิ์แห่ง
ล้านนา” กำลังได้รับความสนใจจากทั้งนักวิชาการและคนรุ่นใหม่ ตัวอย่างเช่น มีงานวิจัยล่าสุดที่
ศึกษาพิธีกรรม และคุณค่าการใช้ส้มป่อยในล้านนาอย่างเป็นระบบ เพื ่อรวบรวมองค์ความรู้  
ต่าง ๆ ไว้เป็นลายลักษณ์อักษรและตีความเชิงสัญลักษณ์อย่างลึกซ้ึง อีกท้ัง ยังมีการนำส้มป่อยไปต่อ
ยอดในเชิงสุขภาพและเศรษฐกิจชุมชน อาทิ การพัฒนาผลิตภัณฑ์สมุนไพรจากส้มป่อย (เช่น แชมพู
สมุนไพรส้มป่อย สบู่สมุนไพร) ที่ได้รับความนิยมทั้งจากคนในท้องถิ่นและผู้บริโภคท่ัวไป ซึ่งนอกจาก
จะสร้างรายได้แก่ชุมชนแล้ว ยังช่วยให้ภูมิปัญญาการใช้ส้มป่อย  ไม่สูญหายไปตามกาลเวลา 
นอกจากนี้ หน่วยงานวัฒนธรรมหลายแห่งในภาคเหนือ (เช่น เครือข่ายพิพิธภัณฑ์พื้นบ้านและศูนย์
วัฒนธรรมประจำหมู่บ้าน) ได้จัดกิจกรรมสาธิตการทำน้ำขมิ้นส้มป่อย และพิธีสะเดาะเคราะห์แบบ
โบราณ ให้เยาวชนได้เรียนรู้และมีส่วนร่วมในงานเทศกาลต่าง ๆ สิ่งเหล่านี้  เป็นสัญญาณเชิงบวกว่า
บทบาทของส้มป่อยในพิธีกรรม และความเชื่อของล้านนา ยังคงได้รับการสืบทอดและปรับตัว ไม่
เลือนหายไปไหน และจะยังคงดำรงอยู่ควบคู่กับเอกลักษณ์วัฒนธรรมล้านนาไปอีกยาวนาน 

ในบริบทของวัฒนธรรมล้านนา “ส้มป่อย” มิได้เป็นเพียงพืชสมุนไพรที่ใช้ในชีวิตประจำวัน 
หากแต่เป็นองค์ประกอบสำคัญในระบบความเชื่อและพิธีกรรม ที่หลอมรวมจิตวิญญาณของผู้คนกับ
ธรรมชาติอย่างแนบแน่น ส้มป่อยมีบทบาทสำคัญในพิธีกรรมชำระล้างสิ่งอัปมงคล เช่น พิธีสะเดาะ
เคราะห์ พิธีล้างซวย และพิธีแฮกขวัญ ซึ่งสะท้อนถึงการมองโลกตามแนวคิดแบบองค์รวม ที่เห็นว่า
ร่างกาย จิตใจ และพลังชีวิตของมนุษย์มีความเกี่ยวโยงกันอย่างลึกซึ้ง  การใช้ส้มป่อยในพิธีกรรม 
ต่าง ๆ นั้น แสดงให้เห็นถึงความศรัทธาในพลังธรรมชาติที่มีอยู่ในพืชสมุนไพร และในขณะเดียวกันก็
เป็นเครื่องมือสื่อสารระหว่างมนุษย์กับสิ่งศักดิ์สิทธิ์ ความเชื่อที่ว่าส้มป่อยสามารถชำระล้างความทุกข์
ร้อน ความอัปมงคล หรือพลังด้านลบออกจากชีวิต ถือเป็นสัญลักษณ์ของ “ความหวัง” ที่ผู้คนยึด
เหนี่ยวในยามเผชิญกับความยากลำบาก  

นอกจากนี้ การปรากฏของส้มป่อยในวรรณกรรมชาดก  ยังยืนยันถึงความสำคัญของพืช
ชนิดนี้ในมิติทางพุทธศาสนาและวรรณกรรมพื้นบ้าน ความเชื่อในคุณสมบัติศักดิ์สิทธิ์ของส้มป่อย   
จึงไม่ได้หยุดอยู่ที่การใช้งานเชิงสมุนไพรเท่านั้น แต่ยังแผ่ขยายเข้าสู่โลกแห่งจิตวิญญาณและจารีต
ประเพณีอย่างมีนัยสำคัญ ด้วยเหตุนี้ ส้มป่อยจึงควรถูกมองในฐานะ “สื่อกลางของความศรัทธา”  
ที่สะท้อนภูมิปัญญาและวิถีคิดของชาวล้านนา บทบาทของส้มป่อย จึงครอบคลุมทั้งในมิติกายภาพ 
จิตใจ และสังคม เป็นหลักฐานเชิงวัฒนธรรมที่แสดงให้เห็นถึงความสามารถของชุมชนท้องถิ่น ในการ



วารสารสังคมศาสตร์และศาสตร์รวมสมัย ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2569) | 167 

สร้างระบบความรู้ที ่สอดคล้องกับธรรมชาติ และจิตวิญญาณของผู้คน การศึกษาส้มป่อยในมิติ
ดังกล่าว จึงมิใช่เพียงเพ่ือการอนุรักษ์พันธุ์พืชหรือภูมิปัญญาพ้ืนบ้านเท่านั้น หากยังเป็นการทำความ
เข้าใจรากฐานของวัฒนธรรม ความเชื่อ และโลกทัศน์ของชาวล้านนาอย่างลึกซึ้ง อันจะนำไปสู่การ
สร้างแนวทางในการส่งเสริมคุณค่าทางวัฒนธรรมที่ยั่งยืนในอนาคต 

 
องค์ความรู้ใหม่ 

ส้มป่อยกับบทบาทในพิธีกรรมและความเชื่อท้องถิ่นล้านนา สามารถสรุปเป็นองค์ความรู้ 
ดังนี้  

1. การบูรณาการระหว่างธรรมชาติกับความเชื่อท้องถิ่นล้านนา ส้มป่อยไม่ใช่เพียงพืช
สมุนไพรทั่วไป แต่เป็น “พืชศักดิ์สิทธิ์” ที่มีบทบาทเชื่อมโยงระหว่างธรรมชาติกับจิตวิญญาณชุมชน 
บ่งชี้ว่าชาวล้านนาเห็นธรรมชาติเป็นองค์ประกอบสำคัญของความศักดิ์สิทธิ์ ไม่ใช่เพียงทรัพยากรที่
นำมาใช้ประโยชน์ สิ่งที่ทำให้ส้มป่อยเป็นพืชศักดิ์สิทธิ์ คือการกำหนดเวลาและพื้นที่ในการเก็บพืช
ตามความเชื่อว่า การเก็บฝักส้มป่อยต้องทำในวันขึ้น 15 ค่ำ เดือน 5 (ภาคเหนือ) เพื่อคงไว้ซึ่งพลัง
ศักดิ์สิทธิ์ แสดงถึงระบบความรู้เชิงเวลาศักดิ์สิทธิ์ และพ้ืนที่ศักดิ์สิทธิ์ในวัฒนธรรมล้านนา 

2. ภูมิปัญญาพื้นบ้านที่หลอมรวมพระพุทธศาสนาและความเชื่อเรื่องผี การใช้ส้มป่อย
ในพิธีกรรมสะเดาะเคราะห์ รดน้ำดำหัว และการชำระล้างสิ่งอัปมงคล สะท้อนระบบความเชื่อ
คู่ขนานระหว่างพระพุทธศาสนากับความเชื่อผีในล้านนา ซึ่งผสมผสานกันระหว่างการนำประเพณี
ทางล้านนา พร้อมกับการนำพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนา มาประกอบกับพิธีกรรมของล้านนาอยา่ง
แนบแน่น ไม่แยกส่วนอันเป็นอัตลักษณ์ที่โดดเด่นอย่างเห็นได้ชัด 

3. การใช้พืชเป็นสื่อกลางในพิธีกรรมทางสังคมและจิตวิญญาณ ส้มป่อยทำหน้าที่เป็น 
“สื่อกลาง” ระหว่างมนุษย์กับสิ่งเหนือธรรมชาติ เช่น บรรพชน เทวดา หรือพลังธรรมชาติ แสดงให้
เห็นว่าพืชสามารถมีบทบาททางวัฒนธรรมของสังคมล้านนา ในการนำส้มป่อยมารดหรือปะพรมเพ่ือ
แสดงความเคารพต่อสิ่งศักดิ์สิทธิ์ (แสดงความบริสุทธิ์) การปัดเป่า สิ่งชั่วร้าย เช่น เคราะห์ร้าย ภูตผี 
วิญญาณอัปมงคล รวมถึงลบล้างอาถรรพ์ก่อนติดต่อหรืออัญเชิญสิ่งศักดิ์สิทธิ์ เช่น ในพิธีบายศรี  
สู่ขวัญ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



168 | Journal of Social Sciences and Modern Integrated Sciences Vol.7 No.1 (January - June 2026) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพ 1 ส้มป่อยกับบทบาทในพิธีกรรมและความเช่ือท้องถิ่นล้านนา 
 

สรุป 
ส้มป่อย จึงมิใช่เพียงพืชสมุนไพร แต่เป็นสื่อกลางของความศรัทธา ความหวัง และความเชื่อ

ทางจิตวิญญาณในบริบทวัฒนธรรมล้านนา บทบาทของส้มป่อยในพิธีกรรมชำระสิ่งอัปมงคลมี
ความสำคัญทั้งในมิติทางกาย จิตใจ และสังคม การปรากฏของส้มป่อยในวรรณกรรมชาดกยิ่งตอกย้ำ
ถึงพลังแห่งความเชื่อและความศักดิ์สิทธิ์ ที่สืบทอดจากอดีตสู่ปัจจุบัน บทความนี้ จึงหวังเป็นอย่างยิ่ง
ว่าความเข้าใจเกี่ยวกับส้มป่อย จะช่วยให้เห็นถึงความลึกซึ้งของภูมิปัญญาท้องถิ่น และคุณค่าทาง
วัฒนธรรมที่ควรค่าแก่การอนุรักษ์และส่งเสริมในอนาคต 
 
เอกสารอ้างอิง 
กรมการศาสนา. (2560). รายงานสถานการณ์ทางศาสนา ประเพณี และวัฒนธรรมของประเทศไทย. 

กรุงเทพฯ: กระทรวงวัฒนธรรม. 
กรมอนามัย. (2561). สมุนไพรพื้นบ้านกับโภชนาการ. กรุงเทพฯ: สำนักส่งเสริมสุขภาพ. 
กองส่งเสริมศิลปวัฒนธรรม มหาวิทยาลัยนเรศวร. (2564). ส้มป่อย พืชศักดิ์สิทธิ์แห่งล้านนา. สืบค้น

เมื่อ 3 พฤษภาคม 2568. เข้าถึงได้จาก https://www.nuac.nu.ac.th/?p=16941 
โครงการอนุรักษ์พันธุกรรมพืช. (2564). สมุนไพรไทย 200 ชนิด. กรุงเทพฯ : มหาวิทยาลัย 

เกษตรศาสตร์. 
จารุวรรณ วรรณศิริ. (2561). ภูมิปัญญาท้องถิ่นกับความเชื่อเรื่องการชำระล้างในล้านนา. เชียงใหม่: 

มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 
จิราภรณ์ สุวรรณราช. (2560). ส้มป่อยกับภูมิปัญญาการแพทย์แผนไทย. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์

โอสถศาลา. 



วารสารสังคมศาสตร์และศาสตร์รวมสมัย ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2569) | 169 

นรชาติ หอมสุวรรณ. (2560). ตำนานและความเช ื ่อเร ื ่องส ้มป่อยในล้านนา. เช ียงใหม่: 
มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 

นรชาติ หอมสุวรรณ. (2560). ภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมกับพืชสมุนไพรล้านนา: กรณีศึกษาส้มป่อย. 
เชียงใหม่: สำนักพิมพ์ภูมิปัญญา. 

ประคอง กระแสชัย. (2524). ความเชื่อกับพฤติกรรมทางสังคมในภาคเหนือ: ศึกษาจากพิธีกรรม
ล้านนา. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 

ปริญญา มงคลชัย. (2554). การศึกษาเปรียบเทียบพิธีล้างเมืองของล้านนาและลุ่มน้ำโขง . วารสาร
มนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยพะเยา, 3(2), 55–73. 

พเยาว์ เหมือนวงษ์. (2550). สมุนไพรพื้นบ้านล้านนา. เชียงใหม่: สถาบันวิจัยและพัฒนาสมุนไพร
ภาคเหนือ. 

พรรณเพ็ญ เครือไทย. (2540). วรรณกรรมพุทธศาสนาในล้านนา. กรุงเทพฯ: ตรัสวิน. 
พระมหาสุทิตย์ อาภากโร. (2548). การศึกษาองค์ความรู ้และภูมิปัญญาท้องถิ ่นที ่ปรากฏใน 

วรรณกรรมพระพุทธศาสนาเรื่อง อานิสงส์และคัมภีร์ที ่ใช้เทศน์ในเทศกาลต่าง ๆ ของ
ล้านนา. (วิทยานิพนธ์ปริญญาพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต). บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระอธิการโยธิน อินทะนะ, จีรศักดิ์ ปันลำ และสมจันทร์ ศรีปรัชยานนท์. พิธีกรรมและคุณค่าการใช้
ส้มป่อยในวัฒนธรรมล้านนา. วารสารบัณฑิตแสงโคมคำ, 7(2), 334–348. 

ศรีศักร วัลลิโภดม. (2543). มิติพิธีกรรมกับสังคมไทย. กรุงเทพฯ: มติชน. 
ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร (องค์การมหาชน). (2562). ชาติพันธุ์ในประเทศไทย: ล้านนา. กรุงเทพฯ : 

ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร (องค์การมหาชน). 
สรัสวดี อ๋องสกุล. (2561). ประวัติศาสตร์ล้านนา. กรุงเทพฯ: อมรินทร์พริ้นติ้งแอนด์พับลิชชิ่ง. 
สิงฆะ วรรณสัย. (2522). ชาดกล้านนา: โลกทัศน์และมิติทางวรรณกรรมพื้นบ้าน. เชียงใหม่: 

มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 
อรุณรัตน์ วิเชียรเขียว และเดวิด เค. วัยอาจ.  (2543). ตำนานพื้นเมืองเชียงใหม่.  เชียงใหม่:

สำนักพิมพ์ซิลค์เวอร์ม. 


