
การประยุกต์ใช้หลักสติปัฏฐาน 4 ในการดำเนินชีวิต 
ภายหลังการปั่นป่วนจากโควิด 19 แพร่ระบาด 

APPLICATION OF THE BUDDHISM 4 PRINCIPLES OF MINDFULNESS TO LIFE AFTER THE 
PANDEMIC – RELATED DISRUPTIONS OF THE CORONAVIRUS 2019 

 
จักรี ศรีจารุเมธีญาณ1 และชุติมา ศรีจารุเมธีญาณ2 

Chakkree Sricharumedhiyan1 and Chutima Sricharumedhiyan2 

คณะครศุาสตร์และการพัฒนามนุษย์ มหาวิทยาลัยราชภัฏชัยภูมิ1-2 

Faculty of education and human development, Chaiyaphum Rajabhat University, Thailand1-2 

Corresponding Author e-mail: chakkree.sr@cpru.ac.th 
Received February 9,2025; Revised February 20,2025; Accepted February 21,2025 

 

บทคัดย่อ 
 ไม่เพียงแต่การระบาดของเชื้อไวรัสโคโรนา 2019 (COVID-19) ทำให้โลกเกิดความปั่นป่วนเท่านั้น 
ประชากรท่ัวโลกต้องเปล่ียนแปลงวิถีการดำเนินชีวิตจากเดิมไปสู่การดำเนินชีวิตแบบปกติใหม่ (New Normal) 
ภาคธุรกิจได้รับผลกระทบทำให้ต้องเกิดการปรับเปลี่ยนรูปแบบทางด้านธุรกิจและการให้บริการต่าง ๆ ให้ทัน
ต่อสถานการณ์ที่เปลี่ยนไป ภาครัฐก็ต้องปรับยุทธศาสตร์การดำเนินการอย่างหลีกเลี ่ยงไม่ได้เพื ่อรับมือกับ
เศรษฐกิจที่ตกต่ำ อัตราการว่างงานที่เพิ่มสูงขึ้น หรือความขัดแย้งทางการเมือง เป็นต้น ซึ่งผลกระทบที่จะ
ตามมาในระดับปัจเจกบุคคล คือ ภาวะการความเครียดที่เกิดจากแรงกดดันจากสังคม ส่งผลให้มีปัญหาด้าน
สุขภาพจิต หากขาดการพัฒนาด้านจิตใจ จะเกิดความเครียดสะสม เกิดโรคภัยไข้เจ็บ และตามมาด้วยปัญหา
การฆ่าตัวตายได้ในที่สุด ดังนั้น การเติมพลังงานในแง่บวกจะเป็นภูมิคุ้มกันที่ดีในการทำให้จิตใจของเราได้รับ
การพัฒนาได้ดีขึ้น ผลคือความผ่อนคลาย สบายใจ มีความรู้สึกท่ีนิ่ง จิตใจไม่ฟุ้งซ่าน การรู้เห็นตามความเป็นจริง
ได้ ทั้งนี้ การที่จะอยู่ในสภาวะดังกล่าวได้ต้องอาศัยการฝึกพัฒนาสติที่สอดคล้องกับหลักสติปัฏฐาน 4 ซึ่งเป็น
หลักการพื้นฐานสำหรับวิธีการฝึกให้เจริญสติในทางพระพุทธศาสนาเพื่อการขัดเกลาจิตใจให้พัฒนาจนส่งผลต่อ
การลดภาวะความเครียดได้โดยอาศัยหลักปฏิบัติเบ้ืองต้น คือ การฝึกกรรมฐานโดย มีสติต้ังมั่น แน่วแน่ และอยู่
กับปัจจุบัน แนวทางดังกล่าวจะเป็นแนวทางที่เหมาะสมในการดำเนินชีวิตภายหลังการปั่นป่วนจากโควิด 19 
แพร่ระบาดอย่างยิ่ง  
คำสำคัญ: สติปัฏฐาน 4; การปั่นป่วน; โควิด 19 แพร่ระบาด; ยุคปกติใหม;่ การทำสมาธิ 
 
Abstract 

Not only is the widespread of Coronavirus 2019 (COVID-19) pandemic causing the world 
to be in chaos, but people around the world must also alter their lifestyles from the old to 
the new normal life. Also, affected business sectors need to adjust their business models and 



ห น้ า  | 30 
วารสารสหวิทยาการสังคมศาสตร์และการศึกษา 
ปีที่ 1 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม-กุมภาพันธ ์2568 

 

services to keep pace with the situation inevitably, the government must change its strategy 
to cope with the economic downturn, the rising unemployment rate, or even political conflicts, 
etc. The impact that will follow at the individual level is stress caused by social pressure, 
resulting in mental health problems. Without proper psychological development, it could 
potentially cause stress to accumulate, diseases, and eventually followed by suicide problems. 
Thus, filling up with positive energy is a great immunity to make our mind better. The result is 
relaxation, comfort, and a sense of stillness (the mind is not distracted). To be in this state 
requires mindfulness development that is consistent with the Buddhism principles of 
mindfulness 4, which is the basic principle for the Buddhist mindfulness method for refining 
the mind to develop mental strength and positive energy that results in the reduction of stress 
– by relying on the practice of meditation or being mindfulness – determination and being in 
the present. Such an approach would be an appropriate course of action in life after the 
pandemic-related disruptions of COVID-19.  
Keywords: Mindfulness; Disruption; Covid-19; New Normal; Meditation 
 
บทนำ 

เมื่อสถานการณ์การแพร่ระบาดของเชื้อไวรัสโคโรนาสายพันธุ์ใหม่ 2019 เริ่มรุนแรงในประเทศไทย 
โดยภาครัฐได้มีมาตรการควบคุมการติดเชื้อ ประกาศลดการเดินทางไปต่างประเทศ งดการจัดประชุมและ
ชุมนุมสังสรรค์ ปิดสถานบันเทิงหลายแห่ง ปิดพื้นท่ีเส่ียงในหลายจังหวัด เป็นต้น ประชาชนต้องปรับตัวมากขึ้น 
ปรับวิถีชีวิตแบบ New normal ไม่ว่าจะเป็นการสวมหน้ากากอนามัย การเว้นระยะห่างทางสังคม การล้างมือ 
ฯลฯ ด้านเศรษฐกิจได้ชะลอตัวลง เกิดปัญหาคนว่างงานเพิ่มสูงขึ้น ประชาชนจับจ่ายใช้สอยน้อยลง แห่กักตุน
สินค้าท้ังหมดนี้เป็นเช้ือเพลิงเพิ่มความเครียดช้ันดีท่ีต่อเนื่องกันเป็นห่วงโซ่เมื่อต้องอยู่บ้านมากขึ้น เวลาว่างส่วน
ใหญ่ก็หมดไป การท่องโลกอินเทอร์เน็ตเพื่อเกาะติดสถานการณ์อย่างใกล้ชิด แต่ยิ่งเราเสพข่าวมากเท่าใด ความ
ตื่นตระหนกวิตกจริตก็มากขึ้นเพียงนั้น สังคมเราคงไม่ตายด้วยเชื้อไวรัสโคโรนา 2019 (COVID-19) แต่จะมี
ปัญหาสุขภาพจิตไปเสียก่อน  ความโดดเด่ียวจากการกักตัวและการรักษาระยะห่างทางสังคมทำให้สภาวะทาง
จิตใจเราไม่มั่นคง เกิดความแปรปรวนตลอดเวลา หนึ่งในตัวช่วยท่ีทำให้สุขภาพจิตของประชาชนดีขึ้นคือ การใช้
หลักทางพระพุทธศาสนาช่วยรักษาได้ โดยการทำสมาธิ 

การทำสมาธิเป็นทักษะหนึ่งในการดำเนินชีวิตในยุคปกติใหม่ เนื่องจากการทำสมาธิ เป็นภาวะของจิต
ท่ีต้ังมั่น กำหนดแน่วแน่อยู่กับส่ิงใดส่ิงหนึ่ง หรือ เรื่องใดเรื่องหนึ่งติดต่อกันเป็นเวลานาน ๆ ไม่ฟุ้งซ่านไปหาส่ิง
อื่นหรือเรื่องอื่นจากสิ่งที่กำหนด ภาวะที่จิตมีอารมณ์เป็นหนึ่งหรืออารมณ์เดียวและจิตตั้งมั่นนั้นจะต้องเป็น 
กุศล ลักษณะของสมาธิ คือ จิตจะเกิดความสงบ เยือกเย็น สบายใจ มีความผ่อนคลาย เอิบอิ่มใจ ปลอดโปร่ง 
และมีความสุข เป็นต้น การทำสมาธิแบ่งออกเป็นหลายวิธี ตัวอย่าง เช่น การมโนภาพ การสวดมนต์ การฝึกสติ



ห น้ า  | 31 
วารสารสหวิทยาการสังคมศาสตร์และการศึกษา 
ปีที่ 1 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม-กุมภาพันธ ์2568 

 

หรือการเจริญสติ เป็นต้น บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อชี้ให้เห็นถึงการทำสมาธิโดยใช้หลักสติปัฏฐาน 4 ของ
พระพุทธศาสนา และอธิบายให้เห็นถึงประโยชน์ในการใช้หลักสติปัฏฐานในยุค (New normal) เพื่อให้เหน็ถึง
ความสำคัญของพระพุทธศาสนาให้เข้ากับสถานการณ์ปัจจุบันให้มากที่สุด คำสอนของพระพุทธองค์แสดง
วิธีการฝึกจิตและแสดงอารมณ์ของกรรมฐานแบบต่าง ๆ  ไว้มากมาย เพื่อให้เหมาะกับความต้องการของแต่ละ
บุคคล เหมาะกับจริตอุปนิสัย และความสามารถที่แตกต่างกัน แต่กระนั้นวิธีการต่าง ๆ เหล่านั้น ก็รวมลง
ท้ังหมดในสติปัฏฐาน ซึ่งพระพุทธองค์ตรัสว่าเป็นทางสายเดียว (เอกายโน มคฺโค - เอกายนมรรค) อาจกล่าวได้
ว่าสติปัฏฐานเป็นหัวใจของกรรมฐานในพระพุทธศาสนาหรือยิ่งกว่านั้นคือ เป็นหัวใจของพระธรรมท้ังหมดก็ว่า
ได้ (Nyanaponikatheara, 1991) 

นับเป็นความโชคดีของชีวิต ประชากรในประเทศไทยท้ังหลายได้มีโอกาสพบพระพุทธศาสนามีโอกาส
ทำตามคำสอนขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า เป็นมรดกธรรมที่พระพุทธองค์ทรงสอนแก่ชาวโลกเป็น
หนทางท่ีจะพ้นจากทุกข์การใช้หลักสติปัฏฐาน 4 อันได้แก่  

1) กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน  
2) เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน  
3) จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน และ 
4) ธัมมานุปัสสนาติสติปัฏฐาน 
 

ความหมายของสติปัฏฐาน  
คำว่า “สติ” เป็นสิ่งสำคัญที่สุดอย่างหนึ่งที่จะทำให้บุคคลหยุดคิดพิจารณาก่อนที่จะทำ จะพูด และ

แม้แต่จะคิดสิ่งใดสิ่งหนึ่งว่าสิ่งนั้นดีหรือชั่ว มีคุณ มีประโยชน์ หรือเสียหาย ควรกระทำหรือควรงดเว้นอย่างไร 
เมื่อยั้งคิดได้ก็จะช่วยให้พิจารณาทุกส่ิงทุกอย่างละเอียดประณีต และสามารถกล่ันกรองเอาส่ิงท่ีไม่เป็นสาระ  ไม่
เป็นประโยชน์ออกให้หมด คงเหลือแต่เนื้อแท้ท่ีถูกต้องและเป็นธรรม ซึ่งเป็นของควรคิด ควรพูด ควรทำแท้ (His 
Majesty King Bhumibol Adulyadej, 1994)   

สติปัฏฐาน คือ สติท่ีจดจ่ออย่างต่อเนื่องท่ีสภาวธรรมทางกายและทางจิต ต้องกาหนดรู้ปัจจุบันอารมณ์
ที่ปรากฏทางทวาร 6 คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ สติปัฏฐาน 4 ได้แก่ ธรรมที่เป็นอารมณ์เป็นที่ตั้งแห่งสติ 
(ความระลึกได้) ท้ัง 4 คือ (Payutto, 2003) 

1) กายานุปัสสนาสติปัฏฐานมีสติ พิจารณาเห็นกายในกาย ท้ังภายในและภายนอก  
2) เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐานมีสติพิจารณาเวทนา ในเวทนา ท้ังภายในและภายนอก  
3) จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐานมีสติพิจารณาเห็นจิตในจิต ท้ังภายใน และภายนอก  
4) ธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐานมีสติพิจารณาเห็นธรรมในธรรม ท้ังภายในและภายนอก  

 สติปัฏฐาน คือท่ีต้ังของสติ การตั้งสติกำหนดพิจารณาส่ิงท้ังหลายให้รู้เห็นตามความเป็นจริง คือ ตามท่ี
สิ่งนั้น ๆ มันเป็นของมันเอง สติปัฏฐาน คือการมีสติอยู่ที่ฐานทั้ง 4 ของสติ หรือการมีสติพิจารณากาย เวทนา 
จิต ธรรม (Julajaritta, 2003) 



ห น้ า  | 32 
วารสารสหวิทยาการสังคมศาสตร์และการศึกษา 
ปีที่ 1 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม-กุมภาพันธ ์2568 

 

สติปัฏฐาน คือ กาย เวทนา จิต ธรรม ได้แก่ รูปธรรม และนามธรรม พระพุทธองค์ทรงสอนให้เจริญสติ
ปัฏฐานและปัญญา เพื่อมารู้แจ้ง ความจริงของส่ิงท้ังหลายในโลกว่า เป็นเพียงรูปกับนาม และปัญญา ได้เข้าไปรู้
ถึงสภาวะ ลักษณะของรูปนามโดยความเป็นไตรลักษณ์ (Utsahalak, 2006) 

ดังนั้น ความหมายของคำว่า สติปัฏฐาน คือ สภาวะท่ีจิตมีความต้ังมั่น ก็จะเข้าสู่สภาวะท่ีเรียกว่า ความ
รู้สึกตัวท่ัวพร้อม การพิจารณารู้เห็นตามความเป็นจริง รู้สึกท้ังตัว รู้พร้อมท้ังกายท้ังใจ สติปัฎฐาน ประกอบด้วย 
4 อย่าง คือ กาย เวทนา จิต และธรรม 
 
องค์ประกอบของสติปัฏฐาน 4  

1. กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน การมีสติในกายเป็นอารมณ์ คือ มีสติกำหนดพิจารณากาย ให้เห็นกายใน
กาย คือเห็นตามความเป็นจริง เช่น เป็นเพียงการประชุมกันของเหตุปัจจัยอันมีธาตุ 4 ได้แก่ ดิน น้ำ ลม ไฟ 
เป็นต้น ในขั้นแรกนั้น เป็นการฝึกให้มีสติเสียก่อนโดยฝึกดูลมหายใจเข้า หายใจออกอย่างมีสติ หรือการมีสติอยู่
ในอิริยาบถของกาย เมื่อรู้เห็นตามความเป็นจริงของกายนั้นว่า ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ ล้วนเป็นอนัตตา จิตจะได้
คลายความยึดมั่นพอถือมั่นพึงพอใจหรือหลงใหลในกายแม้ตัวตนของตนหรือบุคคลอื่นเป็นการตัดกำลังตัณหา
โดยตรงทางหนึ่ง ซึ่งแบ่งเป็น 6 แบบ ได้แก ่

1.1 อานาปานสติ มีจุดประสงค์เพื่อการฝึกสติ โดยกำหนดตามดูหรือรู้ตามลมหายใจเข้าออกแบบ
ต่าง ๆ ตลอดจนสติ สังเกตเห็นอาการของลมหายใจ เพื่อท่ีจะละความฟุ้งซ่านเป็นสำคัญ เช่น การต้ังกายตรง ก็เพื่อ
ช่วยดำรงสติไว้ ไม่ให้เล่ือนไหล ง่วงนอนได้ง่าย ๆ ในขณะปฏิบัติ อานาปานสติจึงใช้ปฏิบัติเมือ่วิเวก เป็นต้น 

1.2 อิริยาบถ คือ การกำหนดสติให้ระลึกรู้ในอิริยาบถต่าง ๆ ของร่างกาย เช่น เดิน นอน ยืน 
นั่ง ฯลฯ คือ มีสติรู้ในอิริยาบทต่าง ๆ นั่นเอง มีจุดประสงค์เช่นเดียวกับอานาปานสติคือละความดำริพล่านคือ 
ฟุ้งซ่านเป็นสำคัญ ไม่ได้มีจุดประสงค์โดยตรงเพื่อใช้เป็นอารมณ์ในการทำสมาธิ การปฏิบัติอิริยาบถอาจใช้
โดยท่ัวไปได้เนือง ๆ ในการดำรงชีวิตประจำวัน เป็นต้น 

1.3 สัมปชัญญะ ความรู้ตัวคือ ปัญญาในการให้มีสติต่อเนื่องในการกระทำหรือการเคล่ือนไหว 
เช่น เดิน นั่ง นอน กิน ดื่ม วิ่ง ตื่น หลับ เป็นต้น คือมีสติอย่างรู ้ตัวทั่วพร้อม สติระลึกรู้อย่างต่อเนื่องสลับ
สับเปลี่ยนอิริยาบถได้ ตามที่สติระลึกรู ้ตามความเป็นจริง มีสติระลึกรู ้ไม่เพ่งจนแน่วแน่เพื่อการเป็นสมาธิ
ระดับสูง โดยการใช้การจงกรมไปในการเจริญสมาธิเป็นสำคัญ คือ การใช้ท่าการเดินนั้นมาเป็นอารมณ์เพื่อเน้น
ให้เกิดความสงบจากสมาธิเป็นสำคัญ สัมปชัญญะคือการรู้ตัวทั่วพร้อมในกิจหรืองานท่ีกระทำนั่นเองฃ 

1.4 ปฏิกูลมนสิการ เมื่อมีสติ ใช้สติที่ฝึกมานั้นอันย่อมประกอบด้วยสมาธิตั้งมั่น จึงนำสติและ
จิตต้ังมั่นนั้นไปใช้พิจารณาส่วนต่าง ๆ ของร่างกายว่าล้วนเป็นส่ิงปฏิกูล ไม่สะอาด โสโครก ต้องเข้าใจว่ากายตน
คือ การเห็นในกาย (ภายใน) เข้าใจว่าการเห็นกายของบุคคลอื่น (เห็นกายในกายภายนอก) ต่างก็เป็นเช่นนี้ ล้วน
เป็นไปเพื่อให้เกิดนิพพิทาเพื่อลดละความยึดมั่นพึงพอใจหลงใหลในกายตนและในกายบุคคลอื่นลง เพื่อให้เห็น
ตามความเป็นจริงว่าล้วนแล้วแต่เป็นของปฏิกูลใสโครก เพื่อคลายความหลงใหลรักใคร่ยึดมั่นลงไป  



ห น้ า  | 33 
วารสารสหวิทยาการสังคมศาสตร์และการศึกษา 
ปีที่ 1 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม-กุมภาพันธ ์2568 

 

1.5 ธาตุมนสิการ คือการพิจารณาให้เห็นตามความเป็นจริงของกายนี้ว่า เป็นเพียงก้อนหรือ
มวลหรือธาตุท้ัง 4 อันล้วนไม่งาม ไม่สะอาด เป็นปัจจัยให้เกิดกายนี้ช่ัวขณะระยะหนึ่ง ท้ังกายตนเองและบุคคลอื่น 

1.6 นวสีวถิกา คือ การพิจารณาซากศพ ในสภาพต่าง ๆ เป็นระยะ ๆ 9 แบบ หรือระยะ จนผุ 
พังเน่าเปื่อยไปในท่ีสุด และต้องเข้าใจว่ากายตนและผู้อื่นต่างก็ล้วนเป็นเฉกนี้ ไม่เป็นอื่นไปได้ 

2. เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน คือ สติกำหนดพิจารณาเวทนาหรือการเสพรสอารมณ์ที่บังเกิดขึ้นเป็น
ธรรมดาจากการกระทบคือ ผัสสะ ให้เห็นเวทนาท่ีเกิดขึ้น แล้วพิจารณาให้เห็นตามความจริงของเวทนา เวทนา
คือ ความรู้สึกที่เกิดขึ้นและเป็นไปตามธรรมหรือสภาธรรมหรือธรรมชาติจริง ๆ ตามเหตุปัจจัยอันมาปรับปรุง
แต่ง หรือมาผัสสะ จึงเกิด ๆ ดับ ๆ ไม่เท่ียง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตาไม่มีตัวไม่มีตนแท้จริง จึงไม่ใช่เราไม่ใช่ของเรา
อย่างแท้จริง จึงควบคุมบังคับบัญชาไม่ได้  ในทางปฏิบัติ เวทนาในเวทนา คือ มีสติรู้อยู่เนื่อง ๆ ย่อมต้องเกิด
ความรู้สึกจากการรับรู้ในอารมณ์ท่ีผัสสะกันเป็นธรรมดาโดยธรรมชาติ จึงให้ไม่ยึดมั่นหมายมั่นในเวทนาเหล่าใด
เหล่านั้น ด้วยการอุเบกขาไม่เอนเอียงไปนึกคิด ปรุงแต่ง คือ ฟุ้งซ่านทำให้เกิดเวทนาข้ึนอีก อันจักเป็นเหตุปัจจัย
ให้เกิดตัณหา มีทุกข์ตามมา  

3. จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน หรือ การเห็นจิตในจิต หรือสติระลึกรู้ เท่าทันหรือพิจารณาจิต และ
โดยเฉพาะอาการของจิตหรือกริยาของจิต เช่น ราคะ โทสะ โมหะ ฟุ้งซ่าน หดหู่ เป็นต้น ท่ีทำให้เกิดความเศร้า
หมองหรือผ่องแผ้วเป็นอารมณ์ คือ มีสติระลึกรู้เท่าทันในจิตตสังขาร ตามสภาพเป็นจริงที่เป็นอยู่ในขณะนั้น 
ในทางปฏิบัติของการ เห็นจิตในจิต คือ สติเห็นจิตสังขารตามท่ีพิจารณาอยู่เนื่อง ๆ แล้วอุเบกขาไม่เอนเอียงไป
แทรกแซงด้วยถ้อยคิดปรุงแต่งหรือกริยาจิตใด ๆ เป็นต้น 

4. ธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน หรือ การใช้สติกำหนดพิจารณาธรรมหรือสิ่งต่าง ๆ ที่เกิดแก่ใจเป็น
อารมณ์ท้ังท่ีเป็นกุศลหรืออกุศล ก็เพื่อเป็นเครื่องเตือนสติและเครื่องระลึกรู้เพื่อให้เกิดปัญญาเป็นสำคัญหรือเป็น
วัตถุประสงค์ 

 
แนวทางการปฏิบัติสติปัฏฐาน 4 ในยุคหลังเชื้อไวรัสโคโรนา 2019 (COVID-19)  

1. กายานุปัสสนา คือการพิจารณากาย หรือรู้เท่าทันกาย คือ ใช้สติในการพิจารณาดูกาย รู้เท่าทัน
ตนเอง และสามารถควบคุมจิตใจและสติตนเองได้ ได้แก่ 

1.1 การหมั่นสำรวจตนเองอยู่บ่อย ๆ วัดอุณหภูมิ หากมีอาการไข้ ไอ น้ำมูก เจ็บคอ หายใจลำบาก 
เหนื่อยหอบ ไม่ได้กล่ิน ไม่รู้รส ควรพบแพทย์ทันที 

1.2 การดูแลตนเองทางจิตใจ เช่น การฝึกทำสมาธิหรือการอ่านหนังสือดี ๆ สักเล่ม ทำให้จิตใจ
แจ่มใส 

1.3 การดูแลตนเองทางร่างกาย เช่น การออกกำลังกาย ทานอาหารให้ครบ 5 หมู ่
1.4 การป้องกันตนเอง เช่น การสวมหน้ากากอนามัย การล้างมือบ่อย ๆ ไม่ทำกิจกรรมรวมตัวกัน

เป็นกลุ่มแออัด 



ห น้ า  | 34 
วารสารสหวิทยาการสังคมศาสตร์และการศึกษา 
ปีที่ 1 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม-กุมภาพันธ ์2568 

 

2. เวทนานุปัสสนา คือการพิจารณาความรู้สึก หรือรู้เท่าทันความรู้สึก คือ ใช้สติในการพิจารณาดูโดยมี
ปัญญา รู้เท่าทันความรู้สึกท้ังสุขและทุกข์ เข้าใจส่ิงต่าง ๆ โดยใช้สติ ใช้ปัญญาในการมองส่ิงต่าง ๆ 

2.1 การรับข้อมูลข่าวสารต่าง ๆ ในโซเชียลมีเดีย มีท้ังเรื่องท่ีเป็นความจริงและเรื่องเท็จ ซึ่งต้องใช้
การพิจารณาหลายอย่างมาตัดสินใจ อย่างเช่น ต้องการระมัดระวัง รอบคอบในการรับรู้ข่าวสารข้อมูลและการ
ใช้โซเชียลมีเดียอย่างถูกต้อง 

2.2 การคิดบวก มองโลกในแง่บวก เป็นทักษะท่ีสำคัญต้องหมั่นใส่ใจกับความรู้สึกของตนเอง  
เติมพลังงานบวกให้ตนเองอยู่สม่ำเสมอ มองตนเองอย่างมีคุณค่า 

3. จิตตานุปัสสนา คือ การพิจารณาดูจิต หรือรู้เท่าทันจิตใจ โดยมีปัญญารู้เท่าทัน สภาพจิตใจ และ
ความเป็นผู้มีสติรู้จักยับยั้งช่ังใจทันต่อเหตุการณ์  

3.1 การสร้างจิตใจให้เข้มแข็ง ในช่วงท่ีกักตัวที่บ้าน เป็นการสำรวจดูจิตใจของตนเอง 
3.2 การทันต่อสถานการณ์ต่าง ๆ ไม่ว่าจะการรู้เขารู้เรา หมั่นเช็คสถานการณ์การระบาดของโควิด 

2019 อยู่เสมอ เพราะเป็นการป้องกันตนเอง ไม่ไปพื้นท่ีเส่ียงในจุดนั้น 
3.3 การควบคุมตนเอง เป็นการสำรวจอยู่จิตใจตนเองอยู่ตลอดเวลา ทบทวนเหตุการณ์ต่าง ๆ แต่ก็

ไม่ใช่ไม่ปล่อยวาง เป็นต้น 
4. ธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน คือ การพิจารณาให้เห็นธรรม คือ การตั้งสติกำหนดพิจารณาธรรม

ทั้งหลายเป็นการรู้เท่าทันเรื ่องราวทั้งหลายที่รู้ที ่คิด และมีสติในเหตุการณ์  รู ้จักการแสวงหาสิ่งที ่ดีและมี
ประโยชน์ให้แก่ตนเอง  

4.1 การเอาใจใส่เฝ้าดูและกำหนดรู้ให้ทันปัจจุบัน โดยอาศัยความเพียรมีสติระลึกรู้อยู่ทุกขณะ เช่น 
ขณะท่ีได้ยิน ขณะท่ีได้กล่ิน ขณะรู้รส เป็นต้น 

4.2 การปฏิบัติธรรม อาจจะเป็นการทำสมาธิที่บ้านก็ได้ให้เราได้มีสติมากขึ้น ช่วยเยียวยาจิตใจเรื่อง
ท่ีผ่านมาหรือเหตุการณ์ท่ีกำลังเกิดขึ้นได้ 
 
ประโยชน์ของการฝึกจิต 
 การฝึกจิตนั้นมีคุณค่าต่อชีวิตมาก เพราะทำคนให้เป็นผู้ประเสริฐขึ้นในท่ีนี้จะนำประโยชน์ของสมาธิมา
กล่าวบางอย่างเท่านั้น คือ 

1. การทำงานประสบผลสำเร็จ สามารถเรียนหนังสือได้ผลดี รวมทั้งมีความจำแม่นยำ และจำได้ดีกว่า
แต่ก่อน 

2. ทำส่ิงต่าง ๆ ได้ดีขึ้น ไม่ค่อยผิดพลาด เพราะมีสติสมบูรณ์ขึ้น 
3. สามารถทำงานได้มากและมีประสิทธิภาพมากขึ้น 
4. ทำให้โรคภัยบางอย่างหายไปได้ 
5. ทำให้เป็นคนมีอารมณ์เยือกเย็น มีความสุขใจได้มากและผิวพรรณผ่องใส 



ห น้ า  | 35 
วารสารสหวิทยาการสังคมศาสตร์และการศึกษา 
ปีที่ 1 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม-กุมภาพันธ ์2568 

 

6. ทำให้อยู่ในสังคมได้อย่างปกติสุข เช่น หากอยู่ท่ีทำงานก็มีเพื่อนในท่ีทำงานได้รับความสุข หากอยู่ท่ี
บ้านก็ทำให้คุณพ่อคุณแม่มีความสุขได้  

7. สามารถแก้ไขความยุ่งยาก และความเดือดร้อนวุ่นวายในชีวิตได้วิธีท่ีถูกต้อง 
 
สรุปองค์ความรู้ 

ขณะดำเนินชีวิตประจำวันในยุค New Normal นั้นมีสิ่งต่าง ๆ มากระทบผัสสะตลอดเวลา ความคิด
ฟุ้งซานออกไป คิดส่ิงต่างอดีตจนถึงปัจจุบันและอนาคต ปัญหาเศรษฐกิจ ความเป็นอยู่ ความเครียดมากมายท่ี
ทำให้จิตคิดแต่ส่ิงท่ีปรุงแต่งขึ้นมาเอง อย่างไรก็ตามไม่ว่าจะอยู่ในอิริยาบถใดอยู่ ให้ระลึกในธรรม (กาย เวทนา 
จิต ธรรม) รู้เท่าทัน มีสติ เพราะธรรมหรือสิ่งที่มาผัสสะนั้นมีคุณสมบัติแตกต่างกันไป รวมไปถึงจริตของแต่ละ
บุคคลของนักปฏิบัติ หากมีการปฏิบัติเป็นประจำจะทำให้เกิดความชำนาญช่ำชองในการเห็นการรู้ในธรรมท้ัง 4 
ท่ีแตกต่างกันออกไปตามจริตและสังขารท่ีได้ส่ังสมไว้นั้นเองและธรรมท้ัง 4 นั้นเมื่อเห็นและรู้เท่าทัน ต่างก็ล้วนมี
คุณอันยิ่งใหญ่ท้ังส้ิน ดังนั้นในการดำรงชีวิตประจำวันแล้วมีสติเห็นในธรรม (กาย เวทนา จิต ธรรม) ใดก่อนก็ได้
เพราะย่อมเกิดคุณดังนี้  

1. การรู้เท่าทันกาย เพื่อทำให้เกิดคลายความยึดความอยากในกายอันเป็นท่ีรักยิ่งโดยไม่รู้ตัว เมื่อรู้ตาม
ความเป็นจริงแล้วอุเบกขาไม่แทรกแซงเข้าไปคิดนึกปรุงแต่ง ก็จะเห็นการดับในท่ีสุด  

2. รู้เท่าทันเวทนา เพื่อให้เกิดคลายความยึดความอยากในเวทนาความรู้สึกรับรู้ในสิ่งที่กระทบสัมผัส 
เมื่อรู้ตามความเป็นจริงว่า สักแต่เกิดแต่เหตุปัจจัย มันต้องเป็นเช่นนั้นเอง แล้วอุเบกขาไม่แทรกแซงเข้าไปคิดนึก
ปรุงแต่ง ก็จะเห็นการเกิด การดับได้ด้วยตนเอง  

3. รู้เท่าทันจิต เพื่อให้เกิดคลายความยึดความอยากในจิตสังขาร (ความคิด ความนึกต่าง ๆ)  เมื่อรู้ตาม
ความเป็นจริงว่า สักแต่เกิดแต่เหตุปัจจัยต่าง ๆ แล้วอุเบกขาไม่แทรกแซงเข้าไปคิดนึกปรุงแต่ง ก็จะเห็นการเกิด 
การดับได้ด้วยตนเอง จิตเมื่อเห็นความจริงเช่นนี้บ่อย ๆ สักว่าจิตเกิดเพราะเหตุปัจจัยเช่นนี้เอง ก็จักเกิดนิพพิทา
ในจิตสังขารความคิดปรุงแต่งเหล่านั้นในท่ีสุด  

4. รู้เท่าทันธรรม เพื่อให้เกิดภูมิรู้ภูมิญาณความรู้ความเข้าใจอย่างปรมัตถ์ในส่ิงต่าง ๆ นั่นเอง เมื่อเกิด
กาย เวทนา หรือจิตตามข้างต้น แล้วเกิดเห็นธรรมะใด ๆ ก็หยิบยกขึ้นมาพิจารณาหรือคิดนึกสังเกตุในส่ิง
เหล่านั้นเพื่อให้เกิดความเข้าใจ ดังนี้เป็นต้น 

 
เอกสารอ้างอิง 
His Majesty King Bhumibol Adulyadej. (1994). Royal Guidance. Lan Pikul Journal, 36. (in Thai) 
Julajaritta, E. (2003). Core principles of the Four Noble Truths (3rd ed.). Kled Thai. (in Thai) 
Nyanaponikatheara, P. (1991). Mahasatipatthana Sutta: Concepts and explanations. 

Abhidhamonline. http://abhidhamonline.org/thesis/202htm. (in Thai) 
Payutto, P. A. (2003). Dictionary of Buddhism (10th ed.). S R Printing Mass Products. (in Thai) 



ห น้ า  | 36 
วารสารสหวิทยาการสังคมศาสตร์และการศึกษา 
ปีที่ 1 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม-กุมภาพันธ ์2568 

 

Utsahalak, C. (2006). Buddhist wisdom: A manual for wisdom development (2nd ed.). Phithak 
Dharma Distribution Fund. Thanathat Printing. (in Thai) 


