
วารสารโพธิศาสตรป์ริทรรศน์ 
BRJ: Bodhisastra Review Journal 

 

วารสารโพธศิาสตรป์รทิรรศน์, 2567. 4(1): 41-50 
Bodhisastra Review Journal, 2024. 4(1): 41-50 

Academic Article 

รบับทความ: 19 มกราคม 2567; แก้ไขบทความ: 27 เมษายน 2567; ตอบรบัตีพิมพ:์ 25 มิถนุายน 2567 
Received 19 January 2024; Revised 27 April 2024; Accepted 25 June 2024 

Nok Hasadee Link: Beliefs About After-Death Rituals of Isan People 
 

Phitak Harnklar1* 
1Mahamakut Buddhist University, Isan Campus, Thailand 

*Corresponding author. E-mail: phitak18022537@gmail.com  
 

ABSTRACT 
This article aims to present the value of the Nok Hasadee Link funeral ceremony of the 

Isan region, which comes from the belief in the Tribhumi, which is an abstract story conveyed in 
literature and folk tales. Including the creation of various animal art based on the belief in the 
code link bird that it is a magical animal that knows the way to heaven. It was created as a 
symbol during funeral ceremonies so that the bird would carry the soul of the deceased to 
heaven. The value of the Nok Hasdee Link style funeral ceremony of the Isan region is an art 
that reflects the social process of funeral ceremonies of different groups of Isan society and 
culture. Connections create a story of a group of characters or actors in the field of reviving 
memories and creating another kind of social memory.  The construction of the bird has been 
interpreted by society as not being the corpse of an ordinary person. But he is a person who 
has merit and acts of good deeds, which has both a high level of birth and a birth from a 
commoner, but accumulate good deeds according to the respected Isaan social and cultural 
guidelines. 

 
Keywords: Nok Hasadee Link, Beliefs, After-Death Rituals, Isan People   

mailto:phitak18022537@gmail.com


 

 

42 วารสารโพธศิาสตรป์รทิรรศน์ ปีที ่4 ฉบบัที ่1 (2567) 
Bodhisastra Review Journal, Vol.4, No.1 (2024) 

นกหัสดีลิงค์ : ความเชือ่เกี่ยวกับพิธีกรรมหลังความตายชาวอีสาน 
 

พิทักษ์ หาญกล้า1* 
1มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย วิทยาเขตอีสาน ประเทศไทย 

*Corresponding author. E-mail: phitak18022537@gmail.com  
 

บทคัดย่อ 
บทความนีมุ้่งนำเสนอคุณค่าพิธีทำศพแบบนกหัสดีลิงค์ของภาคอีสานที่มาจากความเชื่อเรื่องไตรภูมิซึ่งเป็น

นามธรรมถูกถ่ายทอดเป็นเรื่องราววรรณกรรมและนิทานพื้นบ้าน รวมไปถึงการสร้างศิลปกรรมรูปสัตว์ต่างๆ จาก
ความเชื่อเรื่องนกหัสดีลิงค์ว่าเป็นสัตว์วิเศษรู้ทางไปสวรรค์ ถูกนำมาสร้างเป็นเครื่องหมายในการประกอบพิธีศพ  
เพื่อให้นกนำพาดวงวิญญาณของผู้ตายไปสู่สวรรค์ คุณค่าพิธีทำศพแบบนกหัสดีลิงค์ของภาคอีสานศิลปกรรมที่
สะท้อนกระบวนการทางสังคมพิธีศพของกลุ่มคนที่แตกต่างของสังคมและวัฒนธรรมอีสาน  การเชื่อมโยงสร้าง
เรื่องราวตัวละครหรือผู้แสดงกลุ่มหนึ่งในสนามการรื้อฟ้ืนความทรงจำ และสร้างความทรงจำทางสังคมอีกแบบหนึ่ง 
การประกอบสร้างนกหัสดีลิงค์ที่ถูกสร้างความหมายจากสังคมว่ามิได้เป็นร่างศพของคนธรรมดา แต่เป็นคนมีที่บุญ
บารมีและประกอบคุณความดี ซึ่งมีทั้งระดับสูงด้านชาติกำเนิดและชาติกำเนิดที่มาจากสามัญชน หากแต่สะสม
ความดตีามแนวทางสังคมวัฒนธรรมอีสานผู้เป็นที่เคารพนับถือ 

 
คำสำคัญ: นกหัสดีลิงค,์ ความเชื่อ, พิธีกรรมหลังความตาย, ชาวอีสาน 
 

© 2024 BRJ: Bodhisastra Review Journal 

บทนำ  
ความตาย ถือว่าเป็นสิ่งที่ทุกคนจะหลีกเลี่ยงไปไม่ได้ เพราะเมื่อมีเกิดขึ้นก็ย่อมมีดับเป็นของธรรมดาหรือ

ตามสภาวธรรมของสังขารทั้งหลายที่ไม่เที่ยงแท้แน่นอน เมื่อมีคนเสียชีวิตลง ในสังคมชนบทถือว่าเป็นงานใหญส่า
หรับชุมชน ทุกคนต้องมีส่วนร่วมช่วยกันรับผิดชอบช่วยเหลือกันโดยจัดงานศพให้เรียบร้อยดีงามตามจารีตประเพณี
ของแต่ละชุมชน การจัดงานศพในอดีตนั้นไม่มีสิ่งอำนวยความสะดวกเหมือนสมัยปัจจุบัน เพราะห่างไกลจากความ
เจริญ เครื่องมือสื่อสารต่างๆ ก็มีไม่มาก ไม่สะดวก คนในสังคมต้องช่วยเหลือกัน ใครมีความรู้ความสามารถ หรือ
พอที่จะช่วยเหลือกันได้ก็มาช่วยกัน เช่นใครมีพริก มีกระเทียม ข้าวสาร ก็เอามาบริจาคแก่เจ้าภาพ มาช่วยกันทำ
โลงศพ ทำดอกไม้ ในขณะที่ความเชื่อทางพระพุทธศาสนา จะไม่เกี่ยวข้องกับขั้นตอนหรือรายละเอียดในการจัด
งานศพเท่าไรนัก แต่จะมีบทบาทในด้านการให้คำอธิบายและการตีความหมายเชิงปรัชญา ความเชื่อในพุทธศาสนา 
คือ เรื่องบุญ กรรม โลกหน้า การปลงสังขาร การหลีกเลี่ยงมลทิน หรืออัปมงคลต่างๆ ของความตายที่น่าจะเป็น
อิทธิพลศาสนาฮินดูที่ผสมอยู่ในพุทธศาสนามากกว่าจะพะวงกับพิธีจัดการกับคนตายในฐานะที่เป็นผี นอกจากนี้พิธี
ทางพระพุทธศาสนายังช่วยส่งเสริมความเชื่อเดิมที่มีมาก่อนแล้วให้ดูสุภาพเรียบร้อยและศักดิ์สิทธิ์ขึ้น (ปรานี วงษ์
เทศ, 2534) 

นกหัสดีลิงค์ของชาวอีสานเป็นศิลปกรรมที่สะท้อนกระบวนการทางสังคมพิธีกรรมฌาปนกิจของกลุ่มคนที่
แตกต่างของสังคมและวัฒนธรรมอีสานการเชื่อมโยงสร้างเรื่องราว ตัวละครหรือผู้แสดงกลุ่มหนึ่ง ในสนาม การรื้อ
ฟื ้นความทรงจำ และสร้างความทรงจำ ทางสังคมอีกแบบหนึ่ง การประกอบสร้างนกหัสดีลิงค์ ที ่ถูกสร้าง
ความหมาย จากสังคม ว่ามิได้เป็นร่างศพของคนธรรมดาแต่เป็น คนมีที่ญบารมีและประกอบคุณความดี ซึ่งมีทั้ง
ระดับสูงด้านชาติกำเนิดและชาติกำเนิดที่มาจากสามัญชนหากแต่สะสมความดี ตามแนวทางสังคมวัฒนธรรมอีสาน 
ดังนั้น บทความนี้จึงมุ่งนำเสนอนกหัสดีลิงค์ : ความเชื่อเกี่ยวกับพิธีกรรมหลังความตายชาวอีสาน ซึ่งมีรายละเอียด
ดังต่อไปนี้ 

mailto:phitak18022537@gmail.com


 

 

43 พทิกัษ์ หาญกลา้ 
Phitak Harnklar 

พิธีศพในพระพุทธศาสนา 
ความเป็นมาของพิธีฌาปนกิจในอดีตนั้น ได้เน้นศึกษาไปที่รูปแบบพิธีกรรมของศาสนาพราหมณ์ก่อน ซึ่งมี

อิทธิพลต่อพิธีกรรมและประเพณีการฌาปนกิจ และเป็นสถานที่ที่พระพุทธศาสนาเผยแผ่ จึงมีรูปแบบการจัดงาน
ศพเป็นต้นแบบด้วย ศาสนาพราหมณ์เชื่อเกี่ยวกับกรรมและการเกิดใหม่ คือเชื่ อว่าความแตกต่างแห่งชีวิตย่อม
เป็นไปตามอำนาจของกรรมอันเกิดจากการกระทำในชาติก่อน และเพราะกรรมนั้นเองทำให้ชีวิตต้องเวียนว่ายตาย
เกิดเป็นวัฏฏะอยู่ การที่บุคคลจะเกิดเป็นอะไรและอย่างไรนั้นย่อมขึ้นอยู่กับกรรมที่ตนได้ทำไว้ในชาตินี้ หากเขาทำ
กรรมดีไว้มากอาจส่งผลให้เขาเกิดในวรรณะสูง แต่ถ้าเขาทำกรรมชั่วไว้อาจส่งผลให้เกิดในวรรณะต่ำหรืออาจเกิด
เป็นสัตว์ดิรัจฉาน บุคคลที่สละความสุขจากบ้านเรือนเข้าสู่ป่าแสวงหาสัจธรรม และบำเพ็ญธรรมจนระทั่งบรรลุ
โมกษะหรือความหลุดพ้นจากทุกข์แล้ว เท่านั้นตายแล้วไม่ต้องเกิดใหม่ 

ชาวอินเดียที่นับถือศาสนาพราหมณ์ฮินดูเชื่อเรื่องการอาบน้ำล้างบาปว่า แม่น้ำคงคาโดยเฉพาะที่ท่าเมือง
พาราณสีเป็นเมืองของพระศิวะ และที่เมืองคยาเป็นเมืองของพระวิษณุ เป็นแม่น้ำศักดิ์สิทธิ์ ถ้าใครได้อาบหรือได้
กินในน้ำคงคา จะได้บุญมากและสามารถล้างบาปได้ ความชั่วที่ทำไว้ทั้งหมดจะถูกลอยไปกับสายน้ำ กลายเป็นผู้
บริสุทธิ์ทั้งทางกายและทางใจ ชาวฮินดูจึงอาบน้ำล้างบาปอย่างน้อยวันละ 2 ครั้ง คือเช้าและเย็น โดยเชื่อว่าบาปที่
ตนทำตอนกลางวันล้างได้ด้วยการลงอาบน้ำในตอนเย็น ส่วนบาปที่ตนทำตอนกลางคืนล้างได้ด้วยการลงอาบน้ำใน
ตอนเช้า เพราะเชื่อว่ากระแสน้ำในแม่น้ำคงคาอันศักดิ์สิทธิ์นั้นได้ไหลผ่านเศียรพระศิวะลงมา ท่าน้ำแห่งแม่น้ำคงคา
ที่เมืองพาราณสีเป็นบุญสถานของชาวฮินดูทั้งปวงในสมัยนั้น แม้ในสมัยปัจจุบันก็ยังเชื่อกันอยู่และยังเชื่อไปอีกว่า
ใครตายลงและได้เผาที่ท่าน้ำแห่งเมืองพาราณสีแล้วกวากกระดูกลงแม่น้ำคงคา ก็เป็นอันเชื่อได้ว่าต้องไปสวรรค์
อย่างแน่นอน พวกเศรษฐีนิยมไปปลูกบ้านทิ้งไว้ที่ริมฝั่งแม่น้ำคงคา เมื่อป่วยหนักและคิดว่าต้องตายแน่แล้ว พวก
ญาติก็นำผู้ป่วยนั้นไปที่บ้านริมฝั่งแม่น้ำคงคานั้น พอตายก็ได้สะดวกในการเผาที่ริมฝั่งแม่น้ำคงคาและกวาดกระดูก
ลงแม่น้ำคงคาไป (สุนทร ณ รังษี, 2538) 

พาราณสีเป็นอินเดียแท้ ใครมาอินเดียแล้วไม่เห็นพาราณสีก็เท่ากับว่าไม่เห็นอินเดีย ใครอยากรู้ว่าอินเดียที่
แท้จริงเป็นอย่างไรต้องไปดูพาราณสี พาราณสีเป็นเมืองที่รักษาลักษณะดั้งเดิมของอินเดียไว้ดีที ่สุด อันที่จริง
พาราณสีเป็นเมืองสำหรับตาย ไม่ใช่เมืองสำหรับอยู่...แดนศักดิ์สิทธิ์ของพาราณสีอยู่ในวงเขต ซึ่งทำเป็นถนน 
เรียกว่า “ปัญจโกสี” เป็นถนนดินที่เต็มไปด้วยฝุ่นและโคลนวกวนเป็นทางยาว เท่ากับเป็นทางวงเมืองพาราณสีด้าน
ที่มิใช่ฝั่งน้ำ วกไปจดกับฝั่งน้ำ ผู้อยากได้บุญต้องเดินทางในถนนนี้ ถ้าตายในระหว่างทางในถนนปัญจโกสีนี้ก็ขึ้ น
สวรรค์อย่างแท้จริง ใครจะทำบาปหรือประกอบการชั่วร้ายมาอย่างไร ถ้าได้มาเดินทางในถนนนี้ บาปทั้งหลายก็
หมดไป และสวรรค์เปิดประตูรับ ถ้าไม่แน่ใจเกรงว่าจะไปทำบาปเข้าใหม่และจะไม่ได้มาตายในวงเขตนี้ ก็ตายเสีย
ในที่นี่ทีเดียว เป็นได้ข้ึนสวรรค์  

สิ่งสำคัญในเมืองพาราณสี คือ ท่าน้ำ ซึ่งเรียกว่า “ฆัต” มีอยู่ถึง 64 แห่งในพารณสี ฆัตหรือท่าน้ำนี้ใช้เป็นที่
ลงไปอาบน้ำเพื่อล้างบาป หรือเป็นที่เผาศพแล้วทิ้งน้ำซึ่งเป็นการส่งขึ้นสวรรค์...ที่เผาศพอยู่ริมน้ำ เพ่ือความสะดวก
ในการที่จะเอากระดูกและถ่านลงน้ำได้ง่าย ที่ท่าเผาศพแห่งหนึ่งๆ มีที่เผาหลายแห่ง ที่ที่อยู่ติดกับแม่น้ำเสียค่าเผา
แพงหน่อย เพราะอยู่ใกล้สวรรค์มาก ผู้ที่ยากจนต้องเผาในที่ที่ห่างจากลำแม่น้ำหน่อยหนึ่ง แต่ในที่สุดก็ได้ถูกกวาด
กระดูกและถ่านเถ้าลงมาทิ้งน้ำเหมือนกัน พิธีเผาศพไม่มีอะไรมาก เมื่อคนตายลงก็เพียงแต่เอาผ้าห่อ มีไม้ทำแคร่
หาม ไม่ใช่เป็นของพิเศษหรือสวยงาม เป็นแต่ตัดไม้มาทำหามเป็นคนๆ ไป ผู้เดินตามศพก็ดี ผู้ที่จะร่วมฌาปนกิจก็ดี
ไม่มีผู้หญิง มีแต่ผู้ชายทั้งนั้น แม่หรือเมีย ลูกหญิง ญาติหญิง ไม่มีส่วนเกี่ยวข้องกับเรื่องฌาปนกิจศพเหล่านี้วางไว้
เรียงราย คอยให้มีที่ว่างสำหรับเผา ที่เผาเป็นกองฟืนกองโต เป็นการประหลาดอยู่หน่อยที่อินเดียหาไม้ยาก แต่ก็มี
ไม้มาเป็นฟืนเผา ก่อนที่จะเผา ต้องเอาศพจุ่มลงในแม่น้ำคงคา จุ่มแล้วยกขึ้นแล้วก็กลับจุ่มใหม่...นับได้ 5 ครั้ง แต่
เขาว่าไม่เหมือนกันไปหมด บางแห่งจุ่มเพียง 3 ครั้งแต่รวมความว่าแม่น้ำคงคาในตอนนั้นถูกเอาศพลงจุ่มวันละ
หลายสิบหรือหลายร้อยศพ บางที่ความศักดิ์สิทธิ์จะอยู่ที่ตรงนี้ เมื่อเอาศพจุ่มลงน้ำแล้วก็เอาขึ้นไปวางลงบนกองฟืน 



 

 

44 วารสารโพธศิาสตรป์รทิรรศน์ ปีที ่4 ฉบบัที ่1 (2567) 
Bodhisastra Review Journal, Vol.4, No.1 (2024) 

พวกญาติเดินรอบๆ กองฟืน ถือคบซึ่งยังไม่ได้จุดทำท่าเป็นจุดไฟ คือจ่อคบเข้าไปที่กองฟืน แต่ยังไม่จุด เดินวนกัน
อย่างนี้ 3 รอบ หรือ 5 รอบ จึงจุดไฟจริงๆ แล้วไฟก็ลุกโชติช่วงด้วยหญ้าแห้งและฟืนแห้ง ศพที่เปียกน้ำนั้น
ประเดี๋ยวเดียวก็ไหม้หมด เขาไม่เก็บกระดูกมารักษาไว้เหมือนอย่างเรา เพราะต้องการให้ทั้งกระดูกและถ่านเถ้าได
ถูกกวาดลงแม่น้ำคงคา ใครไปเอากระดูกเก็บไว้ก็บาปมาก เพราะทำให้ผู้ตายไม่ได้ขึ้นสวรรค์อย่างสมบูรณ์  (หลวง
วิจิตรวาทการ, 2538) 

จากที่กล่าวมาสรุปได้ว่า การทำพิธีฌาปนกิจศพของชาวอินเดียมีความเชื่อที่สัมพันธ์กับแม่น้ำคงคา คือเชื่อ
ว่าเป็นแม่น้ำศักดิ์สิทธิ์ เป็นมรรคานำวิญญาณผู้ตายไปสู่สวรรคาลัย เพราะมีต้นน้ำเกิดจากสวรรค์ ดังนั้น จึงทำพิธี
ฌาปนกิจศพและลอยอังคารที่แม่น้ำคงคา เราได้รับอิทธิพลพิธีฌาปนกิจศพมาจากศาสนาพราหมณ์-ฮินดู เนื่องจาก
พระพุทธศาสนาเกิดขึ้นภายหลังศาสนาพราหมณ์-ฮินดู รูปแบบพิธีกรรมหลายอย่างเราได้รับอิทธิพลจากศาสนา
พราหมณ์-ฮินดู เช่น การทำประทักษิณ (เวียนขวา) เป็นต้นซึ่งเป็นปริศนาธรรมคือ ทิศเบื้องขวาเป็นทิศหรือ
สัญลักษณ์แห่งความเคารพ เช่น ในทิศ 6 ทิศเบื้อง ขวาเป็นทิศแห่งอาจารย์ เวียนรอบแรก หมายถึง อนิจจัง รอบ
สอง หมายถึง ทุกขัง รอบสาม หมายถึงอนัตตา, ความแตกต่างระหว่างความเป็นพุทธกับพราหมณ์คือความเชื่อ
หรือจุดมุ่งหมายของคำสอนซึ่งพระพุทธศาสนาได้คงรูปแบบไว้ แต่ได้ประยุกต์หรือปฏิรูปคำสอนใหม่ เช่น ปฏิรูป
หลักตรีมูรติมาเป็นพระรัตนตรัย หรือคำสอนเรื่องการบูชาทิศมาเป็นทิศ 6 ว่าด้วยการปฏิบัติต่อบิดามารดา ครู
อาจารย์ สมณพราหมณ์ คนใช้ เพื่อน เป็นต้น 

พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาแห่งปัญญาหรือศาสนาแห่งเหตุผล เพราะมีคำสอนเป็นสัจธรรม ดังนั้น จึงสอน
ให้ทำในสิ่งที่เป็นประโยชน์ สอนให้เห็นความสำคัญของจิตใจมากกว่าร่างกายไม่ให้คนทั้งหลายมีความอาลัยในชีวิต 
เพราะจะก่อให้เกิดทุกข์เสียเปล่า แต่ให้พิจารณาถึงความตายเป็นนิจ เช่น สตรี บุรุษ คฤหัสถ์ หรือบรรพชิตควร
พิจารณา เนืองๆ ว่า เรามีความแก่เป็นธรรมดา ไม่ล่วงพ้นความแก่ไปได้ เรามีความเจ็บไข้เป็นธรรมดา ไม่ล่วงพ้น
ความเจ็บไข้ไปได้ เรามีความตายเป็นธรรมดา ไม่ล่วงพ้นความตายไปได้ เราจะต้องพลัดพรากจากของรักของชอบ
ใจทั้งสิ้น เรามีกรรมเป็นของตน เป็นผู้รับผลของกรรม มีกรรมเป็นกำเนิด มีกรรม เป็นเผ่าพันธุ์ มีกรรมเป็นที่พ่ึง
อาศัย เราทำกรรมใดไว้จะเป็น กรรมดีหรือกรรมชั่วก็ตาม ย่อมเป็นผู้รับผลของกรรมนั้น (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539 : 22/57/99-100) 

ดังนั้น หากจะเก็บศพหรือฝังศพไว้ ก็จะก่อให้เกิดความอาลัยอาวรณ์ในญาติผู้วายชนม์นั้น เพราะมีสิ่งเตือน
จิตเสมอ แต่เมื่อได้เผาศพแล้ว ไม่ได้พบกับบุคคลอันเป็นที่รัก ซึ่งได้พลัดพรากกันแล้ว ความทุกข์ใจก็จะค่อย
บรรเทาลงไปได้ในที่สุดในติโรกุฑฑสูตร พระพุทธองค์ทรงสอนว่า ไม่มีประโยชน์อันใดกับการร้องไห้คร่ำครวญถึงผู้
ที ่ละโลกนี ้ไปสู ่ปรโลก สิ ่งที ่จะเป็นประโยชน์กับญาติผ ู ้วายชนม์คือการทำบุญอุทิศหรือทักษิณาทานให้ 
(มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 25/10-12/16-17) ซึ่งเป็นการแสดงออกที่เฉพาะเจาะจงและ
เป็นการเลือกข้าวปลาอาหารที่ดีที่สุดโดยหวังผลเป็นความสุขความเจริญต่อผู้ตายเท่านั้น จึงเรียกว่าทักษิณาทาน
หรือการทำบุญอุทิศ 
 
ความเป็นมาของนกหัสดีลิงค์ 

พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542 ได้อธิบายถึง คำท่ีเกี่ยวข้องกับนกหัสดีลิงค์ว่า หัสดิน หรือ 
หัสดี ( หัด-สะ ) น.ช้าง (ส.หสดิน,หสติ. ป.หตถี) หัสดีลิงค์เป็นนกในวรรณกรรมคดี มีจะงอยปากยาวคล้ายงวงช้าง 
(ราชบัณฑิตยสถาน, 2546) และประกอบด้วยคำที่มีความหมายอยู่ในตัวเองแยกได้เป็นสองคำคือ 1. หัสดี (หรือ
หัสดิน) มีความหมายถึง ผู้ใช้งวงแทนมือ หรือ ผู้มีมือ และ ลิงค์ (หรือลึงค์) มีความหมายถึง เครื่องหมายเพศรูปร่าง
ของนกหัสดีลิงค์มีลักษณะตรงกับคำในภาษาสันสกฤตว่า หตฺถิลิงคฺสกุโณแปลว่า นกที่มีเพศเหมือนช้าง (กาญจนา 
ชินนาค, 2549) ดังนั้น ความหมายของคำว่าหัสดีลิงค์ จึงหมายถึงนกช้าง คือนกที่มีเครื่องหมายเป็นช้างเป็น



 

 

45 พทิกัษ์ หาญกลา้ 
Phitak Harnklar 

องค์ประกอบสำคัญ ซึ่งในท่ีนี้คือนกที่มีหัวเป็นช้างหรือนกท่ีมีจะงอยปากเป็นงวงช้างให้เห็นได้อย่างชัดเจน หรือนก 
ผู้มีงวงเป็นช้าง หรือครึ่งนกครึ่งช้าง 

ความเป็นมาของนกหัสดีลิงค์เริ่มจากสมัยพุทธกาลในอินเดียเกิดความเชื่อเรื่องไตรภูมิ ได้แก่ อบายภูมิ 
สวรรค์และพรหมโลกที่มีเขาพระสุเมรุเป็นศูนย์กลางของจักรวาลมีป่าหิมพานต์ล้อมรอบเขาพระสุเมรุ และในป่าหิม
พานต์ถือเป็นดินแดนที่ศักดิ์สิทธิ์ เป็นที่อยู่อาศัยของสรรพสัตว์ที่มีรูปร่างแปลกประหลาดเป็นสัตว์มีอิทธิฤทธิ์ ไม่ว่า
พืชหรือสัตว์ ตลอดจนแร่ธาตุต่างๆ ล้วนมีพลังอำนาจมหัศจรรย์ อีกทั้งยังเป็นที่อยู่ของบรรดานักสิทธิ์ วิทยาธร 
คนธรรพ์ ยักษ์ ฤๅษี ผู้มีจิตกล้าแข็งทั้งหลายอยู่กันอย่างสันติภาพไม่เบียดเบียนกัน อยู่ในความเชื่อของศ าสนา
พราหมณ์และศาสนาพุทธพุทธศตวรรษที่ 6 (พ.ศ. 500 – 600) พบประติมากรรมรูปสัตว์ผสมในศิลปะอินเดีย
โบราณที่ใช้ตกแต่งส่วนต่างๆ ของอาคารศาสนสถาน เช่นรูปช้างที่มีหางเป็นปลา เรียกว่าคชมัจฉา รูปช้างที่มีปีก
เรียกว่า คชปักษิณ หรือคชปักษี การสร้างศิลปกรรมรูปช้างมีปีกนั้นน่าจะเป็นต้นเค้าและพัฒนามาเป็นรูปนกหัสดี
ลิงค์ เนื่องจาก พ.ศ. 548 –พ.ศ. 554 พบจิตรกรรมรูปนกหัสดีลิงค์เป็นภาพจิตรกรรมฝาผนังที่ผนังถ้ำเอโลร่า (The 
Elloratemple caves) ตั้งอยู่บนภูเขาอินริยทริ สร้างข้ึนเพื่อใช้เป็นโบสถ์ วิหาร หอสวดมนต์ และ สังฆาราม ที่อยู่
อาศัยของภิกษุสงฆ์ในพุทธศาสนา และพบประติมากรรมรูปนกหัสดีลิงค์ฐานเทวาลัยที่เทวสถานไกรลาสนาถ 
(Kailashnatha) หมายถึง ผู้เป็นใหญ่แห่งเขาไกรลาส คือ พระศิวะ ผู้สถิตอยู่ ณ เขาไกรลาส ในเมืองกาญจีปุรัม 
ประเทศอินเดีย ซึ่งการสร้างศิลปกรรมรูปนกหัสดีลิงค์ในโบราณสถานทั้งสองแห่งนั้นเป็นความเชื่อเกี่ยวกับเรื่องไตร
ภูมิที่มีเขาพระสุเมรุเป็นศูนย์กลางของจักรวาลมีป่าหิมพานต์ล้อมรอบเขาพระสุเมรุ และนกหัสดีลิงค์ก็เป็นสัตว์ชนิด
หนึ่งที่อาศัยอยู่ในป่า (กาญจนา ชินนาค, 2549) 

ความเชื่อในศาสนาได้มีอิทธิพลต่อผู้คนที่อยู่ในภูมิภาคเอเชียอาคเนย์ โดยเฉพาะความเชื่อที่เกี่ยวกับคติ
เรื่องไตรภูมิ จักรวาลที่มีพรรณนาอยู่ในคัมภีร์ทั้งของศาสนาพราหมณ์ ฮินดูและศาสนาพุทธ ความเชื่อเกี่ยวกับ
ศาสนาที่มีต้นเค้ามาจากอารยธรรมอินเดียได้ถูกปรับผสมผสานเข้ากับคติความเชื่อแบบพื้นบ้านพื้นเมืองของในแต่
ละท้องถิ่น กับยังได้นำไปสู่การคิดประดิษฐ์สร้างสรรค์เป็นผลงานทางด้านศิลปวัตถุ ภายใต้แรงบันดาลใจที่เป็นคติ
ความเชื่อที่มีปรากฏในรูปแบบของวรรณกรรมคัมภีร์ วรรณกรรมมุขปาฐะ ตลอดจนนิทานและตำนานที่เป็น
ปรัมปราคติ ซึ่งเป็นข้อมูลพื้นฐานที่ได้ถูกถ่ายทอดออกมาเป็นผลงานในรูปแบบของงานศิลปกรรมทั้งที่เป็นงาน
จิตรกรรมประติมากรรม และงานสถาปัตยกรรม ด้วยเหตุดังกล่าว ศิลปะโบราณวัตถุรูปนกหัสดีลิงค์ ซึ่งมีลักษณะ
เป็นสัตว์ผสมตามคติเรื ่องสัตว์หิมพานต์ จึงได้รับการสร้างสรรค์ขึ ้นภายใต้กรอบแนวคิด ดังกล่าวนั้นเช่นกัน 
เนื่องจากว่านกหัสดีลิงค์เป็นสัตว์ หิมพานต์ ที่มีส่วนผสมของนกกับช้างเข้าด้วยกัน ดังนั้นคติความเชื่อที่เกี่ยวกับนก
หัสดีลิงค์ ในเบื้องต้นจึงมีความเกี่ยวข้องอยู่กับคติที่เกี่ยวกับนกและคติที่เกี่ยวกับช้าง เนื่องจากว่านกหัสดีลิงค์มี
ส่วนของลำตัวเป็นรูปนก ซึ่งมิอาจจะกำหนดได้ว่าเป็นนกอะไร แต่ทั้งนี้ในบรรดาสัตว์หิมพานต์ที่เป็นสัตว์ปีกสำคัญ
มีอยู่สองตัวคือหงส์ และครุฑ ซึ่งทั้งหงส์และครุฑก็ล้วนแต่เป็นสัตว์ที่มีลักษณะมีปีกให้เห็นได้อย่างชัดเจนเหมือนกัน
ดังนั้นคติเกี่ยวกับตัวนกของนกหัสดีลิงค์จึงน่าจะมีความเกี่ยวข้องผสมผสานอยู่กับคติที่เกี่ยวกับเรื่องหงส์และครุฑ
รวมอยู่ด้วย 

สังคมไทยเชื่อว่านกหัสดีลิงค์เป็นสัตว์ชั้นสูงที่เกิดในป่าหิมพานต์ มีลักษณะหัวเป็นช้างตัวเป็นนกขนาดใหญ่ 
มีอิทธิฤทธิ์คือรู้ทางไปสวรรค์และสามารถบินไปได้สูงถึงสวรรค์ชั้นฟ้า ซึ่งเกี่ยวโยงกับความเชื่อทางศาสนานั่นคือ
การประกอบพิธีศพโดยการสร้างเมรุลอยรูปนกหัสดีลิงค์ เมื่อผู้ใดที่ล่วงลับไปแล้วมีบุญญาธิการได้ประกอบพิธีศพ
แบบนกหัสดีลิงค์ดวงวิญญาณของผู้นั้นก็จะไปสู่สรวงสวรรค์ หากแต่ผู้ที่สามารถขึ้นนกหัสดีลิงค์ได้นั้นจะต้องมีเชื้อ
สายเป็นกษัตริย์ เจ้าเมือง และพระเถระเท่านั้น สามัญชนไม่สามารถประกอบพิธีทำศพแบบนกหัสดีลิงค์ได้ ซึ่ ง
ความเชื่อนี้เกิดจากตำนานเรื่องเล่าที่ถ่ายทอดจากบรรพชนสู่ลูกหลาน 

เมื่อนำคติความเชื่อที่เกี่ยวกับสัตว์ต่างๆ ซึ่งมีองค์ประกอบของร่างกายที่รวมเป็นตัวนกหัสดีลิงค์แล้วก็จะ
เห็นได้ว่าคติที่เกี่ยวกับนกหัสดีลิงค์นั้นเป็นการรวบรวมคติความเชื่อจากหงส์ ครุฑและช้าง มาเข้าไว้ด้วยกันทำใหดู้



 

 

46 วารสารโพธศิาสตรป์รทิรรศน์ ปีที ่4 ฉบบัที ่1 (2567) 
Bodhisastra Review Journal, Vol.4, No.1 (2024) 

ประหนึ่งว่านกหัสดีลิงค์นั้นเป็นนกที่มีคุณสมบัติทางด้านคติความเชื่อที่เหนือกว่าสัตว์อ่ืนๆ คือเป็นสัตว์ชั้นสูง เป็นผู้
คุ้มครองอยู่บนท้องฟ้าซึ่งเป็นคุณสมบัติพิเศษที่ได้จากหงส์เป็นสัตว์ที่มีอำนาจมหาศาลอันเทียบได้กับแสงแห่งดวง
อาทิตย์และเป็นผู้ที ่มีปีกแข็งแรงบินได้รวดเร็วซึ่งเป็นคุณสมบัติพิเศษที่ได้มาจากครุฑ และเป็นผู้มีพละกำลัง
มหาศาลมีความยิ่งใหญ่ ซึ่งเป็นคุณสมบัติอันวิเศษที่ได้มาจากครุฑและช้าง จากองค์ประกอบทางด้านคติความเชื่อ
ดังกล่าวนี้ประกอบเข้ากับลักษณะทางกายภาพของรูปตัวนกหัสดีลิงค์ที่เป็นการผสมผสานระหว่างสัตว์ปีกที่บินได้
คือหงส์กับช้างซึ่งเป็นสัตว์สี่เท้าที่มีขนาดใหญ่กว่าสัตว์สี่เท้าประเภทอื่นๆ ทำให้สถานภาพทางด้านคติความเชื่อที่
เกี่ยวกับนกหัสดีลิงค์ได้รับการยกย่องว่าเป็นสัตว์ในท้องฟ้าอันกว้างไกลจึงกล่าวได้ว่านกหัสดีลิงค์เป็นนกในจินต
ภาพที่มีความยิ่งใหญ่ครอบคลุมทั้งแผ่นฟ้าผืนดิน และพ้ืนน้ำ 
 
นกหัสดีลิงค์กับพิธีกรรมการทำศพในอีสาน 

นกหัสดีลิงค์ เป็นนกใหญ่ มีฤทธิ์ มีกำลังมากและเมื่อถูกนำ ไปใช้ในพิธีกรรมฌาปนกิจแสดงว่า ผู้ตายมีบุญ
บารมีมาก จึงอยู่บนหลังนกได้ นกหัสดีลิงค์ สามารถนำดวงวิญญาณของผู้ตายไปสู่สวรรค์ได้ เหล่านี้ล้วนเป็น วาท
กรรมการสร้างความหมาย ความทรงจำทางสังคมที่ให้เกิดความแตกต่างทางสังคมวัฒนธรรม จึงมีลักษณะของ
วัฒนธรรมที่แฝงไว้ซึ่งอำนาจในการควบคุมสังคมกลุ่มหนึ่ง โดยพื้นที่ของนกหัสดีลิงค์เป็นพื้นที่ในจินตนาการหรือ
เป็นพื้นที่ท่ีถูกก่อขึ้น ด้านความรู้สึกและจินตนาการ กล่าวคือ คนให้ความหมายเกี่ยวกับพ้ืนที่อย่างไร ส่งผลอย่างไร 
และมีความสำคัญต่อคนในพื้นที่อย่างไรมนุษย์สร้างพื้นที่ขึ้นมาและปฏิบัติการด้านพื้นที่ผ่านพิธีกรรมที่ถูกจัดขึ้น 
พิธีกรรมหรือการแสดงแล้วแต่ละพื้นที่นั้นๆ สิ่งเหล่านี้ต่างเป็นพื้นที่ที่ถูกช่วงชิง ความหมายทางวัฒนธรรมในงาน
ฌาปนกิจสถานนกหัสดีลิงค์ที ่มาของการสร้างเมรุนกสักกะไดลิงค์ของจังหวัดอุบลราชธานีสืบเค้าจากเรื่องเล่า
พ้ืนเมืองเชียงรุ้งว่าด้วยการสร้างเมรุรูปสัตว์ได้ว่า “ตามประเพณีปฏิบัติของเชียงรุ้งเมื่อเจ้านายถึงแก่พิราลัยจะมีการ
สร้างปราสาทใหญ่ 5 – 6 หลัง ทำรูปสัตว์ชนิดหนึ่งเรียก “ลวง” ลักษณะคล้ายพญานาคมีปีกและหางวางไว้ใน
ปราสาทซึ่งตรงกลางบรรจุโลงศพ สิบสองปันนาดำรงความมั่นคมเฟ่ืองฟูอยู่ 100 กว่าปี ก็ถูกรุกรานอีกครั้งโดยชาว
มองโกล และตกอยู่ในการปกครองของจีนอีกครั้งในปีพ.ศ. 1835 การสิ้นสุดอำนาจการปกครอง และการยอมรับ
อำนาจของมองโกล เมื่อรัชกาลที่ 33 เมื่อพระเจ้ากรุงจีนส่งตราหัวเสือ (จุ่มกาบหลาบคำ) มาให้เป็นตราแผ่นดิน
แทนตรานกหัสดีลิงค์ การเปลี่ยนชื่อเจ้าผู้ครองนคร จากชื่อภาษาไทลื้อ เป็นภาษาจีน เริ่มขึ้นในยุคนี้ เจ้าผู้ครอง
นครชาวไทลื้อถูกเรียกว่าเจ้าแสนหวีฟ้า เมื่อ พ.ศ. 1835 มาเกิดความวุ่นวายภายในบ้านเมืองอัน เนื่องมาจากการ
แย่งชิงราชสมบัติและความวุ่นวายภายนอก เช่น พม่า จีน จากการรุกรานแย่งชิงดินแดนโดย ทำให้เชื้อพระวงศ์
เชียงรุ้งต่างพากันอพยพแยกย้ายหนีภัยสงครามมาตั ้งรกรากสร้างบ้านเมืองใหม่ในอาณาจักรใกล้เคียง เช่น 
อาณาจักรล้านนา อาณาจักรล้านช้าง (บุญช่วย ศรีสวัสดิ์, 2547) เป็นเหตุให้ธรรมเนียมการเผาศพเจ้านายบนเมรุ
รูปสัตว์แพร่หลายเข้ามาในประเทศไทยและถือปฏิบัติกันสืบมาซึ่งพบอยู่ในภาคเหนือและภาคอีสานปัจจุบัน 
พระพุทธศาสนาซึ่งเป็นศาสนาหลักของคนไทยมีประเพณีที่จะปลงศพด้วยการเผาเพราะเชื่อว่าวิญญาณของผู้ตาย
ได้รับการชำระล้างจนบริสุทธิ์และจะได้ขึ้นสวรรค์สถานที่ที่ใช้เป็นที่เผาศพมีชื่อเรียกหลายอย่างตามวิธีการสร้างเช่น 
ร้านม้า ฐานเผา ตาราง เชิงตะกอน จิตกาธาน เมรุ แต่ทั้งหมดนี้ก็หมายถึง กองฟืน นั่นเอง (มูลนิธิสารานุกรม
วัฒนธรรมไทย ธนาคารไทยพาณิชย์, 2542) ในอดีตการเผาศพจัดทำขึ้นในป่า โดยใช้วิธีก่อกองฟืนบนพื้นดินที่
จัดแจงไว้ให้สูงพอสมควร กองฟืนนั้นถ้ากองพาดก่ายกันจึงจะสะดวกแก่การเผาเพราะมีช่องโปร่ง ไฟลุกได้ง่าย นำ
ศพตั้งบนกองฟืนแล้วเอาฟืนท่อนยาววางพาดศพทั้งสองข้างให้ปลายฟืนประกบกันเป็นรูปกระโจมคลุมศพอีกที ถ้า
ไม่วางโลงไว้บนกองฟืนก็ปลูกเป็นร้านม้าทำด้วยไม้สำหรับตั้งศพแล้วจึงเผา การเผาศพในบางแห่งซึ่งมีคนมากจะจัด
เผาตามป่าช้านอกเมือง โดยก่อเป็นฐานสูงจากพื้นดินพอสมควร กั้นเป็นคอกสี่เหลี่ยมผืนผ้าแล้วกองฟืนวางบนศพ
เผากันบนนั้นวิธีการเผาศพแบบนี้ได้มีการเปลี่ยนแปลงไปโดยมีตารางเหล็กรูปสี่เหลี่ยมผืนผ้ารองรับศพอีกทีต่อมามี
การเสริมบนฐานเผาตอนกลางขึ้นเป็นคอกเอาดินเกลี่ยทุบให้แน่นแล้วตั้งตารางเหล็กบนนั้น เวลาเผาจะยกศพไปตั้ง



 

 

47 พทิกัษ์ หาญกลา้ 
Phitak Harnklar 

บนเชิงตะกอนซึ่งมีหลังคาปะรำหยวกอยู่ในหลังคาใหญ่อีกทีหนึ่งซึ่งมีลักษณะเป็นหลังคาซ้อนเป็นชั้นโดยมากมียอด
แหลม เรียกว่า “เมรุเผาศพ” (มูลนิธิสารานุกรมวัฒนธรรมไทย ธนาคารไทยพาณิชย์, 2542) 

สมัยโบราณบุคคลธรรมดาไม่สามารถเผาศพบนเมรุเช่นในปัจจุบันได้เพราะจำกัดเฉพาะชนชั้นสูงเช่น
กษัตริย์การออกแบบและก่อสร้างพระเมรุเพ่ือใช้ในการประกอบพระราชพิธีถวายพระเพลิงพระบรมศพนั้น เป็นคติ
ที่สืบทอดมาแต่ครั้งสมัยสุโขทัย พ.ศ. 1900-2000 ในความเชื่อเกี่ยวกับไตรภูมิโลกสัณฐาน หรือจักรวาลวิทยา 
ผนวกเข้าความยึดมั่นศรัทธาในลัทธิเทวราชาของพราหมณ์ จนไม่สามารถแยกออกจากันได้ การออกแบบและ
ก่อสร้างพระเมรุเพื่อประกอบพระราชพิธีปรากฏหลักฐานเป็นครั้งแรกในสมัยอยุธยาอันเป็นช่วงสมัยที่ลัทธิเทวรา
ชาจากขอมเป็นที่แพร่หลายและนิยมมากกว่ายุคสมัยใดๆ (จารุณี อินเฉิดฉาย, 2539) 

ซึ่งตามคติเทวราชาถือว่าพระมหากษัตริย์เป็นพระอิศวร หรือพระนารายณ์แบ่งภาคอวตาลลงมาอำนวย
ความสงบสุขในโลกมนุษย์ เมื่อถึงกำหนดสิ้นอายุก็จะเสด็จกลับสู่เขาพระสุเมรุที่ประทับจึงเกิดเป็นโบราณราช
ประเพณีในการเฉลิมพระเกียรติแก่พระบรมศพเป็นเทดาใส่ในพระโกศ และจัดสร้างสถานที่ถวายพระเพลิงอย่าง
วิจิตรตกแต่งเป็นสีทอง เมรุที่ใช้กับพระบรมศพพระมหากษัตริย์จึงเรียกว่า  “พระเมรุมาศ” อันหมายถึงเขาพระ
สุเมรุ ที่ประทับของเทพเจ้าในสวรรค์ (จารุณี อินเฉิดฉาย, 2539) ส่วนใหญ่เรามักคุ้นตากับพระเมรุงานพระราชพิธี
ถวายพระเพลิงพระบรมศพ ณ ท้องสนามหลวง แต่สำหรับบางดินแดนบางแว่นแคว้นที่มีเจ้านายพื้นเมืองปกครอง
ก็มีธรรมเนียมการสร้างพระเมรุเช่นกัน แต่จะมีลักษณะที่คงความเป็นเอกลักษณ์เฉพาะตัวออกไปดังเช่นเมรุเผาศพ
เจ้านายพื้นเมืองรูปนกหัสดีลิงค์ ธรรมเนียมการสร้างเมรุนกหัสดีลิงค์จะจัดขึ้นเฉพาะเจ้านายพื้นเมืองที่สืบสายตรง
มาจากคณะอาญาสี่ โดยถือตามประวัติศาสตร์เมืองอุบลที่ว่ามาจากเจ้านายเชียงรุ้ง ดังปรากฎในตอนท้ายของ
พ้ืนเมืองอุบลว่าด้วยพิธีศพของเจ้าพระวอ เจ้าพระตา ว่า “...เถิงเม่ือตาวันคล้ายวันดี เซินพระโกศสองพ่อลูก ยอขึ้น
ใส่หลังหัสดีลิงค์นกงวงคือซ้าง...” หากเป็นผู้สืบเชื้อสายในลำดับหลานลงมาจะขึ้นเมรุรูปคชสีห์เช่นงานศพพระอุบล
กิจประชากร (บุญเพ็ง บุตโรบล) เมื่อพ.ศ. 2473 ณ วัดสุทัศน์นาราม เป็นต้น และผู้สืบเชื้อสายในลำดับสุดท้ายจะ
ขึ้นเมรุรูปปราสาทแบบอีสานได้เท่านั้น (พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ อุบลราชธานี, 2548) 

นอกจากนี้การสร้างเมรุนกหัสดีลิงค์ยังรวมถึงศพพระเถระผู้เป็นหลักคำเมืองด้วยเช่นกัน ผู้ที่มิได้สืบเชื้อ
สายมาโดยตรงหรือมิใช่หลักค้ำเมืองไม่สามารถสร้างเมรุนกหัสดีลิงค์ได้เพราะถือว่าผิดธรรมเนียมหรือในภาษาถิ่น
อีสานเรียกว่า “ขะลำ” จะเกิดความเดือดร้อนวุ่นวาย และการสร้างเมรุรูปนกหัสดีลิงค์ให้แก่ผู้ตายยังถือเป็นการ
แสดงอิสริยยศ ฐานันดรศักดิ์ของผู้ตายให้ปรากฏแก่สายตาของบุคคลทั่วไปรวมไปถึงเป็นการแสดงความเคารพ
คารวะสูงสุดต่อผู้ตายในวาระสุดท้ายด้วยเป็นสัญญาณว่านกตาย ช่างนกก็จะนำผ้าขาวมามัดส่ วนหัวนก แล้วหัน
หน้านกไปทางที่ศพตั้งอยู่เป็นอันเสร็จพิธีฆ่านก แล้วเตรียมการเผาศพ หลังจากเผานกและเมรุแล้ว คืนนั้นจะมี
มหรสพแสดงไปด้วย รุ่งเช้าเก็บอัฐิและอุทิศส่วนกุศลแก่ผู้ตายแล้วนำอัฐิไปก่อธาตุบรรจุต่อไปเป็นอันเสร็จพิธีทำศพ
แบบนกหัสดีลิงค ์
 
คุณค่าพิธีทำศพแบบนกหัสดีลิงค์ของภาคอีสาน 

1. คุณค่าทางจิตใจ 
พิธีทำศพแบบนกหัสดีลิงค์ของภาคอีสานเป็นการแสดงที่แทรกอยู่ในพิธีกรรมทำ ศพของชนชั้นสูง 

สะท้อนให้เห็นวัฒนธรรมและความเชื่อทางพระพุทธศาสนาของกลุ่มชนชาวอีสาน ที่ดำรงวิถีชีวิตควบคู่กับแนวคิด
ดังกล่าวมาอย่างแน่นแฟ้นจนถึงปัจจุบัน การทำพิธีศพที่มีสัตว์เกี่ยวข้องนั้นมีมาแต่สมัยพุทธกาล สืบเนื่องมาจาก
กลุ่มชนที่ทำพิธีนี้นับถือพระพุทธศาสนาที่ได้หลักแนวคิดมาจากประเทศอินเดีย แล้วนำความเชื่อเกี่ยวกับไตรภูมิมา
ผสมผสานกับพิธีทำศพ ในบริบทของไตรภูมิมีเนื้อหาที่ว่าด้วยเขาพระสุเมรุเป็นศูนย์กลางของจักรวาล มีป่าหิม
พานต์ล้อมรอบเขาพระสุเมรุในป่าหิมพานต์มีสัตว์วิเศษนานาชนิด ซึ่งเชื่อกันว่าสัตว์หิมพานต์จะนำดวงวิญญาณ
ผู้ตายไปสู่สวรรค์ ทำให้ในอดีตตามลัทธิเทวราชาเมื่อกษัตริย์สิ้นพระชนม์ต้องกลับไปยังเขาพระสุเมรุดังเดิมจึงมีการ



 

 

48 วารสารโพธศิาสตรป์รทิรรศน์ ปีที ่4 ฉบบัที ่1 (2567) 
Bodhisastra Review Journal, Vol.4, No.1 (2024) 

นำสัตว์ในจินตนาการมาสร้างเป็นศิลปกรรมรูปสัตว์ต่างๆ เพื่อเป็นราชยานประกอบพิธีศพและนำทางไปสู่สวรรค์ 
แนวคิดในทางพระพุทธศาสนาดังกล่าวได้แพร่กระจายสู่ดินแดนต่างๆ ในสุวรรณภูมิได้แก่ กัมพูชา อินโดนีเซีย ลาว 
รวมทั้งประเทศไทยโดยมีการนำสัตว์ในป่าหิมพานต์มาจินตนาการเป็นสัตว์ลักษณะต่างๆ กันปรากฏในงาน
ศิลปกรรม คือจิตรกรรม ประติมากรรมท่ีพบเห็นในศาสนสถานต่างๆ 

ในยุคอินเดียโบราณนิยมสร้างศิลปกรรมที่มีลักษณะเป็นสัตว์ผสมและมีการปรับเข้ากับคติความเชื่อที่
เกี่ยวกับไตรภูมิ จักรวาล และเรื่องป่าหิมพานต์ พบจิตรกรรมรูปนกหัสดีลิงค์เป็นภาพจิตรกรรมฝาผนังที่ผนังถ้ำ
เอโลร่า และพบประติมากรรมรูปนกหัสดีลิงค์ท่ีฐานเทวาลัย ณ เทวสถานไกรลาสนาถในประเทศอินเดีย โดยเฉพาะ
นกหัสดีลิงค์ที่มีลักษณะหัวเป็นช้าง ตัวเป็นนกหางเป็นหงส์ขนาดใหญ่ เป็นสัตว์หิมพานต์ชนิดหนึ่งที่มีบทบาทใน
พิธีกรรมทำศพของประเทศไทย 

2. คุณค่าทางสังคม 
การปกครองภายในเมือง มีการแบ่งอำนาจการบริหารออกเป็นส่วนต่างๆ ได้แก่ เจ้าเมืองอุปฮาด 

(อุปราช) ราชวงศ์และราชบุตร ท ให้เกิดการยึดถือรูปแบบการปกครองแบบอาชญาหรืออัญญาสี่อย่างมั่นคงและมี
ความศรัทธาในชนชั้นปกครอง รวมทั้งมีการสืบทอดประเพณีการขึ้นปกครองบ้านเมืองตามแบบแผนดั้งเดิมมาโดย
ตลอด ตลอดจนการดำรงชีวิตของชาวบ้านที่ยึดมั่นในจารีตธรรมเนียมปฏิบัติ ที่เรียกว่า ฮีตสิบสอง คองสิบสี่ ถือ
เป็นวิถีประชาหรือวิถีชาวบ้านได้แก่การนับถือจารีตที่เกี่ยวข้องกับการปฏิบัติตนว่า ควรจะทำสิ่งใดบ้างในแต่ละ
เดือน ซึ่งส่วนใหญ่จะเป็นการกำหนดในเรื่องของศาสนา ประเพณี ความเชื่อ และพิธีกรรม รวมทั้งมีกฎข้อห้ามมิให้
กระทำต่างๆ ซึ่งเป็นกฎเกณฑ์ทางสังคมที่มีการสืบเนื่องกันมาโดยตลอด แต่อย่างไรก็ตาม รูปแบบการปกครองด้วย
ระบบเจ้านายพื้นเมือง ดังเช่นที่กล่าวข้างต้นมีการเปลี่ยนแปลงในสมัยพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว 
ได้เกิดการเปลี่ยนแปลง การเมืองการปกครองส่วนภูมิภาคที่เรียกว่าระบบสมุหเทศาภิบาลมาใช้ปกครองแทน 
ระบบอัญญาสี่ที่มีอยู่แต่ดั้งเดิม และรัชกาลที่ 5 โปรดเกล้าฯให้พระเจ้าบรมวงศ์เธอกรมหลวงสรรพสิทธิ์ประสงค์
เสด็จมาเป็นผู้ออกสำเร็จราชการแทนพระองค์ และประทับอยู่ที่เมืองอุบลราชธานี (พ.ศ.2436-2453) ทำให้เกิด
การเปลี่ยนแปลงในเมืองอุบลราชธานีมากมายหลายด้าน ดังเช่นการปรับปรุงระบบการทหาร ระบบส่วยสาอากร 
หรือแม้แต่ธรรมเนียมประเพณีบางอย่าง เช่น ให้มีการยกเลิกประเพณีการเผาศพเจ้านายพื้นเมืองด้วยเมรุนกหัสดี
ลิงค์ ณ บริเวณทุ่งศรีเมือง เนื่องจากเห็นว่าคล้ายคลึงกับพระราชพิธีถวายพระเพลิงพระบรมศพ ณ ท้องสนามหลวง 
แต่ให้แห่ขบวนศพผ่านบริเวณทุ่งศรีเมืองแทน เป็นต้น ถึงแม้อำนาจจากส่วนกลางท ให้อำนาจเจ้านายท้องถิ่นเริ่มมี
บทบาทน้อยลงในด้าน การเมืองการปกครอง แต่สถานภาพทางด้านสังคมก็ยังคงมีความสำคัญอยู่ การให้ความ
เคารพนับถือรวมทั้งการให้ความย เกรงของประชาชนก็ยังมีอยู่ เพราะในจารีตค่านิยมของท้องถิ่นหรือ ฮีตคอง
ดั้งเดิม โดยเฉพาะในคติความเชื่อเกี่ยวกับชนชั้น ปกครอง ผู้ที่ชาวบ้านให้ความเคารพ ยกย่องว่าเป็นบุคคลที่
สถานภาพที่สูงส่งคือ เจ้านายในระบบอัญญาสี่ ซึ่งถือ าเป็นผู้ที่มีบุญคุณต่อแผ่นดิน เป็นผู้นำในการสร้างบ้านแปง
เมือง และเป็นต้นตระกูลหรือเจ้าโคตรที่สำคัญในการ ดูแลความอยู่ดีกินดีของประชาชน และชนอีกกลุ่มหนึ่งที่
ชาวบ้านมีความศรัทธาและเลื่อมใส คือ พระสงฆ์โดยเฉพาะอย่างยิ่งพระเถระชั้นสูง ชั้นหลักคำเมืองขึ้นไป ซึ่งถือว่า
เป็นผู้นำทางศีลธรรมแนะนำ สั่งสอนให้ชาวบ้านประพฤติปฏิบัติดีตามฮีตคองโบราณ อันจะทำ ให้เกิดความสงบสุข
ในบ้านเมืองและเม่ือชนชั้นสองกลุ่มนี้เสียชีวิตลง  

3. คุณค่าทางศาสตร์สมัยใหม่ 
ความเคารพศรัทธาของประชาชนก็ยังไปแสดงออกในพิธีกรรมการปลงศพซึ่งหากเป็นการปลงศพของ

ผู้คนในระดับชาวบ้านโดยทั่วไปจะจัด พิธีกรรมด้วยการฝังหรือเผา ถ้าหากเป็นเจ้านายหรือพระเถระผู้ใหญ่ที่มี
ความส คัญ ชาวบ้านชาวเมืองจะมีการจัดพิธีกรรมเก่ียวกับการปลงศพอย่างสมเกียรติและศักดิ์ศรีด้วยการสร้างเมรุ
ที่มีลักษณะเป็นรูปปราสาทบุษบกประกอบเมรุด้วยรูปนกหัสดีลิงค์ หรือ นกสักกะไดลิงค์ในภาษาอีสานเพราะมี
ความเชื่อว่าเจ้านาย และพระเถระผู้ใหญ่คือผู้ที่ได้รับการยกย่องในสังคมว่าเป็นชนชั้นสูง เมื่อสิ้นชีพหรือมรณภาพ



 

 

49 พทิกัษ์ หาญกลา้ 
Phitak Harnklar 

แล้ว จะไปจุติในภพภูมิที่สูงกว่ามนุษย์ หรือเป็นเทพสถิตอยู่ในสวรรค์ชั้นต่างๆ บนเขาสุเมรุ ตามความเชื่อโบราณ
อันเกี่ยว เนื่องกับโลกทัศน์จักรวาลวิทยา นกหัสดีลิงค์เป็นนกใหญ่ มีฤทธิ์ มีกำลังมากและเมื่อถูกนำ ไปใช้ใน
พิธีกรรมฌาปนกิจแสดงว่า ผู้ตายมีบุญบารมีมาก จึงอยู่บนหลังนกได้นกหัสดีลิงค์ สามารถน ดวงวิญญาณของ
ผู้ตายไปสู่สวรรค์ได้ ลักษณะของวัฒนธรรมที่แฝงไว้ซึ่งอำนาจในการควบคุมสังคม กลุ่ม หนึ่ง ใช่ว่านกหัสดีลิงค์การ
ผูกสร้าง วาทกรรมเพื่อควบคุม อาศัยสังคมวัฒนธรรมในการประกอบความหมายของนกหัสดีลิงค์ การรับใช้สังคม
วัฒนธรรม การเปลี่ยนแปลงนี้เห็นได้ชัด ภายหลังเมื่อกรมหลวงสรรพสิทธิประสงค์เป็นข้าหลวงต่างพระองค์
ปกครองเมืองอุบล ให้ยกเลิกประเพณีการเผาศพที่ทุ่งศรีเมือง (เข้าใจว่าเกรงจะเป็นการเลียนแบบพระมหากษัตริย์
ที่มีการเผาพระบรมศพ ณ พระเมรุท้องสนามหลวง จึงโปรดให้ยกเลิกประเพณีนี้เสีย ) และอนุญาตให้พระเถระที่
ทรงคุณธรรม เมื่อมรณภาพให้จัดประเพณีการทำศพแบบนกหัสดีลิงค์ได้ด้วย ทั้งนี้เพราะพิธีกรรมกำ ลังถูก
ปรับเปลี่ยนเพื่อให้เข้ากับบริบททางสังคมที่เปลี่ยนแปลงไป ความเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นก็คือ พิธีกรรมนี้เริ่มไม่
ผูกขาดเฉพาะ“เจ้า” กับ “พระ” ดังในอดีต เนื่องจากปัจจุบันผู้ที่สืบเชื้อสายเจ้าเมืองอุบลราชธานีเริ่มลดลงไป
ตามลำดับ ดังนั้น โอกาสที่จะได้จัดพิธีกรรมขึ้น 
 
บทสรุป  

คุณค่าพิธีทำศพแบบนกหัสดีลิงค์ของภาคอีสานศิลปกรรมที่สะท้อนกระบวนการทางสังคมพิธีศพของกลุ่ม
คนที่แตกต่างของสังคมและวัฒนธรรมอีสานการเชื่อมโยงสร้างรื่องราวตัวละครหรือผู้แสดงกลุ่มหนึ่งในสนามการ
รื ้อฟื ้นความทรงจำ และสร้างความทรงจำ ทางสังคมอีกแบบหนึ่งการประกอบสร้างนกหัสดีลิงค์ที ่ถูกสร้าง
ความหมายจากสังคมว่ามิได้เป็นร่างศพของคนธรรมดาแต่เป็น คนมีที่บุญบารมีและประกอบคุณความดีซึ่งมีทั้ง
ระดับสูงด้านชาติกำเนิดและชาติกำ เนิดที่มาจากสามัญชนหากแต่สะสมความดี ตามแนวทางสังคมวัฒนธรรม
อีสานผู้เป็นที่เคารพนับถือ นกหัสดีลิงค์ เป็นนกใหญ่ มีฤทธิ์มีกำลังมากและเมื่อถูกนำ ไปใช้ในพิธีกรรมฌาปนกิจ
แสดงว่าผู้ตายมีบุญบารมีมาก จึงอยู่บนหลังนกได้ นกหัสดีลิงค์สามารถนำดวงวิญญาณของผู้ตายไปสู่สวรรค์ได้
เหล่านี้ล้วนเป็นวาทกรรมการสร้างความหมาย ความทรงจ ทางสังคมที่ให้เกิดความแตกต่างทางสังคมวัฒนธรรมจึง
มีลักษณะของวัฒนธรรมที่แฝงไว้ซึ ่งอำนาจในการควบคุมสังคมกลุ่มหนึ่ง กรอบแนวคิดที่ใช้ในการศึกษาได้ใช้
แนวคิดเรื่องพื้นที่ ของซึ่งประกอบไปด้วยพื้นที่ทางกายภาพ พื้นที่ทางจินตนาการและพื้นที่ทางสังคมทำ ความ
เข้าใจในกระบวนการสร้างนกหัสดีลิงค์ในมิติของกระบวนการสร้างและการเชื ่อมโยงกับพื้นที ่จนทำ ให้เกิด
ความหมายพิเศษและความเป็นอัตลักษณ์ของสังคมวัฒนธรรมอีสาน 

 
เอกสารอ้างอิง 
กาญจนา ชินนาค. (2549). นกหัสดีลิงค์การวิเคราะห์ในเชิงมานุษยวิทยา (รายงานการวิจัย). อุบลราชธานี: 

มหาวิทยาลัยราชภัฏอุบลราชธานี. 
จารุณี อินเฉิดฉาย. (2539). ศิลปะสถาปัตยกรรมไทยในพระเมรุมาศ. กรุงเทพฯ: รุ่งศิลป์การพิมพ์. 
ดนัย ไชยโยธา. (2538). ลัทธิ ศาสนา และระบบความเชื่อกับประเพณีนิยมในท้องถิ่น. กรุงเทพฯ: โอเดียนสโตร์. 
บุญช่วย ศรีสวัสดิ์. (2547). ไทยสิบสองปันนา เฮินยิน เฮินอ้าย เล่ม 2. กรุงเทพฯ: สยาม.  
ปรานี วงษ์เทศ. (2534). พิธีกรรมเกี่ยวกับการตายในประเทศไทย. กรุงเทพฯ: อมรินทร์พริ้นติ้งกรุ๊พ. 
พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ อุบลราชธานี. (2548). พิธีผาศพแบบนกสักไดลิงค์ เอกสารประกอบนิทรรศการพิเศษ

เนื่องในวันพิพิธภัณฑ์ไทย ประจำปี 2548. อุบลราชธานี: สำนักพิพิธภัณฑ์สถานแห่งชาติ อุบลราชธานี. 
มูลนิธิสารานุกรมวัฒนธรรมไทย ธนาคารไทยพาณิชย์. (2542). สารานุกรมวัฒนธรรมไทย ภาคกลาง. กรุงเทพฯ: 

มูลนิธิสารานุกรมวัฒนธรรมไทย ธนาคารไทยพาณิชย์. 
หลวงวิจิตรวาทการ. (2541). ของดีในอินเดีย. กรุงเทพฯ: สร้างสรรค์บุ๊คส์. 



 

 

50 วารสารโพธศิาสตรป์รทิรรศน์ ปีที ่4 ฉบบัที ่1 (2567) 
Bodhisastra Review Journal, Vol.4, No.1 (2024) 

 
 
 
 


