
วารสารโพธิศาสตรป์ริทรรศน์ 
BRJ: Bodhisastra Review Journal 

 

วารสารโพธศิาสตรป์รทิรรศน์, 2567. 4(1): 31-40 
Bodhisastra Review Journal, 2024. 4(1): 31-40 

Academic Article 

รบับทความ: 19 มกราคม 2567; แก้ไขบทความ: 27 เมษายน 2567; ตอบรบัตีพิมพ:์ 25 มิถนุายน 2567 
Received 19 January 2024; Revised 27 April 2024; Accepted 25 June 2024 

The Analytical Study of Themperor Power in Cakkayatti Sutta 
 

Phramaha Ampol Dhanapañño (Chaisaree)1* 
1Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 
*Corresponding author. E-mail: Ampol.cha@mcu.ac.th 

 
ABSTRACT 

This article aims to study and analyze the power of the Emperor in the Chakkawatti 
Sutta. The results of the study found that the ruling power of the emperor. Should adhere to 
the patterns of our ancestors that have been passed down in the past , using power and 
morality in governing the people. There should be a balance between existing power and moral 
conduct. Because the expansion of the power of government by spreading prestige or by using 
Dhamma principles as power It will be a great victory, not by force of arms and strong army. But 
it is about using Dhamma to fight, to win over the hearts of other rulers. It was a decisive win. 
The loser did not come back to fight to take back power again.  As for the decline of the 
emperor's power, it is the neglect and failure to conduct oneself in the Dhamma and one's 
duties, such as a lack of care in continuing the royal duties, a failure to provide assistance to 
the poor, and poverty arises, resulting in a struggle for survival , the people behaved more 
immorally, which eventually led to the decline of the emperor. 

 
Keywords: Power, Emperor, Chakkawatti Sutta   

mailto:Ampol.cha@mcu.ac.th


 

 

32 วารสารโพธศิาสตรป์รทิรรศน์ ปีที ่4 ฉบบัที ่1 (2567) 
Bodhisastra Review Journal, Vol.4, No.1 (2024) 

การศึกษาวิเคราะห์อำนาจของพระเจ้าจักรพรรดิในจักกวัตตสิูตร 
 

พระมหาอำพล ธนปญฺโญ (ชัยสารี)1* 
1มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ประเทศไทย 

*Corresponding author. E-mail: Ampol.cha@mcu.ac.th  
 

บทคัดย่อ 
บทความนี้มุ่งศึกษาการศึกษาวิเคราะห์อำนาจของพระเจ้าจักรพรรดิในจักกวัตติสูตร ผลการศึกษาพบว่า 

อำนาจการปกครองของพระเจ้าจักรพรรดิ ควรยึดถือตามแบบของบรรพบุรุษท่ีสืบทอดกันมาในอดีต การใช้อำนาจ
และคุณธรรมในการปกครองราษฎร ควรให้สมดุลกันระหว่างอำนาจที่มีอยู่กับคุณธรรมปฏิบัติ เพราะการขยาย
อำนาจการปกครองโดยแผ่บารมีหรือโดยใช้หลักธรรมเป็นอำนาจนั้น จะเป็นการชนะท่ียิ่งใหญ่ ไม่ใช่ด้วยกำลังอาวุธ
และกองทัพที่เข้มแข็ง แต่เป็นการใช้ธรรมเข้าต่อสู้ เพ่ือเอาชนะจิตใจของผู้ปกครองอ่ืนๆ เป็นการชนะอย่างเด็ดขาด 
ผู้แพ้ก็ไม่กลับมาต่อสู้ เพื่อเข้าแย่งอำนาจกลับคืนไปอีก ส่วนการเสื่อมอำนาจของพระเจ้าจักรพรรดิคือการละเลย
บกพร่องต่อการประพฤติตนในธรรมและหน้าที ่ของตนเอง ได้แก่ ขาดการเอาใจใส่ในสืบต่อราชกิจ การไม่
สงเคราะห์ผู้ยากไร้ความขัดสนเกิดขึ้น จึงเกิดการแย่งชิงกันเพื่อความอยู่รอด ราษฎรประพฤติผิดศีลธรรมมากขึ้น  
จึงนำไปสู่ภาวะการเสื่อมสลายของพระเจ้าจักรพรรดิในที่สุด 

 
คำสำคัญ: อำนาจ, พระเจ้าจักรพรรดิ, จักกวัตติสูตร 
 

© 2024 BRJ: Bodhisastra Review Journal 

บทนำ  
พระไตรปิฎก เป็นหลักธรรมคำสอนขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าที่บันทึกไว้เป็นหลักฐานสำคัญ

ทางพระพุทธศาสนา ที ่ได้ร ับการสืบทอดกันและยอมรับมาสองพันกว่ามาแล้วการศึกษาหลักคำสอนทาง
พระพุทธศาสนา มีอย่างกว้างขวางไม่เฉพาะ พระภิกษุสงฆ์ หรือผู้บวชในพระพุทธศาสนาเท่านั้น การศึกษา
พระไตรปิฎก และเผยแผ่สู่สังคมเป็นไปในรูปแบบต่างๆ เช่น นักวิชาการหรือนักปรัชญา ทุกชาติศาสนาต่างก็ได้
ศึกษาหลักหลักธรรมคำสอนของพระพุทธองค์ทีมีอยู่ในพระไตรปิฎก อย่างแพร่หลาย เพื่อนำเสนอผลงานอธิบาย
คำสอนทางศาสนา ให้เกิดความเข้าใจต่อสาธารณะชนและสร้างศรัทธาเผยแผ่ศาสนา 

จักกวัตติสูตร เป็นพระสูตรหนึ่งที่พระผู้มีพระภาคทรงแสดงแก่ภิกษุทั้งหลาย ขณะประทับอยู่ที ่เมือง
มาตุลา แคว้นมคธสูตรว่าด้วยอุดมรัฐความยิ่งใหญ่ของพระเจ้าจักรพรรดิ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: 
80/29-30) จักกวัตติวัตร แปลว่า ภาระหน้าที่ที่พระเจ้าจักรพรรดิจะต้องกระทำ  สูตรว่าด้วยวัตรของพระเจ้า
จักรพรรดิ, พระจริยาที่พระจักรพรรดิพึงทรงบำเพ็ญสม่ำเสมอ, ธรรมเนียมการทางบำเพ็ญพระราชกรณีย์ของพระ
เจ้าจักรพรรดิ, หน้าที่ของนักปกครองผู้ยิ่งใหญ่พระจักรพรรดิจึงมีความเกี่ยวข้องกับการปกครองบ้านเมืองกับการ
ใช้อำนาจที่มีอยู่ของพระจักรพรรดิพร้อมด้วยคุณธรรมที่สั่งสมมา เป็นหลักในการปกครอง ด้วยการประพฤติตน 
หรือพระจริยาวัตรที่ประกอบไปธรรม (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2554) 

การรักษาความสงบเรียบร้อยของบ้านเมืองอันเป็นหน้าที่ของผู้ปกครองบ้านเมืองแล้วการที่จะรักษาความ
สงบจากปลอดภัย ต้องทำนุบำรุงประชาชนอยู่ดีกินดีไม่ให้อดอยากเรื้องการเลี้ยงชีพ หรือเศรษฐกิจเป็นเรื่องสำคัญ
ที่ผู้ปกครองควรจัดการให้ดี ถ้าหากการจัดการเรื่องนี้ได้ไม่ดีแล้ว ศีลธรรมเป็นหลักที่สำคัญของชีวิตมนุษย์หรือ
ประชาชนก็พลอยที่จะเสื่อมสลายไปด้วย (ปรีชา ช้างขวัญยืน, 2538) ถ้าหากผู้ปกครองไม่ประกอบด้วยศีลธรรมอัน
ดีแล้ว การใช้อำนาจในการปกครองที่ผิด ขาดคุณธรรมมองในสิ่งที่เป็นประโยชน์ต่อตนเองมัวเมาในอบายมุข ไม่
รักษาธรรมเนียมสัมมาการปฏิบัติของบรรพบุรุษที่สืบทอดกันมาจึงจะก่อให้เกิดความล้มเหลวในการปกครอง

mailto:Ampol.cha@mcu.ac.th


 

 

33 พระมหาอ าพล ธนปญฺโญ (ชยัสาร)ี 
Phramaha Ampol Dhanapañño (Chaisaree) 

บ้านเมือง ทำให้บ้านเมืองเกิดความวุ่นวายไม่สงบประชาชนได้รับความเดือดร้อน จากการไม่ประพฤติธรรมของ
ผู้ปกครอง หรือ การใช้อำนาจ บารมี โดยไม่มีการสั่งสมคุณงามความดีที่เป็นธรรมสร้างบารมีให้ผู้ใต้ปกครองได้
เคารพศรัทธา ของพระเจ้าจักรพรรดิการใช้อำนาจ โดยขาดซึ่งศีลธรรม นั้นคือการทำให้ผู้ใต้ปกครองเกรงกลัวใน
อำนาจ แต่ขาดความเคารพศรัทธา ที่จะสร้างแรงจูงใจ ให้ผู้ใต้ปกครองปฏิบัติงานได้อย่างเต็มความสามารถไม่เกิด
ความพะวง ต่อพระราชอำนาจแต่อย่างใด และผลพวงของปฏิบัติตนของพระเจ้าจักรพรรดิ ทั้งการสั่งสมบารมี 
และการใช้อำนาจนั้น มีผลกระทบกับประชาชนอย่างกว้างขวางนำมาซึ่งการเปลี่ยนแปลงทางสังคมอย่างใหญ่หลวง 

จากปัญหาดังกล่าวข้างต้นนั้น ผู้เขียนจึงมีความสนใจที่จะศึกษาจักกวัตติสูตร เพื่อที่จะนำเสนอวิเคราะห์
เรื่องหลักการใช้อำนาจ ของพระเจ้าจักรพรรดิต่อการปกครองประชาชนว่ามีผลอย่างไร วิเคราะห์การมีอำนาจและ
ใช้อำนาจของพระจักรพรรดิที่เหมาะสมและไม่เหมาะสมอย่างไรที่จะให้เกิดผลกระทบต่อการปกครองที่จะเจริญ
ขึน้หรือเสื่อมลงอย่างไร 

 
ความเป็นมาของจักกวัตติสูตร 

ความเป็นมาของจักกวัตติสูตรนี้ ซึ่งเป็นพระสูตรที่ 3 แห่งทีฆนิกาย ปาฏิกวรรค พระสุตตันตปิฎก พระ
สูตรนี้ พระพุทธองค์ทรงแสดงธรรมตรัสแก่ภิกษุทั้งหลาย ขณะประทับอยู่ที ่เมืองมาตุลา แคว้นมคธ โดยทรง
ประสงค์ให้ผู้ฟังพึ่งตนพึ่งธรรม ไม่พึ่งสิ่งอื่น เพราะการพึ่งตนพึ่งธรรมทำให้เจริญด้วยอายุ วรรณะ สุขะ โภคะ และ
พละ ทำให้มารขัดขวางความเจริญไม่ได้ ในพระสูตรมีรายละเอียด ดังนี้ 

1. ที่มาของพระสูตร 
จักกวัตติสูตร แปลว่า พระสูตรว่าด้วยพระเจ้าจักรพรรดิ ซึ่งหมายถึงกษัตราธิราชผู้ได้รับมูรธาภิเษก

แล้ว ทรงประพฤติธรรมที่เรียกว่า จักรวรรดิวัตร อันเป็นเหตุ ให้แก้ว 7 ประการ มี จักรแก้ว เป็นต้นเกิดขึ้น และ
ทรงใช้จักรนี้แผ่พระราชอาณาจักร ปราบปรปักษ์จนมีเมืองขึ้นทั้ ง 4 ทิศ ชื่อนี้จึงตั้งตามเนื้อหาสาระของพระสูตร 
อนึ่ง ในบางแห่ง เรียกชื่อพระสูตรนี้ว่า จักกวัตติสีหนาทสูตร (พระสูตรว่าด้วยการบันลือสีหนาท ประกาศเรื่องพระ
เจ้าจักรพรรดิ) ทั ้งนี้อาจจะให้แตกต่างกับจักกวัตติสูตรอื ่น คือ ที ่ปรากฏในสังยุตตนิกาย มหาวารวรรค 
พระไตรปิฎกเล่มท่ี 19 และท่ีปรากฏในอังคุตตรนิกาย ติกนิบาต พระไตรปิฎกเล่มท่ี 20 ก็ได้ (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) 

พระสูตรนี้ พระผู้มีพระภาคทรงแสดงแก่ภิกษุทั้งหลาย ขณะประทับอยู่ที่เมืองมาตุลา แคว้นมคธ โดย
ทรงประสงค์ให้ผู้ฟังพึ่งตนพึ่งธรรม ไม่พึ่งสิ่งอื่น เพราะการพึ่งตนพึ่งธรรมทำให้เจริญด้วยอายุ วรรณะ สุขะ โภคะ 
และพละ ทำให้มารขัดขวางความเจริญไม่ได้ อรรถกถาอธิบายว่า ในตอนเช้าตรู่ของวันนั้น พระผู้มีพระภาคทรง
ตรวจดูหมู่สัตว์ ผู้ที่ควรโปรด ทรงเห็นว่า ชาวเมืองมาตุลา จำนวน 84 ,000 คน โดยประมาณมีอุปนิสัย สามารถ
บรรลุธรรมได้ ถ้าทรงแสดงพระสูตรที่เกี่ยวกับอนาคตวงศ์ให้ฟัง จึงเสด็จออก จากที่ประทับ ไปยังเมืองมาตุลาแต่
เช้า พร้อมด้วยภิกษุสงฆ์ตามเสด็จจำนวน 20,000 รูป โดยประมาณพวกกษัตริย์ชาวเมืองมาตุลา เฝ้ารับเสด็จ และ
ได้ถวายมหาทานแด่พระองค์และภิกษุสงฆ์ พระผู้มีพระภาคทรงเห็นว่า ถ้าทรงแสดงธรรมที่ตรงนั้น จะเกิดปัญหา
เรื่องสถานที่คับแคบ ไม่พอนั่งและยืนของผู้เข้าฟัง ฉะนั้น เมื่อเสวยพระกระยาหารเสร็จ ไม่ทรงกล่าวอนุโมทน า 
ทรงลุกจากพุทธอาสน์ เสด็จออกไปนอกตัวเมืองและประทับนั่งภายใต้ควงไม้มาตุละต้นหนึ่ง ซึ่งมีบริเวณกว้างพอ
รองรับผู้ฟังธรรม จำนวนมากได้ เมื่อประทับนั่งเรียบร้อยแล้ว หมู่ภิกษุสงฆ์เข้าไปเฝ้าทั้งด้านขวาและด้านซ้ายของ
พระองค์ ส่วนประชาชนเข้าไปนั่งตรงด้านหน้า คือ ณ เบื้องพระพักตร์ของพระองค์ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539: 80/29-30) 

ในพระสูตรนี้ มีข้อที่น่าสังเกต น่าศึกษา ดังนี้ 1) รูปแบบและวิธีการแสดงน่าสนใจมาก การสาธกนิทาน
ในอดีตมาสนับสนุน หลักคำสอนของพระองค์ทำให้ผู้ฟังเห็นจริงเห็นจังและเร้าใจให้อยากฟัง นอกจากนี้ การ
พยากรณ์เหตุการณ์ข้างหน้าว่า จะต้องเป็นไปอย่างเดียวกันนี้ เท่ากับทรงแสดง สีหนาทประกาศสัจธรรมของ



 

 

34 วารสารโพธศิาสตรป์รทิรรศน์ ปีที ่4 ฉบบัที ่1 (2567) 
Bodhisastra Review Journal, Vol.4, No.1 (2024) 

พระองค์โดยทรงใช้พระสัพพัญญุตญาณท้ังฝ่ายอตีตังสญาณ และฝ่ายอนาคตังสญาณเป็นอุปกรณ์ จึงทำให้พระสูตร
นี้น่าสนใจมาก 2) เนื้อหาของพระสูตรนี้มีสาระสำคัญเพียงการพ่ึงตน พ่ึงธรรม แต่ทรงนำเรื่องอนาคตวงศ์ คือ เรื่อง
พระพุทธเจ้าในอนาคตเข้ามาเสริมไว้ด้วย เท่ากับทรง เพิ่มเติมเรื ่องพุทธวงศ์ ที่ตรัสไว้ในคราวเสด็จนิวัตกรุง
กบิลพัสดุ์ครั้งแรก ผลแห่งพระสูตรนี้ ในพระบาลีมีแค่ที่ย่อไว้ แต่อรรถกถาอธิบายเพ่ิมเติม ว่า ภิกษุสงฆ์ทั้ง 20,000 
รูป บรรลุอรหัตตผล ส่วนประชาชนชาวเมืองมาตุลาทั้ง 84 ,000 คน ต่างได้ดื่มน้ำอมฤต หมายถึงบรรลุมรรคและ
ผลเบื้องต่ำ คือ โสดาปัตติมรรค โสดาปัตติผล สกทาคามิมรรค และสกทาคามิผล 

2. ความสำคัญของจักกวัตติสูตร 
จักกวัตติสูตร เป็นพระสูตรที่ว่าคุณธรรมและจริยธรรม ของพระมหาจักรพรรติ หรือพระราชาผู้ทรง

ธรรม พระสูตรนี้จะกล่าวถึงพระเจ้าจักรพรรดิ ธรรมราชาที่ทรงพระปริชาสามารถอย่างมาก มีพระราชอาณาจักร
กว้างใหญ่ไพศาล ปราบสี่ทวีปด้วยธรรมะ เนื้อความในพระสูตรแสดงให้เห็นถึงความเสื่อมถอยของ อายุมนุษย์อัน
เนื่องมาจากศีลธรรม ซึ่งเป็นประเด็นรองในพระสูตรนี้ แต่พระสูตรนี้มีสาระสำคัญที่พระพุทธองค์ตรัสไว้ซึ่งผู้วิจัยได้
เสนอความสำคัญของจักกวัตติสูตร ดังนี้ 

1) ความสำคัญว่าด้วยคำสอนการปฏิบัติตน  
การปฏิบัติตน ในที่นี่ คือการประพฤติปฏิบัติ ให้เกิดความเจริญงอกงามชีวิตของผู้ประพฤติธรรม 

ให้มีเกาะ แห่งธรรมเป็นเครื่องป้องกันตัว นั้นคือการปฏิบัติตนด้วยหลัก สติปัฎฐาน 4 ดังที่ พระพุทธองค์ ตรัสไว้ 
ดังนี้ สมัยหนึ่ง พระผู้มีพระภาคประทับอยู่ ณ เมืองมาตุลา แคว้นมคธ ณ ที่นั้น พระผู้มีพระภาครับสั่งเรียกภิกษุ
ทั้งหลายมาตรัสว่า “ภิกษุทั้งหลาย” ภิกษุเหล่านั้นทูลรับสนองพระดำรัสแล้ว พระผู้มีพระภาคจึงได้ตรัสดังนี้ว่า  
“ภิกษุทั้งหลาย เธอทั้งหลาย จงมีตนเป็นเกาะ 1 มีตนเป็นที่พ่ึง ไม่มีสิ่งอื่นเป็น ที่พ่ึง จงมีธรรมเป็นเกาะ มีธรรมเป็น
ที่พ่ึง ไม่มีสิ่งอื่นเป็นที่พ่ึงอยู่เถิด ภิกษุมีตนเป็นเกาะ มีตนเป็นที่พ่ึง ไม่มีสิ่งอื่นเป็นที่พ่ึง มีธรรมเป็นเกาะ มีธรรมเป็น
ที่พึ่ง ไม่มีสิ่งอื่นเป็นที่พึ่งอยู่ เป็นอย่างไรคือ ภิกษุในธรรมวินัยนี้ 1. พิจารณาเห็นกายในกายอยู่ มีความเพียร มี
สัมปชัญญะ มีสติ กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกได้ 2. พิจารณาเห็นเวทนาในเวทนาทั้งหลายอยู่ มีความเพียร มี
สัมปชัญญะ มีสติ กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกได้ 3. พิจารณาเห็นจิตในจิตอยู่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ 
กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกได้ 4. พิจารณาเห็นธรรมในธรรมทั้งหลายอยู่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ 
กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกได้  ภิกษุมีตนเป็นเกาะ มีตนเป็นที่พึ่ง ไม่มีสิ่งอื่นเป็นที่พึ่ง มีธรรมเป็นเกาะ มีธรรม
เป็นที่พึ่ง ไม่มีสิ่งอื่นเป็นที่พึ่งอยู่ เป็นอย่างนี้ภิกษุทั้งหลาย เธอทั้งหลายจงประพฤติธรรมอันเป็นโคจร  ซึ่งเป็นวิสัย
อัน สืบเนื่องมาจากบิดาของตน เมื่อเธอทั้งหลายประพฤติธรรมอันเป็นโคจรซึ่งเป็นวิสัยอันสืบเนื่องมาจากบิดาของ
ตน มารจะไม่ได้โอกาส จะไม่ได้อารมณ์ ภิกษุทั้งหลาย บุญนี้ย่อมเจริญขึ้นได้อย่างนี้ เพราะการสมาทานกุศลธรรม
เป็นเหตุ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: 11/80/59-60) 

2) ความสำคัญว่าด้วยเรื่องข้อวัตรของพระเจ้าจักรพรรดิ 
พระพุทธองค์ทรงประทับ ณ นครมาตุลา แคว้นมคธตรัสสอนภิกษุทั้งหลายให้พึ่งตนพึ่งธรรมและ

เจริญสติปัฏฐาน 4 แล้ว ทรงตรัสเล่าเรื่อง รัตนะ7 ประการของพระเจ้าจักรพรรดิ พระนามว่า ทัฬหเนมิ คือ 1. 
จักร (ลูกล้อรถ) แก้ว(จักกรัตนะ) 2. ช้างแก้ว (หัตถิรัตนะ) 3. ม้าแก้ว (อัสสรัตนะ) 4. แก้วมณี (มณีรัตนะ) 5. นาง
แก้ว (อิตถีรัตนะ) 6.ขุนคลังแก้ว (คหปติรัตนะ) 7. ขุนพลแก้ว (ปริณายกรัตนะ) พระเจ้าทัฬหเนมิตรัสสั่งบุรุษคน
หนึ่งให้คอยดูว่าจักรแก้วเคลื่อนจากฐานเมื่อไรให้มาบอก จำเนียรกาลล่วงมา เมื่อจักรแก้วเคลื่อนจากที่บุรุษนั้นก็ไป
กราบทูล พระองค์จึงตรัสเรียกพระราชบุตรองค์ใหญ่มอบราชสมบัติให้แล้วปลงพระเกสาและพระมัสสุ ทรง ผ้า
กาสายะ (ผ้าย้อมฝาด)ออกผนวชเป็นบรรพชิตเมื่อออกผนวชเป็นราชฤษีได้ 7 วันจักรแก้วก็อันตรธานหายไป 

พระราชา (พระองค์ใหม่) ก็ทรงเสียพระราชหฤทัยเข้าไปเฝ้าพระราชฤษี เล่าความถวาย พระราช
ฤษีก็ตรัสปลอบว่าจักรแก้วเป็นของให้กันไม่ได้และทรงแนะนำให้บำเพ็ญจักกวัตติวัตรคือข้อปฏิบัติของพระเจ้า
จักรพรรดิมีฐานะอยู่ที่เมื่อปฏิบัติแล้วจักรแก้วอันเป็นทิพย์ มีกำตั้งพันมีกงดุมสมบูรณ์ด้วยอาการทั้งปวงจักปรากฏ



 

 

35 พระมหาอ าพล ธนปญฺโญ (ชยัสาร)ี 
Phramaha Ampol Dhanapañño (Chaisaree) 

ขึ้นแก่พระราชา ผู้รักษาอุโบสถ ในวันอุโบสถ 15 ค่ำผู้ขึ้นสู่ชั้นบนปราสาท กราบทูลถามว่าวัตรอันประเสริฐของ
พระเจ้าจักรพรรดิเป็นอย่างไร ตรัสตอบว่ารักษา 10 อย่าง ดังนี้  1. พลกายหรือ (กองทหารที่อยู่ใกล้ชิด) อยู่ดีมีสุข 
กายใจครอบครัว 2. กษัตริย์ ใต้อาณัติของพระองค์ดูแลบ้านเมืองและประชาชนอยู่ดีมีสุขไหม 3. ผู้ติดตามอำมาตย์
และผู้รับใช้ ดูแลบ้านเมืองเข็มแข็งและซื่อสัตย์ สุจริต 4. พราหมณ์คฤหบดีคหบดี มีศีลธรรมและช่วยประชาชน 5. 
ชาวนิคมชนบท อยู่ดีมีสุข 6. สมณพราหมณ์อยู่ในศีลธรรม 7. เนื้อและนก ให้อุดมสมบรูณ์ 8. ขัดขวางผู้ทำการที่ไม่
เป็นธรรม 9. เพิ่มให้ทรัพย์แก่ผู้ไม่มีทรัพย์ 10. เข้าไปหาสมณพราหมณ์แล้วถามปัญหา แยกเป็น 3 ประเด็น คือ 
เคารพธรรม, คุ้มครองธรรม และปราบอธรรม เมื่อพระราชา (ผู้เป็นราชบุตร) กระทำตามจักรแก้วก็ปรากฏขึ้น
ตามที่พระราชฤษีทรงกล่าวไว้พระราชาจึงทรงถือเต้าน้ำด้วยพระหัตถ์ซ้าย ทรงหมุนจักรแก้วไปด้วยพระหัตถ์เบื้อง
ขวารับสั่งว่า จักรแก้วอันเจริญจงหมุนไปเถิดจงมีชัยเถิดแล้วยกกองทัพมีองค์สี่ติดตามไปทั้งสี่ทิศจนจดสมุทรสั่ง
สอนพระราชาในทิศนั้นให้ตั้งอยู่ในศีลห้า แล้วมอบให้ครอบครองสมบัติต่อไปตามเดิม (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539: 11/81-90/60-67) 

3) ความสำคัญว่าด้วยเรื่องการเกิดแห่งอกุศลกรรมบถ 10 
พระเจ้าจักรพรรดิพระองค์ที่ 2-3-4-5-6 และที่ 7 ก็เป็นอย่างนี้พระเจ้าจักรพรรดิที่ 7 เมื่อออก

ผนวชและมอบพระราชสมบัติแก่พระราชโอรสแล้ว จักรแก้วก็อันตรธานหายไปพระอำมาตย์ราชบริพารทั้งหลาย ก็
ถวายคำแนะนำเรื่องวัตรของพระเจ้าจักรพรรดิ ความผิดพลาดของพระราชาองค์ที่ 8 พระราชาสดับแล้ว ก็ทรง
จัดการรักษา คุ้มครองอำมาตย์ราชบริพารตามสมควร แต่พระองค์ไม่พระราชทานทรัพย์แก่ผู้ไม่มีทรัพย์ กล่าวคือ
พระองค์ ดูแลคุ้มครองเฉพาะใกล้ชิด ไม่ดูแลประชาชน ที่อยู่ห่างไกล ที่อยู่ใต้ปกครอง ดังนั้น ถ้าจะเทียบกับ
เหตุการณ์ในปัจจุบันก็คือไม่จัดการด้านสังคมสงเคราะห์ไม่มีการช่วยเหลือผู้ตกทุกข์ได้ยาก ความยากจนของ
ประชาชนก็เกิดขึ้น เพิ่มจำนวนขึ้นเรื่อยๆ เมื่อความยากจนเพิ่มมากขึ้น เพื่อความอยู่รอดผู้คนก็ลักทรัพย์ของผู้อ่ืน  
เมื ่อทางการจับได้ก็นำมาถวายให้ทรงจัดการเมื ่อทรงไต่สวนได้ความจริง และทราบว่าเพราะไม่มีอาชีพก็
พระราชทานทรัพย์ให้ไปเลี้ยงตนเลี้ยงมารดาบิดาบุตรภรรยาประกอบการงานและบำรุงสมณพราหมณ์ต่อมามีคน
ลักทรัพย์ของผู้อื่นและถูกจับได้อีก ทรงไต่สวนได้ความเป็นจริงอย่างเดิมก็พระราชทานทรัพย์อีกข่าวก็ลือกันไปว่า 
ถ้าใครลักทรัพย์ก็จะได้พระราชทานทรัพย์คนก็ปรารถนาจะลักทรัพย์มากขึ้น 

ต่อมาจับคนลักทรัพย์ได้อีกแต่คราวนี้ ถ้าทรงจะพระราชาทรงเกรงว่า ถ้าพระราชทานทรัพย์การลัก
ทรัพย์ก็จักเพิ่มขึ้นจึงตรัสสั่งให้มัด โกนศีรษะ พาตระเวนไปตามถนนหนทาง เพื่อแห่ประจาน นำออกทางประตู
พระนครด้านทิศใต้ ประหารชีวิตโดยการตัดศีรษะเหมือนการปราบปรามโดยทอนรากทอนโคนเสียที่เดียว เมื่อ
ผู้คนทั้งหลายได้ทราบข่าวอย่างนั้นแล้วก็พากันสร้างอาวุธขึ้นมาและพากันคิดว่าถ้าลักทรัพย์ใครก็จะต้องตัดศีรษะ
เจ้าทรัพย์บ้าง จึงเกิดการปล้นหมู่บ้านภายในนครและการปล้นการฆ่าชิงทรัพย์ เกิดการแก่งแย่ง สังคมวุ่นวายเสื่อม
ถอย ผู้คนไม่มีศีลมีธรรม จากการที่ไม่ให้ทรัพย์แก่ผู้ไร้ทรัพย์ ก็มากด้วยด้วยความยกจน มากด้วยการลักทรัพย์ มาก
ด้วยการใช้อาวุธ มากด้วยการฆ่า มากด้วยการพูดปด อายุผิวพรรณของมนุษย์และสัตว์ทั้งหลายก็เสื่อมลง  เกิด 
อกุศลกรรม ขึ้นในสังคมทำให้อายุของมนุษย์ลดน้อยลง มนุษย์ทั้งหลายสร้างอกุศลกรรม 10 ประการ  คือของเลว
สมัยนี้กลายเป็นของดีในสมัยเสื่อม ทางแห่งกุศล จะอันตรธาน ทางแห่งอกุศล 10ประการ จะรุ่งเรืองยิ่ง ไม่มีการ
ทำบุญ กุศล เช่น การไม่ปฏิบัติชอบในมารดาบิดา ในสมณะ ในพราหมณ์ การไม่อ่อนน้อมต่อผู้ใหญ่ในสกุล จะ
ได้รับการบูชาสรรเสริญ ซึ่งตรงกันข้ามกับสมัยปัจจุบันนี้  จะไม่มีคำว่า มารดา, น้า, บิดา, ป้า, อา, ภริยาของ
อาจารย์, ภริยาของครู โลกจะเจือปนกันเหมือนสัตว์ เช่น แพะ ไก่ สุกร จักมีอาฆาต , พยาบาท, มุ่งร้ายกัน, คิดฆ่า
กันอย่างรุนแรง, แม่มีความสัมพันธ์ต่อลูก ลูกความสัมพันธ์ต่อแม่ในเชิงรักใคร่ , พ่อมีความสัมพันธ์กับลูกสาว ลูก
สาวความสัมพันธ์กับพ่อ แม้แต่พี ่ชายความสัมพันธ์กับน้องสาว น้องความสัมพันธ์กับพี ่ชายในเชิงรักใคร่ 
เช่นเดียวกัน ไม่จิตคิดละอาย กลายเป็นเรื่องธรรมดา เกิดมิคสัญญี 

 



 

 

36 วารสารโพธศิาสตรป์รทิรรศน์ ปีที ่4 ฉบบัที ่1 (2567) 
Bodhisastra Review Journal, Vol.4, No.1 (2024) 

4) ความสำคัญว่าด้วยเรื่องการเกิดมิคสัญญี 
เมื่อมีความยากจนเพิ่มขึ้นเรื่อย ผู้คนสร้างแต่อกุศลกรรม ทำให้อายุของมนุษย์ สั้นลงเรื่อยๆ เมื่อ

อายุและผิวพรรณของสัตว์ทั้งหลายก็เสื่อมลงประกอบด้วย มนุษย์มีอายุ 8 หมื่นปี บุตรมีอายุเพียง 4 หมื่นปีและ
ลดลงเรื่อยๆในเมื่อความชั่วเกิดมากขึ้น เช่น การพูดเท็จอย่างจงใจ การพูดส่อเสียดและการพูดเพ้อเจ้ อ เมื่ออายุ
ลดลงมาถึง 2,500 มากไปด้วยธรรม 2 อย่าง คือโลภครอบงาอยากได้ของเขา และพยาบาทปองร้ายผู้อ่ืน เมื่ออายุ
ลดลงมาถึง 1 พันปีมากไปด้วยมิจฉาทิฐิ ความเห็นผิดจากคลองธรรม เมื่ออายุลดลงมาถึง 500 ปีมากไปด้วยธรรม 
3 อย่าง คือ 1. ความกำหนัดที่ผิดธรรม (อธมมราค) 2. ความโลภรุนแรง (วิสมโลภ) 3. ธรรมะท่ีผิดในที่นี้ อรรถกถา
อธิบายว่า ความกำหนัดพอใจผิดปกติ เช่น ชายในชายหญิงในหญิง เมื่ออายุลดลงมาถึง 250 ปี มากไปด้วยธรรม 
คือการไม่ปฏิบัติในมารดา, บิดา, ในสมณะ, ในพราหมณ์, การไม่อ่อนน้อมต่อผู้ใหญ่ในสกุลเมื่อเสื่อมลงอย่างนี้ทั้ง
อายุและผิวพรรณ มนุษย์มีอายุ 250 ปี บุตรก็มีอายุเพียง 100 ปีเหลืออายุ 10 ปี เกิดมิคสัญญี จักมีสมัยที่บุตรของ
มนุษย์มีอายุ 10 ปี หญิงสาวอายุ 5 ปีก็มีสามีได้รสเหล่านี้จะอันตรธานไป คือ เนยใส เนยข้น น้ำมัน น้ำผึ้ง น้ำอ้อย
รสเค็ม เมล็ดพืช ชื่อกุทรุสกะ ภาษาไทยแปลกันว่าข้าวหญ้ากับแก้ จะเป็นโภชนะอันเลิศเสมือนหนึ่งข้าวสุกแห่งข้าว
สาลีและเนื้อสัตว์เป็นโภชนะอันเลิศในสมัยนี้ ดังที่ได้กล่าวไว้ข้างต้นว่า ของเลวสมัยนี้กลายเป็นของดีในสมัยที่เสื่อม
ลง กุสลกัมมบถ หรือทางแห่งกุศล 10 ประการจะอันตรธาน อกุสลกัมมบถ ทางแห่งอกุศล 10 ประการจะรุ่งเรือง 
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: 11/103-106/73-78) 

5) ความสำคัญว่าด้วยเรื่องการอุบัติของพระอริยเมตไตรย 
หลังจากที่พระพุทธองค์ ทรงตรัสเรื่องการเกิดมิคสัญญี แล้ว ทรงตรัสเรื่องการอุบัติขึ้น หรือกำเนิด

พระสัมมาสัมพุทธเจ้าองค์ต่อไปว่า “ภิกษุท้ังหลาย ในคราวที่มนุษย์มีอายุ 8 หมื่นปี นั้น จักมีพระผู้มีพระภาคเจ้าผู้
ทรงพระนามว่า พระเมตไตรย เกิดข้ึนในโลกพระเมตไตรนั้นเป็นพระอรหันต์ผู้ไม่มีกิเลส เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า 
ผู้ตรัสรู้ธรรมพิเศษด้วยพระองค์เอง เป็นผู้สมบูรณ์ด้วยความรู้และความประพฤติ เป็นผู้ทรงดำเนินดีในเหตุการณ์
ทั้งปวง เป็นผู้ทรงล่วงรู้ซึ่งโลกแจ่มแจ้ง เป็นผู้ทรงฝึกฝนบุคคลที่ควรฝึกฝนได้เป็นอย่างดี ไม่มีใครเทียมถึง เป็นครู
ของเทพยดามนุษย์ทั้งหลาย เป็นผู้ปลุกเทพยดามนุษย์ทั้งหลายให้ตื่นจากความหลับ คือ กิเลส เป็นผู้แจกความรู้
พิเศษให้แก่เพทยดาและมนุษย์ทั้งหลาย “ภิกษุทั้งหลาย เราตถาคตซึ่งเกิดขึ้นในโลกในเวลานี้  เป็นฉันใด พระ
เมตไตรยก็เป็นฉันนั้น คือ เราตถาคต ซึ่งเกิดขึ้นในโลกในเวลานี้  เป็นฉันใด พระเมตไตรยก็เป็นฉันนั้น คือ เรา
ตถาคตในบัดนี้ ก็เป็นพระอรหันต์ผู้ไม่มีกิเลส เป็นผู้ตรัสรู้ธรรมพิเศษด้วยตนเองเป็นผู้สมบูรณ์ด้วยความรู้  และ
ความประพฤติ เป็นผู้ดำเนินคดีในเหตุการณ์ทั้งปวงเป็นผู้ล่วงรู้โลกแจ่มแจ้ง เป็นผู้ฝึกฝนบุคคลที่ควรฝึกฝนได้เป็น
อย่างดี ไม่มีใครเทียม เป็นครูของเทพยดามนุษย์ทั้งหลาย เป็นผู้ทำเทพยดามนุษย์ทั้งหลายให้ตื่นจากกิเลส เป็นผู้
แจกความรู้พิเศษให้แก่เทพยดามนุษย์ทั้งหลายฉันใด พระเมตไตรยก็ฉันนั้น (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: 
11/107-108/78-79) 

หมายความถึง หลังเกิดยุคมิคสัญญี พระเมตไตรนั้นจะทรงอุบัติขึ้นในคราวทีชีวิตมนุษย์กลับเจริญ
ขึ้นมาได้อีก 8 หมื่นปี พระองค์ทรงรู้แจ่มแจ้งซึ่งมนุษย์โลกทั้งหลาย ทั้งเทวโลก ทั้งมารโลก และพรหมโลกทั้งหมด
ทั้งสิ้นด้วยพระองค์เอง แล้วก็จะปรากฏแก่ผู้คนสรรพสัตว์ได้เห็น พระเมตไตรยนั้น จะทรงแสดงธรรมมีคุณอันดีอัน
วิเศษในเบื้องต้นในท่ามกลางและในที่สุด พร้อมทั้งอรรถพยัญชนะ จะประกอบพรหมจรรย์อันบริสุทธิ์ บริบูรณ์
สิ้นเชิง จะทรงปกครองพระภิกษุสงฆ์หลายพันเหมือนพระพุทธองค์ สรุปความว่า พระพุทธองค์ทรงกระทำเช่นใด 
พระศรีอริยเมตไตรย ที่อุบัติขึ้นก็กระทำเช่นนั้น  

บทสรุปความสำคัญในจักกวัตติสูตรในความสำคัญของหลักคำสอนเรื่องนี้พระพุทธองค์ทรงตรัสสอนภิกษุ 
และชาวเมืองมาตุลาทั้งหลายที่เข้าเฝ้ารับฟังธรรมจากพระพุทธองค์ นั้นมีนัยยะแห่งการแสดงธรรมในบริบท 3 
ประการคือ 1 บริบทในปัจจุบัน คือการประพฤติปฏิบัติ สติปัฎฐาน 4ในการดำรงตน เพื่อพ้นจากกิเลศ ให้มีเกาะ 
เป็นเครื่องป้องกันตัว ให้เกิดความเจริญงอกงามชีวิต 2 ในบริบทของอดีต คือทรงกล่าวถึง เรื ่องราว รัตนะ7 



 

 

37 พระมหาอ าพล ธนปญฺโญ (ชยัสาร)ี 
Phramaha Ampol Dhanapañño (Chaisaree) 

ประการของพระเจ้าจักรพรรดิ หรือการปฏิบัติวัตรของพระเจ้าจักรพรรดิ ที่มีมาในอดีตและ ผลจากการปกครอง
และการไม่ประพฤติธรรมตามวิถีแห่งพระเจ้าจักรพรรดิ 3 ในบริบทของอนาคตท่ีจะเกิดขึ้น คือ ทรงตรัสถึงการเกิด
ยุค มิคสัญญีมนุษย์ทำร้ายกันเองจากความเสื่อมศีลธรรมทำให้มนุษย์มีอายุสั้นลง แล้วกลับเจริญขึ้นมาใหม่ มนุษย์ 
มีอายุเพิ่มขึ้น จนถึงการอุบัติข้ึนของพระศรีอริยเมตไตรย คือพระพุทธเจ้าองค์ต่อไปในอนาคตนั้นเอง 

จากข้อความในพระสูตรจะเห็นว่าคำทั้งสามคือมหาสมมติกษัตริย์และราชานั้นเป็นชื่อของผู้ปกครองสังคม
ในยุคนั้นมีหน้าที่จัดสรรผลประโยชน์แก่ประชาชนด้วยความยุติธรรมเพื่อสร้างความสงบสุขให้กับประชาชนเราจะ
เห็นว่าวัตถุประสงค์ของระบบปกครองได้ถูกรักษาสืบทอดเจตนารมณ์มาตลอดตั้ งแต่ยุคเริ่มแรกจนกระทั่งถึงยุค
ปัจจุบัน อย่างไรก็ตามจะเห็นได้ว่ากษัตริย์เกิดขึ้นครั้งแรกเมื่อมีคนละเมิดสิทธิผู้อื่นและกระทำการทุจริตในเรื่อง
ต่างๆอาทิลักสิ่งที่เจ้าของไม่ให้การครหาการพูดเท็จการถือทัณฑาวุธมากขึ้นจึงเกิดมีการแต่งตั้งผู้ทำหน้าที่ว่ากล่าว
ติเตียนขับไล่ลงโทษได้โดยชอบธรรมการเป็นกษัตริย์นั้นเป็นโดยธรรมคือทำหน้าที่เป็นที่พึงใจของประชาชน จึง
เรียกว่า ราชามิใช่เป็นโดยวรรณะอย่างที่พวกพราหมณ์เข้าใจถ้าประพฤติอธรรมคือกายทุจริตวจีทุจริตและมโน
ทุจริตเป็นมิจฉาทิฏฐิหลังจากตายก็ไป เกิดในอบายทุคติวินิบาตนรกเหมือนกันถ้าประพฤติธรรม คือกายสุจริตวจี
สุจริตและมโนสุจริตเป็นสัมมาทิฏฐิหลังจากตายก็ไปเกิดในสุคติโลกสวรรค์เหมือนกัน  พระราชาเมื่อปฏิบัติธรรม
เคร่งครัดอุกฤติยิ่งขึ้น ย่อมได้รับขนานนามเป็นมหาราชา มหาราชาธิราช หรือพระมหาจักรพรรดิในที่สุด ซึ่งพระ
พุทธองค์ทรงจัดไว้ใน “ถูปารหบุคคล 4 “ถูปารหบุคคล หมายถึง ผู้มีคุณวิเศษ คู่ควรแก่การสร้างสถูปไว้ให้มหาชน
เคารพบูชาและรำลึกถึง ซึ่งการเคารพบูชาและการรำลึกถึงนั้น จัดว่าเป็นการปฏิบัติดี เป็นความดีที่มีผลยิ่ง แก่ตัวผู้
เคารพบูชาและรำลึกถึง ถูปารหบุคคลทั้ง 4 รูปแบบนี้ได้แก่ (1) พระอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้า (2) พระปัจเจกพุทธ
เจ้า (3) พระอรหันตสาวกของพระพุทธเจ้า และ (4) พระเจ้าจักรพรรดิ (พรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2551) 

ดังนั้น พอสรุปได้ว่า พระเจ้าจักรพรรดิ คือ มนุษย์ผู้มีบุญ เพราะได้ทำบุญมาดีแล้วแต่ชาติก่อน ด้วยการให้
ทาน รักษาศีล 5 และศีล 8 หรือได้บำรุงบำเรอพระพุทธเจ้า พระปัจเจกพุทธเจ้า พระอรหันต์ พระภิกษุสงฆ์ ได้
บำรุงพระพุทธศาสนา ได้ประกาศเผยแพร่พระพุทธศาสนา หรือได้ทำประโยชน์แก่สาธารณะชนด้วยกำลังศรัทธาที่
แรงกล้า พระเจ้าจักรพรรดิ เป็นพระราชาโดยธรรมะ ไม่ต้องแย่งชิงอำนาจจากใครด้วยอุบายหรือการทำสงคราม 
ทรงชนะแล้ว มีอาณาจักรที่มั่นคง ทรงมีพระราชอำนาจสิทธิ์ขาดในโลกแต่ผู้เดียว ทรงมีพระปัญญาอันประเสริฐ 
ฉลาดรอบรู้ในสรรพวิชาการ ทรงบำรุงพัฒนาบ้านเมืองจนเจริญสูงสุด พระองค์มีแก้ว 7 ประการ มีพระราชบุตร
มากกว่าพันล้วนกล้าหาญ มีรูปทรงสมเป็นวีระกษัตริย์ สามารถย่ำยีกองกำลังของข้าศึกได้ไม่ยาก ด้วยอานุภาพบุญ
ฤทธิ์ของพระองค์ และอานุภาพแห่งแก้ว 7 ประการ ทำให้พระองค์ทรงบริหารและปกครองราษฎรโดยไม่ต้องใช้
ศาสตรา ไม่ต้องใช้อาวุธหรือเครื่องมือประหัตประหารใดๆ ไม่ต้องลงโทษ ไม่ต้องลงอาชญา 

หลังจากที่พระพุทธเจ้า ได้ตรัสสอนธรรมแก่ภิกษุทั้งหลาย ในเรื่องการปฏิบัติที่ต้องยึดตนเองเป็นที่ตั้ง ทำ
ตัวเองให้เป็น ประทีปแก่ตัวเอง อย่าพึงยึดถือ พึ่งพาสิ่งอื่น ก่อนตนเอง ทรงสอนเรื่องการพิจารณาตัวเองด้วยแนว
สติปัฏฐาน 4แล้ว ทรงยกเรื่องราวของพระเจ้าจักรพรรดิพระนามว่า ทัฬหเนมิ มาเล่าให้ภิกษุทั้งหลายฟัง ซึ่งพระ
เจ้าจักรพรรดิพระองค์นี้ ทรงครองแผ่นดินโดยธรรม มีพระราชอาณาเขตกว้างขวาง พระพุทธองค์ทรงตรัสว่า ใน
อดีตมีพระราชาที่ทรงธรรมมีอำนาจบารมีที่กว้างขวาง จึ่งได้ชื่อว่าเป็นพระเจ้าจักรพรรดิพระนามว่า ทัฬหเนมิ ทรง
เป็นพระมหากษัตริย์ผู้ยิ่งใหญ่โดยเฉพาะอย่างยิ่ง พระองค์ทรงคุณลักษณะหรือเครื่องหมายของความเป็นจักรพรรดิ
ที่สำคัญ 4 ประการ  

 
อำนาจของพระเจ้าจักรพรรดิในจักกวัตติสูตร 

คำว่าอำนาจในพระพุทธศาสนา ที่พระพุทธองค์ตรัสไว้ในพระไตรปิฎกส่วนใหญ่พระองค์ ทรงตรัสสอนใน
เรื่องของตัวบุคคล กล่าวคือ อำนาจที่เป็นอิทธิพลในจิตใจของบุคคล คือ อำนาจกิเลส อำนาจแห่งกิเลส ตัณหา เช่น 



 

 

38 วารสารโพธศิาสตรป์รทิรรศน์ ปีที ่4 ฉบบัที ่1 (2567) 
Bodhisastra Review Journal, Vol.4, No.1 (2024) 

อำนาจแห่ความรักอำนาจความเสน่หา อำนาจแห่งทิฐ ิ เป็นต้น ( มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539: 
30/116/258) 

ในส่วนของจักกวัติสูตร พระพุทธเจ้าทรงตรัสในเรื่องนี้ ที่กล่าวถึงเรื่องอำนาจการปกครองของพระเจ้า
จักรพรรดิ ซึ่งพระองค์จะกล่าวถึงการแผ่บารมี ถ้าศึกษาวิเคราะห์ การแผ่บารมีของพระเจ้าจักกรพรรดิ ก็หมายถึง
การขยายอำนาจการปกครองไปสู่ แว้นแคว้นต่างๆ ซึ่งอำนาจของพระเจ้าจักกรพรรดิ การได้มาซึ่งอำนาจ การ
ขยายอำนาจ และการรักษาไว้ซึ่งอำนาจนั้น มิใช่เพื่อความยิ่งใหญ่ในศราตราวุธที่ครบครัน หรือกองทัพอันใหญ่ แต่
เป็นเพราะอำนาจตัวผู้ปกครองหรือพระเจ้าจักรพรรดิเองที่มีอำนาจด้วยธรรมราชาที่เป็นอำนาจเอาชนะศัตรูไดท้ั่ว
สารทิศ 

ดังนั้น ตามความหมายของว่าอำนาจที่ยกมา จะเห็นได้ว่าที่สิ่งก่อให้เกิดอำนาจขึ้นมานั้นมีหลายประการ 
ในจักกวัติสูตร สรุปว่าอำนาจคือการครองใจคน อำนาจคือธรรม อำนาจคือธรรม ที่มีส่วนสำคัญในการสร้างเสริม
ให้ผู้พระราชหรือผู้มีอำนาจเป็นผู้ปกครองที่ใช้พระคุณมากกว่าพระเดช คือเป็นผู้ปกครองที่ใช้คุณธรรมมากกว่าที่
จะใช้อำนาจ การปกครองโดยธรรมหรือการใช้อำนาจโดยธรรมจะเกิดขึ้นได้นั้น จะต้องอาศัยผู้ปกครองหรือผู้มี
อำนาจที่มีคุณธรรมประจำตัว เพราะคำว่า “ธรรม” เป็นนามธรรมจะยังประโยชน์ให้เกิดขึ้นได้ ก็จะต้องอาศัยผู้
ปฏิบัติที่มีจิตใจและเจตนาที่จะปกครองหรือใช้อำนาจให้เป็นธรรม โดยทั่วถึง นั้นเอง 

1. ที่มาของอำนาจของพระเจ้าจักรพรรดิ 
จากการศึกษา ในจักกวัตติสูตร สามารถวิเคราะห์ ที่มาของอำนาจ ของพระเจ้าจักรพรรดิได้ว่า พระ

เจ้าจักรพรรดินั้นพระองค์ได้มาซึ่งอำนาจ อย่างไร ก่อนอื่นต้องเข้าใจก่อนว่า คำว่าอำนาจของพระเจ้าจักรพรรดินั้น
ควบคู่กับคำบารมี เพราะว่า คำว่าบารมีนั้นหมายถึง บุญทีสั่งสมมาในชาติอดีต การที่บุคคลมีบารมีเต็มเปี่ยมจึง
ก่อให้เกิดพลัง หรือ อำนาจตามมา ตามความหมายในคัมภีร์จริยาปิฎก คัมภีร์มัชฌิมนิกาย เป็นส่วนที่เก่าแก่และ
สําคัญของพระสุตตันตปิกฎ และมีหลาย พระสูตรที่กล่าวถึงความหมายของ บารมี  ยกตัวอย่างในสคารวสูตร
เท่านั้นที่ใช่คําว่าบารมี ในความหมายว่าเป็นเลิศ ถึงที่สุดในพระพุทธศาสนา ใน สคารวสูตร หรือ สังคารวสูตร ใน
มัชฌิมป็ณณาสก์ กล่าวอธิบายว่า “บารมี” คือความเป็นเลิศ เป็นที่สุดแห่งอภิญญาในทิฏฐธรรมดังที่พระพุทธองค์
ทรงตรัสกับภารัทวาชะว่าภารัทวาชะ เราย่อมกล่าวความต่างกัน(แยกประเภท)ของสมณพราหมณ์ทั้งหลาย ผู้บรรลุ
ความเป็นเลิศ (บารมี) อันเป็นที่สุดแห่งอภิญญาในทิฎฐธรรมแล้วย่อมปฏิญาณ คือ ยอมรับซึ่งอาทิพรหมจรรย์ บาง
พวกเป็นผู้ฟัง ตามกันมา เหมือนพราหมณ์ทั้งหลายผู้ทรงไตรวิชชา สมณพราหมณ์พวกหนึ่ง เป็นผ็บรรลุความเป็น
เลิศอันเป็นที่สุดแห่งอภิญญาในทิฏฐธรรมแล้ว รู้เฉพาะซึ่งอาทิพรหมจรรย์  เพราะสักว่าศรัทธาเหมือนพวกนักตรึก
ตรอง นักใคร่ครวญสมณพราหมณ์ทั ้งหลายพวกหนึ่ง เป็นผู้บรรลุความเป็นเลิศอันเป็นที่สุดแห่งอภิญญาใน
ทิฎฐธรรมแล้ว ด้วยการรู้ยิ่งแล้วซึ่งธรรมด้วยตนเองนั่น ในธรรมทั้งหลายอันไม่ได้ฟังกันมาก่อน ย่อมรู้เฉพาะซึ่งอาทิ
พราหมณ์ เราย่อมเป็นผู้หนึ่ง แสดงให้เห็นว่าสมณพราหมณ์ทุกคนล้วนบรรลุความเป็นเลิศตามลัทธิของตน ให้คําว่า 
“ทิฎฐธรฺมมาภิญญาโวสาน ปรามิปฺปตฺตา” ผู้ถึงแล้วซึ่งความเป็นเลิศ คือถึงความเป็นที่สุดแห่งอภิญญา ในปัจจุบัน 
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: 5/505/201.) 

2. อำนาจในชาติอดีตในรูปของพระโพธิสัตว์  
พระเจ้าจักรพรรดิที่อุบัติขึ้นนั้น พระองค์สร้างอำนาจ โดยเฉพาะมาในชาติอดีต ของการบำเพ็ญบารมี

ในรูปของพระโพธิสัตว์ เพราะความยิ่งใหญ่ของมนุษย์ตามตำนานของชาวพุทธโบราณ มีทั้งหมด 4 รูปแบบด้วยกัน 
เรียกว่า ถูปารหบุคคล (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: 63/487/159) หมายถึง ผู้มีคุณวิเศษ คู่ควรแก่การ
สร้างสถูปไว้ให้มหาชนเคารพบูชาและรำลึกถึง ซึ่งการเคารพบูชาและการรำลึกถึงนั้น จัดว่าเป็นการปฏิบัติดี เป็น
ความดีที่มีผลยิ่ง แก่ตัวผู้เคารพบูชาและรำลึกถึง ถูปารหบุคคลทั้ง 4 รูปแบบนี้ได้แก่ (1) พระอรหันตสัมมาสัมพุทธ
เจ้า (2) พระปัจเจกพุทธเจ้า (3) พระอรหันตสาวกของพระพุทธเจ้าและ (4) พระเจ้าจักรพรรดิ (พรหมคุณาภรณ์ 
(ป.อ. ปยุตฺโต), 2551) เช่นการบำเพ็ญลักษณะบารมี 10 ประการพระโพธิสัตว์ แต่ละบารมีมุ ่งไปในการเป็น



 

 

39 พระมหาอ าพล ธนปญฺโญ (ชยัสาร)ี 
Phramaha Ampol Dhanapañño (Chaisaree) 

เครื ่องช่วยทำให้ผู ้ปฏิบัติสามารถบรรลุพระสัมมาสัมโพธิญาณ เพื ่อประโยชน์ของสังคม บารมีทั ้งหลายมี
ลักษณะร่วมกัน คือการช่วยเหลืออนุเคราะห์ผู้อื่น มีรส คือ การกระทำความช่วยเหลือ  (อุปการะ) ผู้อื่นหรือรสคือ
ความไม่หวั่นไหว สภาพที่ปรากฏ คือ การมุ่งความช่วยเหลือผู้อื่นหรือสภาพที่ปรากฏ คือความเป็นพระพุทธเจ้า 
และมีพื้นฐานในขุททกนิกายได้กล่าวถึงการบำเพ็ญบารมี 10 ประการ (พรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2531) ที่
ยกมานี้ ผู้เขียนพึงให้เห็นว่าการเกิดเป็นพระเจ้าจักรพรรดิ มิใช่จะเกิดมาได้โดยง่าย ต้องอาศัยบุญบารมี ที่สั่งสม
เอาไว้ในภพชาติต่างๆที่เวียนว่ายตายเกิดอยู่ จึงให้เกิดเป็นพลังอำนาจ ในการเกิดเป็นพระเจ้าจักรพรรดิ ด้วย
บุญญาธิการ ในชาติ ในการบำเพ็ญเพียรดุจพระโพธิสัตว์ จากหลักฐานทางพระไตรปิฎก ได้กล่าวไว้ว่า พระเจ้า
จักรพรรดิ คือ พระโพธิสัตว์ มาบำเพ็ญเพียรสร้างสมบารมี นั้นเอง 

3. อำนาจทางด้านการแผ่บารมีโดยธรรม 
นอกจากนี้พระเจ้าจักรพรรดิ ก็สร้างพระองค์เป็นมหาอำนาจทางด้านกำลังทหารขยายพระราชอาณา

เขตกว้างใหญ่ไพศาลโดยมีมหาสมุทรทั้งสี่เป็นขอบเขตแล้ว พระองค์ยังเป็นธรรมราชาคือปกครองโดยธรรม หรือ
พระองค์ทรงมีธรรมเป็นพลังอำนาจที่แคว้นใหญ่น้อยทั้งหลายเข้ามาสวามิภักดิ์อยู่ภายใต้การปกครองของพระองค์ 
(พระครูโสภณปริยัติสุธี, 2552) โดยเรียกการปกครองของพระองค์ว่าจักรวรรดิ อันเป็นระบอบการปกครอง พระ
เจ้าจักรพรรดิ ทรงสร้างฐานอำนาจกำลังพลขยายอาณาเขตการปกครอง ด้วยอำนาจและมีธรรม ดังที่พระพุทธองค์
ได้ตรัสไว้ในเรื่องการบำเพ็ญตนของพระองค์ ในการเกิดเป็นพระเจ้าจักรพรรดิ ในอังคุตตรนิกาย สัตตก-อัฏฐก-นวก
นิบาต ว่า ภิกษุทั้งหลายได้ยินว่า เมื่อโลกถึงความพินาศ [ถูกไฟไหม้] เราเข้าถึง พรหมโลกชั้นอาภัสสระเมื่อโลกยัง
ไม่ถึงความพินาศ เราย่อมเข้าถึงวิมานพรหมอันว่างเปล่าได้ยินว่า ในวิมานพรหมนั้น เราเป็นพรหม เป็นใหญ่ใครๆ 
ครอบงำไม่ได้ มีความเห็นแน่นอน มีอำนาจเต็ม เป็นท้าวสักกะผู้เป็นใหญ่แห่งทวยเทพ 36 ครั้ ง เป็นพระเจ้า
จักรพรรดิ ตั้งอยู่ในธรรม เป็นธรรมราชามีสมุทรทั้ง 4 เป็นขอบเขต ผู้ชนะสงคราม มีชนบทถึงความสถาพรตั้งมั่น
ประกอบด้วยรัตนะ 7 ประการ รัตนะ 7 ประการของเรานั้นคือ จักรแก้วช้างแก้ว ม้าแก้ว แก้วมณี นางแก้ว 
คฤหบดีแก้ว ขุนพลแก้วเป็นที่ 7 อนึ่งเราเคยมีบุตรมากกว่าพันคน ล้วนแต่เป็นคนกล้าหาญชาญชัย ย่ำยีข้าศึกได้ 
เราครอบครองปฐพีมณฑลนี้ อันมีมหาสมุทรเป็นขอบเขต โดยธรรม ไม่ต้องใช้อาชญาไม่ต้องใช้ศาตรา (มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539: 23/59/75) 

หมายความว่า พระพุทธองค์ ทรงได้บำเพ็ญสั่งสมบุญบารมี ไว้หลายภพหลายชาติ ด้วยบุญฤทธิ์ หรื
บุญญาธิการี่สั่งสมเมื่อโลกถึงคราวใกล้จะสูญสลายของโลกนี้ พระทรงเสวยภพชาติในชั้นอาภัสสระพรหมเป็นทา้ว
มหาพรหม มีอำนาจมากมายเต็มเปี่ยม เกิดเป็นท้าวสักกผู้เป็นใหญ่กว่าเทวดา ทั้งปวง และเกิดเป็นพระเจ้า
จักรพรรดิ ผู้มีธรรม มีอำนาจปกครองเป็นธรรมราชา แผ่บารมีด้วยบุญฤทธิ์ โดยธรรม ขยายอำนาจการปกครองมี
สมุทรทั้ง 4 เป็นขอบเขต เป็นผู้ชนะสงครามโดยไม่ใช้อาวุธประชาชนที่อยู่ห่างไกลให้ความเคารพ อย่างทั่วถึงและ
มั่นคง 

4. การใช้อำนาจโดยธรรมของพระเจ้าจักรพรรดิ 
การสืบราชสมบัติ เป็นพระเจ้าจักรพรรดินอกจากการรักษาความเป็นพระเจ้าพรรดิโดยการรักษาศีล

อุโบสถ ในทุกวันพระ15 ค่ำเป็นประจำแล้ว อำนาจปกครองของพระเจ้าจักรพรรดิ หรือการดำรงพระองค์ใน
ปกครองแวนแค้วนที่กว้างใหญ่ให้เกิดสันติสุขแล้วนั้นพระเจ้าจักรพรรดิต้องปกครองโดยอาศัยหลักธรรมในการ
ปกครอง หรือการแผ่บารมี โดยอาศัยธรรมจะเห็นได้ว่าการใช้อำนาจพร้อมกับการสร้างบารมี มีความสัมพันธ์ต่อ
การเมืองการปกครอง ซึ่งถือว่าเป็นเรื่องอำนาจ หรือฐานอำนาจ นักปกครองบางคน ไม่ได้รับการแต่งตั้ง หรือเลือก
ให้ดำรงตำแหน่งที่สำคัญ ด้วยเหตุผลทางบารมี หรือบารมีไม่ถึงนั้นเอง (สัญญา สัญญา, 2543) ดังนั้นการใช้อำนาจ
บารมีของพระเจ้าจักรพรรดิ จำเป็นแผ่บารมี โดยใช้หลักธรรม เพราะว่าการชนะอันที่ยิ่งใหญ่ไม่ใช่ด้วยกำลังอาวุธ
และกองกำลังทหารที่เข้มแข็งแต่เป็นการใช้ธรรมเข้าต่อสู้ หรือการใช้คุณธรรมความดีเข้าไปเอาชนะจิตใจของ
ผู้ปกครองอ่ืนๆ เป็นการชนะอย่างเด็ดขาด ผู้แพ้ก็ไม่กลับมาต่อสู้เพ่ือเข้าแย่งอำนาจกลับคืนไปอีก ซึ่งในพระสูตรได้



 

 

40 วารสารโพธศิาสตรป์รทิรรศน์ ปีที ่4 ฉบบัที ่1 (2567) 
Bodhisastra Review Journal, Vol.4, No.1 (2024) 

ระบุเอาไว้ว่า “จักรแก้วอันประเสริฐจงหมุนไป จงได้รับชัยชนะอันยิ่งใหญ่ ทันใดนั้นจักรแก้วหมุนไปทางทิศ
ตะวันออกท้าวเธอพร้อมด้วยจตุรงคินีเสนา (กองทัพ) ได้เสด็จตามไปเสด็จเข้าพักแรมพร้อมด้วยจตุรงคินีเสนาใน
ประเทศที่จักรแก้วอันเป็นทิพย์หยุดอยู่พระราชาทั้งหลายที่เป็นปฏิปักษ์ในทิศตะวันออก(ทิศอื่นๆ ตามลำดับ) พา
กันเสด็จมาเฝ้าแล้วกราบทูลอย่างนี้ว่าขอเดชะมหาราชเจ้าพระองค์โปรดเสด็จมาเถิด  ขอรับเสด็จพระองค์ ราช
สมบัติของหม่อมฉันเป็นของพระองค์ โปรดประทานพระราโชวาทเถิดพระเจ้าข้า (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539: 11/ 85 / 63-64) 

ลักษณะการปกครองแบบนี้ จึงมีจุดเด่นอยู่ที่การถือหลักธรรมเป็นอุดมการณ์แก่การปกครอง รวมทั้ง
การใช้ความถูกต้องในการปฏิบัติตนกับคนผู้ใต้ปกครองและบริหารงานตามความเหมาะสมแห่งฐานะ หรือสภาวะ
ของแต่ละบุคคลในสังคม ซึ่งจะก่อให้เกิดผาสุกแก่ประชาชนผู้ใต้ปกครองความเกรงขามต่ออำนาจบุญญาธิการ โดย
ธรรมของผู้ปกครอง (พระครูโสภณปริยัติสุธี, 2552) 

 
บทสรุป 

คำสอนในจักกวัตติสูตรนี้ เป็นสูตรที่ว่าด้วยพระเจ้าจักรพรรดิ ซึ่งแสดงให้เห็นว่าพระพุทธองค์ทรงได้ตรัส
เห็นว่าการใช้อำนาจการปกครองของพระเจ้าจักรพรรดิ ในการปกครองประชาราษฎรหรือผู้อยู่ใต้การปกครองนั้น 
ควรยึดถือตามแบบของบรรพบุรุษที่สืบทอดกันมา การที่จะใช้เพียงอำนาจที่ได้รับมาโดยชอบธรรมโดยการเป็น
พระราชาอย่างเดียว หมายถึงการใช้อำนาจโดยการปราศจากคุณธรรม ขาดการประพฤติธรรม สั่งสมบารมีธรรม
แล้ว การดำรงไว้ซึ่งการพระเจ้าจักรพรรดิก็สูญสลายในทีสุด การใช้อำนาจนั้น ไม่ควรที่ใช้เพียงเพื่อเกิดความ
เรียบร้อยในสังคมเท่านั้น การใช้การใช้อำนาจทีมีอยู่โดยการสงเคราะห์เอ้ือเฟ้ือทำนุบำรุงประชาชนไม่ให้เกิดความ
แร้งแค้น เรื่องการดำรงชีพ การเลี้ยงชีพ เป็นเรื่องหลักที่ผู้ปกครองทีมีอำนาจล้นฟ้าอย่างพระเจ้าจักรพรรดิจะต้อง
จัดการให้เหมาะสม หากพระเจ้าจักรพรรดิใช่แต่อำนาจอย่างเดียวไม่ใช่คุณธรรมประกอบในการปกครองบ้านเมือง
แล้วศีลธรรมซึ่งเป็นหลักสำคัญแห่งชีวิตของมนุษย์ก็พลอยเสื่อมสลายไปด้วย หมายความว่า เรื่องของ การดำรงชีพ
พ้ืนฐานไม่ใช่จุดหมายที่สูงสูดของชีวิตก็จริงศีลธรรม การประพฤติเป็นจุดหมาย แต่ถ้าขาดการดำรงชีพพ้ืนฐานที่ดี
แล้ว การใช้อำนาจก็พาคนไปถึงจุดหมายสำคัญของชีวิตมีความผาสุกไม่ได้ ความเสื่อมสลาย หรือความดำรงอยู่
ของพระเจ้าจักรพรรดิ นั้นขึ้นอยู่กับการใช้อำนาจและด้วยคุณธรรมในการปกครองประชาราษฎรด้วยให้สมดุลกัน
ระหว่าง อำนาจ กับคุณธรรม  
 
เอกสารอ้างอิง 
ปรีชา ช้างขวัญยืน. (2538). ความคิดทางการเมืองในพระไตรปิฎกง กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
พระครูโสภณปริยัติสุธี. (2552). รัฐศาสตร์ในพระไตรปิฎก. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. (พิมพ์ครั้งที่ 12). 

กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
           . (2554). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. (พิมพ์ครั้งที่ 20). กรุงเทพฯ: สหธรรมิก.  
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรง

พิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
สัญญา สัญญาวิวัฒน์. (2542). สังคมวิทยาการเมือง. กรุงเทพฯ: สุขภาพใจ. 
 


