
วารสารโพธิศาสตรป์ริทรรศน์ 
BRJ: Bodhisastra Review Journal 

 

วารสารโพธศิาสตรป์รทิรรศน์, 2567. 4(1): 21-30 
Bodhisastra Review Journal, 2024. 4(1): 21-30 

Academic Article 

รบับทความ: 17 มกราคม 2567; แก้ไขบทความ: 26 เมษายน 2567; ตอบรบัตีพิมพ:์ 25 มิถนุายน 2567 
Received 17 January 2024; Revised 26 April 2024; Accepted 25 June 2024 

Process of Buddhadāsabhikkhu’s Skillful Thinking 
 

Katreeya Saengsai1* 
1Mahamakut Buddhist University, Isan Campus, Thailand 
*Corresponding author. E-mail: ben_lowz@hotmail.com 

 
ABSTRACT 

This article aims to study the mindful thought process of Buddhadasa Bhikkhu. The 
results of the study found that the mindful thought process of Buddhadasa bhikkhu He taught 
how to think in the present and use it to benefit one's own survival through Anapanasati 
meditation, concentration every time while working, art in living life, setting the mind to be 
Body, understand the Dhamma, follow the prohibitions of the 5 precepts, understand yourself, 
do not fall prey to defilements, desires, lusts, and attachments, do not cling to clinging. Access 
the Three Laws and teach one to think in the Noble truth way, understand suffering, know the 
causes of suffering, choose a method to end suffering, not fall into the trap of the Devil and be 
free from suffering, understand that everything is nature. It is like that. 

 
Keywords: Process, Awareness, Buddhadasa Bhikkhu   

mailto:ben_lowz@hotmail.com


 

 

22 วารสารโพธศิาสตรป์รทิรรศน์ ปีที ่4 ฉบบัที ่1 (2567) 
Bodhisastra Review Journal, Vol.4, No.1 (2024) 

กระบวนการคิดอย่างรู้เท่าทันของพุทธทาสภกิขุ 
 

แคทรียา แสงใส1* 
1มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย วิทยาเขตอีสาน ประเทศไทย 
*Corresponding author. E-mail: ben_lowz@hotmail.com 

 
บทคัดย่อ 

บทความนี้มุ่งศึกษากระบวนการคิดอย่างรู้เท่าทันของพุทธทาสภิกขุ ผลการศึกษาพบว่า กระบวนการคิด
อย่างรู้เท่าทันของพุทธทาสภิกขุ ท่านสอนให้คิดแบบอยู่กับปัจจุบันสามารถนำไปใช้ให้เกิดประโยชน์ต่อความอยู่
รอดของตนได้ โดยการทำสมาธิแบบอานาปานสติ มีสมาธิทุกขณะที่ปฏิบัติงาน มีศิลปะในการครองชีวิต กำหนด
จิตให้อยู่กับกาย เข้าใจธรรมปฏิบัติตามข้อห้ามของศีล 5 เข้าใจตนเองไม่ตกเป็นเหยื่อของกิเลส ตัณหา ราคะ อุป
ปาทาน ไม่ยึดมั่นถือมั่น เข้าถึงกฎไตรลักษณ์ และสอนให้คิดแบบอริยสัจ เข้าใจในความทุกข์ รู้จักสาเหตุของความ
ทุกข์ เลือกวิธีการดับทุกข์ ไม่หลงติดบ่วงพญามารและพ้นทุกข์ เข้าใจว่าทุกสิ่งคือธรรมชาติ มันเป็นเช่นนั้นเอง 

 
คำสำคัญ: กระบวนการ, การรู้เท่าทัน, พุทธทาสภิกขุ 
 

© 2024 BRJ: Bodhisastra Review Journal 

บทนำ  
เป็นที่ทราบแล้วว่าพระพุทธศาสนามีคำสอนที่เป็นสากลทั้งด้านความคิดและการปฏิบัติไม่มีการบังคับ แต่

เชิญชวนให้ปฏิบัติเพื่อเป็นการพิสูจน์คำสอน โดยผู้ปฏิบัติจะทราบเฉพาะตนเท่านั้นในพระธรรมคำสอนขององค์
พระสัมมาสัมพุทธเจ้า จะเน้นการคิดก่อนทำโดยถือว่าเป็นเรื่องที่ทุกคนสามารถพิจารณาด้วยสติปัญญาของตนเอง
ได้ ทุกคำสั่งสอนเป็นสัจธรรม เพราะมีอยู่แล้วในธรรมชาติ พระองค์เป็นผู้เพียงจัดหมวดหมู่ให้เข้าใจมากยิ่งขึ้น จึง
จัดเป็นความรู้ที่สากลได้ เช่นการปฏิบัติตามข้อห้ามของศีล 5 ข้อที่ 1 ห้ามฆ่าสัตว์ ทุกชาติทุกภาษาทุกศาสนาก็
ทราบแล้วว่า การฆ่าไม่ดี เป็นการเบียดเบียนให้ผู้อื่นได้รับความทุกข์ ทุกคนที่ปกติจะรักตัวกลัวตาย จึงคิดที่จะไม่
ทำให้ผู้อ่ืนถึงกับความตาย ด้วยเกรงว่าตนเองจะรับผลของการกระทำนั้น มีหลักฐานปรากฏในพระสุตตันตปิฎก อัง
คุตตรนิกาย จตุกก ว่าด้วยพระมหาโกฏฐิตะสนทนาธรรมกับพระสารีบุตร เรื่องการคิดปรุงแต่ง (มหาวิทยาลัยมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 21/173/239-245) ทำให้เกิดความทุกข์ จึงไม่ควรคิดปรุงแต่ง…ทุกข์เป็นสิ่ง
สำหรับปัญญารู้ แต่สุขเป็นสิ่งสำหรับเราจะปฏิบัติให้เป็นหรือมองให้เห็นทุกข์ ปฏิบัติให้เป็นสุข ...พระพุทธศาสนา
มิใช่มองโลกและชีวิตในแง่ร้าย แต่มองโลกและชีวิตตามความเป็นจริง เมื่อความทุกข์มีอยู่จริง พระพุทธศาสนาก็
สอนให้เผชิญหน้าความทุกข์นั้น ไม่เลี่ยงหนี แต่ให้มองดูทุกข์นั้นด้วยความรู้เท่าทัน และด้วยความรู้เท่าทันความ
ทุกข์นั้นเอง จึงทำให้มีจิตใจปลอดโปร่งเป็นอิสระด้วยปัญญา ไม่ถูกทุกข์บีบคั้นแล้วก็แก้ไขให้ทุกข์หมดไปหรือไม่
เกิดข้ึนได้ เข้าทำนองว่า “รู้ว่าชีวิตเป็นทุกข์ แต่มีชีวิตเป็นสุข” หรือถ้าจะพูดให้ถูกต้องกว่านั้น ก็ว่า “รู้เท่าทันความ
ทุกข์ จึงถือความสุขที่สมบูรณ์” (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2542) จุดตั้งต้นของความทุกข์ มีความสัมพันธ์กับ
ปัญหาของชีวิตมนุษย์ ซึ่งเป็นความรู้สึก ที่เดินมาผิดๆ ยึดมั่นถือมั่นเกิดเป็นความทุกข์ เป็นวิวัฒนาการที่ปล่อยมา
เองตามธรรมชาติ ยิ่งรู้มาก ยิ่งเป็นทุกข์มาก ทำให้เกิดวิวัฒนาการทางสติปัญญา มนุษย์จึงวิ่งจนเหาะไปในกระแส
แห่งวัตถุนิยม คือตกเป็นทาสของวัตถุ วิ ่งไปในความหลอกลวงของวัตถุที ่ตนเองสร้างขึ ้น ในการหลงไปกับ
ความสามารถของตนเองสติปัญญามันถูกใช้ไปในทางส่งเสริมความเป็นตัวกู ของกูแล้วทำลายผู้อื่น ซึ่งเป็นปัญหา
ของมนุษย์ (พุทธทาสภิกขุ, 2551) 

ปัจจุบันนี้เราคุ้นเคยกับแนวคิดว่า ความเก่งหรือความฉลาด คือปัญญาความสามารถทางด้านวิชาการ 
หรือสรรพตำราทั้งหลายเท่านั้น แต่การนิยามความฉลาด ความเก่งมีปัญญา หมายถึงความสามารถในการตอบโต้

mailto:ben_lowz@hotmail.com


 

 

23 แคทรยีา แสงใส 
Katreeya Saengsai 

สถานการณ์ใหม่ได้อย่างดีมีผลสำเร็จ และความสามารถในการเรียนรู้จากประสบการณ์ ถ้ารถของท่านเสียบนถนน
หลวง คนเก่งที่จะแก้ปัญหาให้ท่านจะเป็นใคร ดุษฎีบัณฑิตจากมหาวิทยาลัยที่มีเชื่อเสียง หรือช่างซ่อมรถระดับ
ประกาศนียบัตรวิชาชีพ ถ้าท่านหลงทางอยู่ในเมืองใหญ่ ใครควรจะเป็นคนเก่งช่วยท่านได้ ศาสตราจารย์ที่ชราและ
ขี้ลืม หรือเด็กชายอายุ 10 ปีที่คุ ้นเคยกับท้องถิ่นนั้น ดังนั้นปัญญาหรือความเก่ง ความสามารถจะขึ้นอยู่กับ
สภาพแวดล้อม สถานการณ์ ลักษณะของงาน มิใช่คะแนนผลการสอบเชาวน์ปัญญา 

ความคิดของคนเราเกิดขึ้นตลอดเวลา ตราบใดที่เรายังมีชีวิตอยู่ แต่ความคิดที่เกิดขึ้นนั้นถ้าคิดมากเกินไป
ก็จะเกิดโทษต่อสุขภาพ คิดมากๆ ทำให้นอนไม่หลับ คิดมากๆ ทำให้เกิดอารมณ์เศร้าหมอง โดยเฉพาะความคิด
ทางลบ (Negative Thought) ความคิดจึงมีทั้งทางบวก (Positive Thought) หรือความคิดที่เป็นกุศล ความคิด
ทางลบหรือความคิดอกุศล นอกจากนั้นก็มีความคิดที่เกี่ยวกับการงานต่างๆ การคิดทางวิทยาศาสตร์ ซึ่งถ้าเป็นไป
เพ่ือความสร้างสรรค์ก็จัดลงในความคิดในทางบวก ความคิดท่ีเป็นโทษ คือ ความคิดในทางลบ ทางเศร้าหมอง บาง
คนคิดซ้ำๆ ซากๆ ในเรื่องเดียวกันเป็นเวลานาน เรียกว่า โรคย้ำคิดย้ำทำ (Obsessive compulsive disorders) 
บางคนคิดเรื่องที่ทำให้เกิดความหวาดกลัว (Phobic Thought) ความคิดแบบนี้ถือว่าเป็นความคิดผิดปกติทางจิต
อย่างหนึ่ง ความคิดเหล่านี้เกิดขึ้นตลอดเวลา ไม่เป็นประโยชน์และทำให้เกิดความวิตกกังวล ทำให้ไม่สามารถ
ดำเนินชีวิตได้อย่างเป็นปกติสุข (แพทย์พงษ์ วรพงศ์พิเชษฐ, 2552) 

ท่านพุทธทาสภิกขุ นักปราชญ์ทางพระพุทธศาสนา มีแนวคิดที่เห็นว่าหนทางเป็นธรรมชาติ ธรรมชาติเป็น
ธรรมดา ธรรมชาติคือ ธรรม มนุษย์เอาธรรมชาติมาปรุงแต่ง แล้วทำตามกฎของธรรมชาติ เมื่อเข้าใจธรรมชาติ ก็
เข้าใจพุทธศาสนา แต่ในปัจจุบันนี้เรียนพุทธศาสนายิ่งไม่รู้พุทธศาสนา เพราะเขียนไป พูดไป ขยายอรรถกถา ฎีกา 
แบบไม่เข้าใจยิ่งไม่เข้าใจ ท่านพุทธทาสให้ไปเรียนธรรมชาติดีกว่า จะได้เข้าใจพุทธศาสนา (พุทธทาสภิกขุ , 2551) 
และเสริมต่อไปว่า “ชีวิตที่แท้จริงต้องมีความสดชื่นทางวิญญาณ และเป็นอมตะโดยต้องอบรมให้รู้จัก โลกุตรธรรม 
เพ่ือมีชีวิตนิรันดร ศึกษาเรื่องตัวตนให้เข้าใจเสียก่อน ชีวิตปุถุชนถือว่าตายอยู่แล้ว เพราะมี โลภะ โทสะ โมหะ พุทธ
บริษัทต้องมีชีว ิตอยู ่แบบ สะอาด สว่าง สงบ ต้องไม่หลงจมอยู ่ในกองไฟแห่งกิเลสตัณหา คือเป็นอยู ่ด ้วย
สติสัมปชัญญะ เพื่อมีความเย็น คือ เย็นจากกิเลส พระพุทธเจ้าเรียกว่า นิพพาน” (พุทธทาสภิกขุ . 2537 : 61) 
ปัจจุบันนี้จะพบว่าคนทุกวัย เมื่อมีปัญหาจะตัดสินโดยการอัตวิบากกรรมตัวเองมากขึ้นทุกปี โดยที่คำตอบที่ทิ้งไว้ให้
คิดคือ การหาทางออกให้กับชีวิตของแต่ละบุคคลไม่ได้ทั้งๆ ที่แต่ละคนมีภูมิรู้ ฐานะการงานเป็นที่ยอมรับในสังคม
โดยทั่วไป 

จากความเป็นมาและความสำคัญของปัญหา จะพบว่ามีคนจำนวนไม่น้อยที่มีปัญหาเกี่ยวกับการดำรงชีวิต 
อันเนื่องมาจากการขาดการคิดอย่างรู้เท่าทันในความเป็นอยู่ของแต่ละบุคคล จึงทำให้เกิดปัญหาที่หลากหลาย จึง
ทำให้ผู้เขียนมีความสนใจศึกษากระบวนการคิดอย่างรู้เท่าทันของท่านพุทธทาสภิกขุ ซึ่งเป็นนักปราชญ์ในพุทธ
ศาสนา 
 
กระบวนการคิดในพระพุทธศาสนาเถรวาท 

1. ความหมายของการคิดในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
คิด เป็นคำกริยา หมายถึง ทำให้ปรากฏเป็นรูปหรือประกอบให้เป็นรูปหรือเป็นเรื ่องขึ ้นในใจ ; 

ใคร่ครวญ ไตร่ตรอง เช่น เรื่องนี้ยากยังคิดไม่ออก; คาดคะเน เช่น คิดว่าเย็นนี้ฝนอาจจะตก; มุ่ง, จงใจ, ตั้งใจ, เช่น 
อย่าคิดร้ายเขาเลย; นึก เช่น คิดละอาย (ราชบัณฑิตยสถาน , 2546) ในภาษาบาลี ใช้คำว่า มติมํ หมายถึง มี
ความคิด (พระมหาโยธิน โยธิโก, 2556) เป็นการแสดงความคิดเห็น เรียกว่า มนฺตี หมายถึง คนมีความคิดและ 
เมธาวี หมายถึง คนมีปัญญา (พระมหาโยธิน โยธิโก, 2556) 



 

 

24 วารสารโพธศิาสตรป์รทิรรศน์ ปีที ่4 ฉบบัที ่1 (2567) 
Bodhisastra Review Journal, Vol.4, No.1 (2024) 

กระบวนการ เป็นคำนาม หมายถึง ปรากฏการณ์ธรรมชาติที่ค่อยๆ เปลี่ยนแปลงอย่างมีระเบียบ ไปสู่
ผลอย่างหนึ่ง เช่น กระบวนการเติบโตของเด็ก, กรรมวิธีหรือลำดับการกระทำซึ่งดำเนินต่อเนื่องกันไปจนสำเร็จลง 
ณ ระดับหนึ่ง เช่น กระบวนการเคมีเพ่ือผลิตสิ่งใดสิ่งหนึ่ง (ราชบัณฑิตยสถาน, 2546) 

กระบวนการคิด เป็นคำประสมระหว่าง กระบวนการกับคิด จึงหมายถึง วิธีการที่กำหนดขึ้นในใจให้
ใคร่ครวญ ไตร่ตรอง คาดคะเน หรือตั้งใจที่จะกระทำการไปตามแนวความคิดนั้นๆ แล้วแปลข้อมูลที่ได้รับโดยผ่าน
การสัมผัสทางอายตนะท้ัง 6 ตีความ วิเคราะห์แยกแยะ สังเคราะห์ออกมาเป็นความรู้ใหม ่

ผู ้เขียนวิเคราะห์จากความหมายที ่กล่าวมาแล้ว สรุปได้ว ่า กระบวนการคิดอย่างรู ้เท่าทัน ใน
พระพุทธศาสนา หมายถึง ความเข้าใจ การมองเห็นเหตุการณ์ เกิดทักษะในการแก้ปัญหาอย่างไม่เพลี่ยงพล้ำ รู้จริง 
รู้แจ้ง คนมีความรู้ (พุทฺธิมนฺตุ) ถึอว่าเป็นคนมีสติ (สติมนฺตุ) คนมีปัญญา (ธิติมนฺตุ หรือ ปญฺญวนฺตุ) แล้วแสดงออก
ทางท่าทางหรือการพูด (วทนํ) เมื่อมีผู้ปฏิบัติตามความคิดนั้นจะพบแต่ความสุขในชีวิต (พระมหาโยธิน โยธิโก , 
2556) 

พอสรุปความหมายของ กระบวนการคิดอย่างรู้เท่าทันว่าหมายถึง วิธีการ ขั้นการคิดหรือแนวทางการ
คิดอย่างมีสติสัมปชัญญะ อย่างเห็นจริงในความเป็นจริงที่เกิดขึ้นและสามารถหาวิธีการตัดสินแก้ไขได้ทันท่วงทีตาม
สถานการณ์นั้นๆ หรือเป็นการพยากรณ์เหตุการณ์ที่จะเกิดขึ้นในอนาคตจากแนวความคิดท่ีเห็นจริงโดยอาศัยปัจจัย
แวดล้อมเป็นข้อมูลสนับสนุนการคิด ซึ่งก็คือการคิดแบบโยนิโสมนสิการ 

2. ความสำคัญในพระพุทธศาสนาเถรวาท  
ความสำคัญของการคิด สามารถแจกแจงได้ดังนี้ 
ข้อที่ 1 ทำให้เกิดการปฏิบัติงานตรงตามที่ได้วางแผนไว้แล้ว ดังตัวอย่าง เมื่อครั้งที่องค์สัมมาสัมพุทธ

เจ้า พิจารณา(คิด)ที่จะประกาศศาสนาหลังจากตรัสรู้ พระองค์ทรงคิดอย่างนี้ “บัดนี้ เรายังไม่ควรประกาศธรรมที่
เราได้บรรลุด้วยความลำบาก เพราะธรรมนี้ไม่ใช่ธรรมที่ผู้ถูกราคะและโทสะครอบงำจะรู้ได้ง่าย แต่เป็นธรรมพา
ทวนกระแส ละเอียดลึกซึ้ง รู้เห็นได้ยาก ประณีต ผู้กำหนัดด้วยราคะ ถูกกองโมหะหุ้มห่อไว้ จักรู้เห็นไม่ได้” เมื่อ
ทรงพิจารณาดังนี้ พระทัยก็น้อมไปเพื่อจะประทับอยู่เฉย มิได้น้อมไปเพื่อจะทรงแสดงธรรม นั่นแสดงว่าพระองค์
ทรงคิดด้วยวิธีคิดหลายลักษณะแล้วทรงทบทวนว่า ผู้ที่จะรับความรู้หรือ หลักธรรมที่พระพุทธองค์ทรงบัญญัติขึ้น 
จะเข้าใจได้อย่างไรในเมื่อผู้รับฟังยังไม่เข้าใจเมื่อทรงพิจารณาดังนี้ พระทัยก็น้อมไปเพ่ือจะประทับอยู่เฉย มิได้น้อม
ไปเพื่อจะทรงแสดงธรรม (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 10/65/37) ในวินาทีแรกองค์
สัมมาสัมพุทธเจ้าทรงมีความคิดย่อถ้อต่อการเผยแพร่พระธรรม เพราะเล่งเห็นความไม่พร้อมของคนทั้งหลาย 
แสดงให้เห็นถึงความสำคัญของการคิดว่าพระองค์จะโปรดสัตว์หรือไม่ ถ้าพระองค์คิดว่าไม่มีประโยชน์ที่จะประกาศ
ธรรม เพราะผู้จะรับไม่มีคุณสมบัติที่จะรับนำไปปฏิบัติได้ พวกเราปุถุชนคนธรรมดาก็คงจะอยู่อย่างมืดมิดต่อไป แต่
นี่เพราะพระองค์ยังทรงคิดเห็นต่อไปว่า มีบุคคลจำพวกหนึ่งที่สามารถรับฟังข้อธรรมแล้วนำไปปฏิบัติตามได้ พวก
เราจึงได้รับอานิสงส์ในการคิดของพระพุทธองค์ ดังนั้นความสำคัญของการคัดในข้อแรก คือ ทำให้เกิดปฏิบัติงานที่
ได้วางแผนไว้แล้ว  

ข้อที่ 2 พบแต่ความเจริญในการปฏิบัติ เช่น พระพุทธเจ้าทรงตรัสกับพระภิกษุทั้งหลายว่า “ภิกษุ
ทั้งหลาย มีดวงอาทิตย์อุทัยอยู่ ย่อมมีแสงอรุณขึ้นมาก่อน เป็นบุพนิมิตฉันใด ความถึงพร้อมด้วยโยนิโสมนสิการ ก็
เป็นตัวนำ เป็นบุพนิมิตแห่งการเกิดขึ้นของอริยอัษฎางคิกมรรค แก่ภิกษุฉันนั้น ภิกษุผู้ถึงพร้อมด้วยโยนิโสมนสิการ 
พึงหวังสิ่งนี้ได้คือ จักเจริญ จักทำให้มากซ่ึงอริยอัษฎางคิกมรรค” (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2552) 

ข้อที่ 3 ทำให้มีชีวิตอยู่ เช่นตัวอย่าง “ภิกษุท้ังหลายร่างกายนี้ดำรงอยู่ด้วยอาหาร อาศัยอาหารจึงดำรง
อยู่ได้ไม่มีอาหารดำรงอยู่ไม่ได้ ฉันใด โพชฌงค์ 7 ก็ฉันนั้นเหมือนกัน กระทำให้มากซ่ึงโยนิโสมนสิการ” (พระพรหม
คุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2552)  



 

 

25 แคทรยีา แสงใส 
Katreeya Saengsai 

ดูตามคำ โพชฌงค์ 7 หมายถึง ธรรมที่เป็นองค์แห่งการตรัสรู้ ประกอบด้วย สติ -ระลึกได้, ธัมมวิจยะ-
ความสอดส่องสืบค้นธรรม, วิริยะ-ความเพียร. ปิติ-ความอิ่มใจ, ปัสสัทธิ-ความผ่อนคลายสงบเย็นกายใจ, สมาธิ-
ความมีใจตั้งมั่น,และอุเบกขา-ความมีใจเป็นกลางเพราะเห็นตามความจริง เมื่อผู้ใดได้ความคิดในลักษณะโพชฌงค์ 
7 จึงไม่ยอมปล่อยให้ตนเองอดตาย (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2548) 

ข้อที่ 4 ทำให้หลุดพ้นจากกิเลส ดังตัวอย่าง “ดูก่อนมหาลิ โลภะ...โทสะ...โมหะ... อโยนิโสมนสิการ...
จิตที่ตั้งไว้ผิด เป็นเหตุเป็นปัจจัยเพ่ือการกระทำกรรมชั่ว เพ่ือความเป็นไปแห่งกรรมชั่ว อโลภะ...อโทสะ...อโมหะ...
โยนิโสมนสิการ...จิตตั้งไว้ชอบ เป็นเหตุเป็นปัจจัย เพ่ือการกระทำกัลยาณกรรม เพ่ือความเป็นไปแห่งกัลยาณกรรม 
(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2552) 

ข้อที่ 5 ทำให้บรรลุมรรค ผล นิพพาน ตามที่องค์สัมมาสัมพุทธเจ้าได้กล่าวไว้ดังนี้ “ธรรม 9 อย่างที่มี
อุปการะมาก ได้แก่ ธรรม 9 อย่าง ซึ่งมีโยนิโสมนสิการเป็นมูล กล่าวคือ เมื่อโยนิโสมนสิการ ปราโมทย์ย่อมเกิด 
เมื่อปราโมทย์เกิด ปิติย่อมเกิด เมื่อมีใจปิติ กายย่อมสงบระงับ (ปัสสัทธิ) เมื่อกายสงบระงับ ย่อมได้เสวยสุข ผู้มีสุข 
จิตย่อมเป็นสมาธิ ย่อมรู้เห็นตามเป็นจริง เมื่อรู้เห็นตามเป็นจริง ย่อมนิพพิทาเอง เมื่อนิพพิทาก็วิราคะ เพราะ
วิราคะ ก็วิมุตติ” (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2552) 

สรุปว่าความสำคัญของการคิด ทำให้ผู้คิดพบกับความสำเร็จในชีวิตที่เกิดกับความเจริญในหน้าที่การ
งาน การดำรงชีวิตอยู่อย่างมีความสุขทั้งในโลกียะและโลกุตระ 

3. กระบวนการสร้างความคิดในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
กระบวนการคิดจะเกิดขึ้นได้เมื่อมีการรับสัมผัสด้วย อายตนะ 6 คือ ตา หู จมูก ลิ้น กายและใจ รับสิ่ง

ที่มากระทบแล้วคิดพิจารณาตามขั้นการคิดของอริยสัจ 4 ที่องค์สัมมาสัมพุทธเจ้าแสดงต่อปัจวัคคีย์ ณ ป่าอิสิปตน
มฤคทายวัน เขตกรุงพาราณสี ทำให้อัญญา โกณฑัญญะ คิดตามแล้วเห็นธรรม บรรลุธรรม รู้แจ้งธรรม หยั่งลงสู่
ธรรมแล้ว ข้ามความสงสัย ปราศจากความแคลงใจ (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 4/18/25) 

อริยสัจ 4 เป็นวิธีการคิดแก้ปัญหา ประกอบด้วยขั้นการคิด 4 ขั้น คือ ทุกข์ สมุทัย นิโรธ และมรรค มี
รายละเอียดดังนี้ ขั้นที่ 1 ทุกข์ คือสภาพปัญหา ความคับข้อง ติดขัด กดดัน บีบคั้น บกพร่อง ที่เกิดมีแก่ชีวิตหรือที่
คนได้ประสบ ซึ่งเมื่อว่าอย่างกว้างที่สุดก็คือภาวะที่สังขารหรือนามรูปหรือขันธ์ 5 หรือโลกและชีวิตตกอยู่ในอำนาจ
ของกฎธรรมดา เป็นของไม่เที่ยงแท้คงที่ และถูกเหตุปัจจัยต่างๆ กดดันบีบคั้นและขึ้นต่อเหตุปัจจัย ขั้นที่ 2 สมุทัย 
คือเหตุเกิดแห่งทุกข์ หรือสาเหตุของปัญหา ได้แก่เหตุปัจจัยต่างๆ ที่เข้าสัมพันธ์ขัดแย้งส่งผลสื บทอดกันมาจน
ปรากฏเป็นสภาพบีบคั้น กดดัน คับข้อง ติดขัด อึดอัด ในรูปแบบต่างๆ อันจะต้องค้นให้พบ แล้วทำหน้าที่ต่อมันให้
ถูกต้อง เรียกว่า ปหาน ได้แก่ กำจัดหรือละเสีย ขั้นที่ 3 นิโรธ คือความดับทุกข์ ความพ้นทุกข์ ภาวะไร้ทุกข์ ภาวะ
พ้นปัญหา หมดหรือปราศจากปัญหา เป็นจุดหมายที่ต้องการ ซึ่งเรามีหน้าที่ สัจฉิกิริยา ทำให้จริง ทำให้สำเร็จ ขั้น
นี้ต้องกำหนดให้ได้ว่า จุดหมายที่ต้องการคืออะไร ปฏิบัติเพื่ออะไร เป็นไปได้อย่างไร มีหลักการในการเข้าถึง
อย่างไร ในการจัดการเรียนรู้ จะกำหนดนิโรธ เป็นข้อสรุป ขั้นที่ 4 มรรค คือ ทางดับทุกข์  ข้อปฏิบัติให้ถึงความดัง
ทุกข์ หรือวิธีแก้ไขปัญหา ได้แก่วิธีการ รายละเอียดที่จะต้องทำ เพื่อกำจัดเหตุปัจจัยของปัญหา (พระพรหมคุณา
ภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2552) 

มรรคมีองค์ 8 เป็นมัชฌิมาปฏิปทา ทางแห่งการปฏิบัติเพื่อการพ้นทุกข์ จำนวน 8 ทางคือ ทางที่ 1 
สัมมาทิฏฐิ (เห็นชอบ) หมายถึงเห็นอริยสัจ 4 เห็นไตรลักษณ์หรือเห็นปฏิจจสมุปบาท ทางที่ 2 สัมมาสังกัปปะ 
(ดำริชอบ) หมายถึงความนึกคิดในทางสละปลอดจากกาม ความนึกคิดปลอดจากพยาบาทและความนึกคิดปลอด
จากการเบียดเบียน ทางท่ี 3 สัมมาวาจา (เจรจาชอบ) หมายถึงพูดคำสัตย์ พูดไม่ส่อเสียด พูดคำอ่อนหวาน พูดสิ่งมี
สาระ ทางท่ี 4 สัมมากัมมันตะ (กระทำชอบ) หมายถึงไม่เบียดเบียนชีวิตสัตว์ทั้งหลาย ไม่ลักทรัพย์ ไม่ประพฤติผิด
ในกาม ทางที่ 5 สัมมาอาชีวะ (เลี้ยงชีพชอบ) หมายถึงเว้นมิจฉาชีพ ประกอบสัมมาอาชีพ ทางที่ 6 สัมมาวายามะ 
(พยายามชอบ) หมายถึงเพียรระวังความชั่วไม่ให้เกิดขึ้น เพียรกำจัดความชั่วที่เกิดขึ้นแล้ว เพียรทำความดีให้เกิด 



 

 

26 วารสารโพธศิาสตรป์รทิรรศน์ ปีที ่4 ฉบบัที ่1 (2567) 
Bodhisastra Review Journal, Vol.4, No.1 (2024) 

เพียรรักษาความดีไว้ ทางที่ 7 สัมมาสติ (ระลึกชอบ) หมายถึงพิจารณาเห็นกายในกาย เวทนาในเวทนา จิตในจิต 
และธรรมในธรรม ทางท่ี 8 สัมมาสมาธิ (ตั้งจิตมั่นชอบ) หมายถึงฌาน 4 ภิกษุทั้งหลาย นี้คือมัชฌิมาปฏิปทานั้น ที่
ตถาคตได้ตรัสรู้แล้ว อันเป็นปฏิปทาก่อให้เกิดจักษุ ก่อให้เกิดญาณ เป็นไปเพื่อความสงบ เพื่อความรู้ยิ่ง เพื่อความ
ตรัสรู้ เพ่ือพระนิพพาน (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 4/13/24) 

เมื่อคิดจำแนกการปฏิบัติตามมรรคมีองค์ 8 จะพบว่าสิ่งที่ปฏิบัติอยู่นี้ก็คือไตรสิกขา ศีล สมาธิและ
ปัญญา สามารถจำแนกได้ดังนี้ 1) ศีล คือทางท่ี 3 สัมมาวาจา (เจรจาชอบ) ทางท่ี 4 สัมมากัมมันตะ (กระทำชอบ) 
และทางที่ 5 สัมมาอาชีวะ (เลี้ยงชีพชอบ) 2) สมาธิ คือทางที่ 6 สัมมาวายามะ (พยายามชอบ) ทางที่ 7 สัมมาสติ 
(ระลึกชอบ) ทางท่ี 8 สัมมาสมาธิ (ตั้งจิตมั่นชอบ) และ 3) ปัญญา คือทางท่ี 1 สัมมาทิฏฐิ (เห็นชอบ) และทางที่ 2 
สัมมาสังกัปปะ (ดำริชอบ) 

สรุปได้ว่า กระบวนการสร้างความคิดในพระพุทธศาสนา สามารถคิดแบบอริยสัจ 4 เป็นวิธีคิดเพ่ือ
แก้ปัญหา ประกอบด้วย ปัญหา-ทุกข์ หาสาเหตุแห่งทุกข์ หาวิธีการกำจัดทุกข์และการดับทุกข์ได้ 
 
กระบวนการคิดอย่างรู้เท่าทันของท่านพุทธทาสภิกขุ 

ท่านพุทธทาสภิกขุสอนให้คิดแบบอยู ่กับปัจจุบัน ธรรมคือตัวธรรมชาติทั ้งหมด ธรรมหมายถึง กฎ
ธรรมชาติ ธรรมหมายถึง หน้าที่ของมนุษย์ตามกฎของธรรมชาติ (พุทธทาสภิกขุ , 2542) และ ธรรมหมายถึง ผล
จากการปฏิบัติหน้าที่ตามธรรมชาติ (พุทธทาสภิกขุ, 2542) ท่านพุทธทาสภิกขุ กล่าวว่า “จงกำหนดจดจำไว้ให้ดีว่า 
ภาษาคนนั้นเป็นอย่างหนึ่ง ภาษาธรรมะนั้นเป็นอย่างหนึ่ง ภาษาคนก็คือภาษาโลกๆ ภาษาของคนท่ีไม่รู้ธรรมะ ไม่รู้
ธรรมชาติ พูดกันตามประสาคนไม่รู้ธรรมะ ไม่รู้ธรรมชาติ เรียกว่า ภาษาคน ส่วนภาษาธรรมะนั้นเป็นภาษาที่ คน 
เหมือนกัน แต่ว่าได้เห็นธรรมะในส่วนลึก หรือเป็นธรรมชาติแท้จริง แล้วพูดไปด้วยความรู้อันนั้นจึงเกิดเป็นภาษา
ธรรมะขึ้นมา ภาษาจึงมีอยู่ 2 ภาษา คือ ภาษาธรรมะ และภาษาคน ภาษาธรรมะนั้นเป็นไปในทางนามธรรมที่ไม่
เห็นแก่ตัว ไม่เนื่องด้วยวัตถุ ต้องมีปัญญาเห็นนามธรรมเหล่านั้นแล้ว จึงจะพูดเป็นและให้ความหมายเป็น ส่วน
ภาษาคนว่าไปตามวัตถุตามความรู้สึก อาศัยวัตถุเป็นพื้นฐาน (พุทธทาสภิกขุ, 2549) 

ปริศนาธรรมที่สร้างขึ้นเพื่อทำให้จิตที่แยกแยะเกิดความงุนงงไม่ลงตัวจนในที่สุดผู้ปฏิบัติธรรมตื่นสู่การรู้
แจ้งได้ด้วยตนเอง (Conundrums designed to frustrate the discursive intellect and eventually lead 
the mediators to “break through” with an awakening of his own) (T. Griffith Foulk, 2000) ในมุมมอง
ของนักธรรมชาตินิยม “มนุษย์เป็นผลผลิตหนึ่งของธรรมชาติไม่มีสิ่งเหนือธรรมชาติใดมากำหนดโชคชะตาของเรา” 
(Radhakrishnan, S., 1952) ในทัศนะของจอห์น ดิวอ้ี (John Dewey) มองว่ามนุษย์เป็นสัตว์สังคม ต้องเผชิญกับ
ปัญหาการปรับตัวให้เข้ากับเพื่อนมนุษย์และธรรมชาติ ต้องเผชิญกับปัญหาสังคมและไม่รู้จักจบสิ้น สิ่งที่ท้าทาย
ปัญหาของมนุษย์คือ การคิดแก้ปัญหาชีวิตที่เกิดขึ้นในสิ่งแวดล้อมนั้น (โครงการจัดตั้งภาควิชาปรัชญาและศาสนา , 
2527) 

หลักธรรมคำสั่งสอนก็เกี่ยวเนื่องกับธรรมชาติ เช่น หลักปฏิจจสมุปบาท (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539 : 4/1/1) ธรรมนิยาม (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 9/422/185) เป็น
ต้น เมื่อทำความเข้าใจกับภาษาคน ภาษาธรรม หรือธรรมชาติ แล้วการรู้คิดเท่าทันธรรมชาติ เมื่อธรรมชาติเป็นที่
ประสูติ ตรัสรู้ ประกาศศาสนา และปรินิพพานแล้ว ไฉนเลยพวกเราจึงมาจ้องคอยทำลายธรรมชาติ ท่านพระพุทธ
ทาสภิกขุ จึงเตือนสติการดำรงชีวิตอยู่ในธรรมชาติ ต้องเป็นอย่างนี้ๆ โดยการคิดแบบอุบายปลุกเร้าคุณธรรม การ
คิดแบบคุณค่าแท้-คุณค่าเทียม และการคิดแบบคุณโทษและทางออก คือ ธรรมชาตินี้มีพญามาร พญามารคือ 
กิเลสตัณหา ประกอบด้วยรูป รส กลิ่น สัมผัส เป็นเหยื่อสำหรับล่อลวงสัตว์โลก ถ้าสัตว์โลกหลงไปกินก็ถือว่าติด
บ่วงพญามาร (พุทธทาสภิกขุ, 2555) ธรรมชาติมีในทุกสิ่ง โลกก็มีธรรมชาติของโลก คนแต่ละประเภทก็มีธรรมชาติ
ตามประเภทชองคน สัตว์แต่ละชนิดก็มีธรรมชาติของมัน แม้แต่วิชาที่เรียนก็มีธรรมชาติของวิชา ต่างพึ่งพาอาศัย



 

 

27 แคทรยีา แสงใส 
Katreeya Saengsai 

กันถ้าไม่เข้าใจกันก็อยู ่ร่วมกันไม่ได้ แสดงว่าธรรมชาติของคนประเภทไม่มีปัญญา จะหลงใหลในพญามาร 
สนุกสนานไปกับกิเลส ตัณหา ราคะ หรือกล่าวอีกอย่างหนึ่งว่า เห็นกงจักรเป็นดอกบัว คนไม่มีปัญญาก็เข้าได้กับ
ธรรมชาติที่มีพญามารเป็นผู้ปกครอง สำหรับคนมีปัญญาก็จะไม่หลงในกิเลส ตัณหา ราคะ ดำเนินชีวิตไม่ติดบ่วง
พญามาร มีมรรค 8 เป็นหนทางการดำเนินชีวิต ซึ่งมรรค 8 ก็มีตามธรรมชาติ คนมีปัญญาจึงเลือกนำมาใช้ในการ
ดำเนินชีวิตให้มีความสุข 

เช่นนั้นเอง เป็นกฎธรรมชาติ (พุทธทาสภิกขุ, 2539) ในความหมายได้กล่าวมาแล้วในข้างต้น ยินดีก็เช่น
นั้นเอง ยินร้ายก็เช่นนั้นเองมันเป็นเพียงความรู้สึกที่เกิดขึ้นตามธรรมชาติ รู้สึกทางตาว่าสวย ว่าหล่อ รู้สึกทางหวู่า
ไพเราะ ว่าหยาบคาย รู้สึกทางจมูกว่าหอม ว่าเหม็น รู้สึกทางลิ้นว่าอร่อย ไม่อร่อย รู้สึกทางผิวกายว่าหนาว ว่าเย็น 
ถ้าไม่ปรุงแต่ง มันก็ผ่านไป แต่ด้วยความไม่เข้าใจในธรรมชาติ จึงปรุงแต่งให้เกิดเป็นนั้นเป็นนี่ เพราะความไม่เข้าใจ
ในธรรมชาติของการปรุงแต่ง ว่าปรุงแต่งแล้วทำให้ฟุ้งซ่านหาที่จบไม่ได้ ในที่สุดก็เกิดความคิดว่านั่นแหละของเรา 
ทึกทักว่าเป็นจริงเป็นจัง เกิดความขัดแย้งทั้งภายในและภายนอก ท่านพุทธทาสกล่าวว่า ธรรมชาติจริงแล้ว จิตไม่
บ้าฟูๆ แฟบๆ (พุทธทาสภิกขุ, 2539) และสอนต่อไปว่า แต่ว่าปุถุชนไปหลงบูชาความรู้สึกทางเพศ เพศตรงข้าม 
บริโภครสของเพศตรงข้าม ด้วยความหลงใหล จึงเกิดปัญหาความไม่รู้จักสิ่งนี้ตามความเป็นจริง มันเป็นเช่นนั้นเอง 
เมื่อเป็นปุถุชนมันก็หลงใหลความรู้สึกทางเพศจึงเกิดปัญหามากมาย เพราะมันไม่รู้ว่า มันเช่นนั้นเอง ถ้ามีปัญญา
แล้ว เขาจะมีจิตใจที่ขึ้น-ลง ฟู-แฟบไปตามมัน มันก็จึงปรกติสบาย (พุทธทาสภิกขุ, 2539) 

ทำตนให้เข้ากับธรรมชาติ สมาธิที่เกิดขึ้นตามธรรมชาติ (พุทธทาสภิกขุ , 2541) มีความพอเหมาะสมแก่
กำลังของปัญญาของมนุษย์ที่จะใช้ทำการพิจารณา ดังปรากฏในพระไตรปิฎก เรื่องปัญจวัคคีย์ หรือฤๅษี 1,000 รูป 
นั่งฟังอนัตตลักขณสูตร และอาทิตตปริยายสูตร ก็เข้าใจในธรรมบรรลุมรรคผล เห็นแจ้งแทงตลอด ตามวิธีการทาง
ธรรมชาติ นี่เรียกสมาธิตามธรรมชาติ แต่โดยแท้แล้วคนเรารอดตัวมาได้เป็นส่วนใหญ่ ก็โดยอำนาจของสมาธิตาม
ธรรมชาตินี้เอง แม้การบรรลุมรรคผลนิพพานเป็นพระอรหันต์ ก็อาศัยสมาธิตามธรรมชาติ มันเป็นเรื่องที่คนทำได้
ก่อน ทำได้แล้วจึงควรประคับประคองมันให้ถูกวิธี ก็จะทำให้เข้าใจธรรมได้ ความลับของธรรมชาติ ที่เกี่ยวกับเรื่อง
ความรู้สึกภายใน จนกระทั่งเห็นแจ่มแจ้งตามเป็นจริงของโลกหรือขันธ์ 5 ลำดับแรกได้แก่ ปิติและปราโมทย์ 
หมายถึง ความชุ่มชื่นใจหรืออิ่มใจในทางธรรม การที่คนทำความดีใดๆ แม้การให้ทานซึ่งถือว่าเป็นบุญชั้นต้น ก็ทำ
ให้เกิด ปิติ และปราโมทย์ ถ้าไปถึงขั้นศีล คือ ความประพฤติทางกาย วาจาไม่ด่างพร้อยจนถึงกับนับถือเคารพ
ตนเองได้ ก็มีปิติปราโมทย์ยิ่งข้ึน ถ้าถึงขั้นสมาธิปฐมญาณ ก็มีปิติโดยไม่สงสัย  

ปิติปราโมทย์ นี้มีอำนาจอยู่ในตัวมันเองอย่างหนึ่ง ซึ่งจะทำให้เกิดความสงบระงับ(ปัสสัทธิ) ตามปกติจิต
ของคนเราไม่ค่อยจะระงับ เพราะจิตตกเป็นทาสของความคิดความนึกของสิ่งยั่วยุภายนอกทำให้ฟุ้งซ่านอยู่ภายใน 
ไม่เป็นความสงบ แต่ถ้าหากมีปิติปราโมทย์ตามธรรมะมาประจำใจอยู่และมากพอสมควรแล้ว ความสงบนั้นก็ต้องมี
ขึ้น มีมากหรือน้อยขึ้นอยู่กับปิติและปราโมทย์มีมากหรือน้อย สมาธิ คือใจสงบนิ่ง และอยู่ที่สภาพคล่อง สะดวก 
เบาสบาย พร้อมที่จะไหวไปตามความต้องการ โดยเฉพาะก็เพ่ือตัดกิเลส ไม่ใช่ทำจิตให้เงียบตัวแข็งทื่อเป็นก้อนหิน 
การที่จิตสงบเป็นพิเศษเหมาะที่จะใช้ฝึกคิดพิจารณา มีความผ่องใสที่สุด เยือกเย็นที่สุด สงบระงับที่สุด เรียกว่า 
กมฺมนีโย คือพร้อมที่จะรู้ นี่คือลักษณะของสมาธิที่เราต้องการ ไม่ใช่อยู่ในฌานสมาบัติแข็งทื่อเหมือนตุ๊กตาหินไม่
รู้สึกตัวเลย จัดว่าเป็นอุปสรรคของการวิปัสสนาโดยตรง ในการทำให้รู้แจ้งตามวีธีธรรมชาตินี้ ต้องทำจิตให้สงบ
ใคร่ครวญพิจารณาอย่างไม่หลงใหลแต่อย่างใด ขณะที่จิตสงบตามธรรมชาติจะเกิดญาณทัสสนะ และตรงตามเป็น
จริงไม่มากก็น้อย เพราะเราเคยได้ยิน ได้ฟัง เรื่องโลก ขันธ์ สังขาร ด้วยความอยากจะเข้าใจ เมื่อจิตสงบเป็นสมาธิ 
ก็จะเข้าใจได้เอง คำว่า ยถาภูตญาณทัสสนะ หมายถึงการรู้เห็นสิ่งทั้งหลายทั้งปวงอย่างถูกต้องเป็นจริง คือ อนิจจัง 
ทุกขัง อนัตตา เห็นว่าอะไรๆ ก็ไม่น่าเอา อะไรๆ ก็ไม่น่าเป็น ไม่ว่า อะไรๆ ก็ไม่ควรเข้าไปยึดถือว่าเป็นตัวตน ว่าของ
ตัวของตน ว่าดี ว่าชั่ว น่ารักหรือน่าชัง ถ้ายังคิดพอใจ ไม่พอใจ ก็ยังคงเป็นการยึดมั่นถือมั่น เมื่อมีตนก็จะต้องมี
อะไรๆ เป็นของตน ถ้าไม่ให้เอาไม่ให้เป็นกันแล้วจะอยู่กันได้อย่างไร นี่คือสิ่งต้องสงสัยตามมา คำว่า เอา คำว่า เป็น 



 

 

28 วารสารโพธศิาสตรป์รทิรรศน์ ปีที ่4 ฉบบัที ่1 (2567) 
Bodhisastra Review Journal, Vol.4, No.1 (2024) 

หมายถึง การเอา การเป็น ด้วยกิเลส ด้วยตัณหา ด้วยอุปาทานความยึดมั่นว่าน่าเป็น น่าเอา และใจก็เอาจริงเอาจัง 
เป็นจริงเป็นจัง ก็เกิดความหนักใจ เจ็บใจ ช้ำใจ หรืออย่างน้อยก็เกิดภาวะทางใจ เมื่อรู ้จริงในข้อนี ้ก็เกิดมี
สติสัมปชัญญะคุ้มครองจิตใจไม่ให้ตกเป็นทาสของความมีความเป็นด้วยอำนาจการยึดติด มีสติปัญญาอยู่เหนือสิ่ง
ต่างๆ เราก็ไม่เดือดร้อน เหมือนคนโง่เขลาหลับหูหลับตาเข้าไปเอาสุดท้ายก็เกิดอุปาทาน โลกและสิ่งทั้งปวงมี
ลักษณะไม่เที่ยง เป็นทุกข์ และไม่เป็นของใคร มันจะเล่นงานบุคคลที่เข้าไปยึดถือด้วยตัณหา อุปาทาน นับแต่วาระ
แรก คือ ตั้งแต่เมื่ออยากได้ อย่างเป็นกำลังได้ กำลังเป็นและได้แล้ว เป็นแล้วตลอดเวลา แห่งการทั้งสาม ก็เป็นทุกข์ 
ความดี ก็เหมือนกันถ้าเข้าทางผิด ก็เกิดทุกข์ เราเข้าไปยึดด้วยกิเลส ตัณหา ของเราเอง เราจึงทำสิ่งเหล่านั้นไม่
ถูกต้อง(พุทธทาสภิกขุ, 2541) 

ท่านพุทธทาสสอนให้เรารู้จักว่าคนเรานั้นโง่ ที่คิดว่า กูขาดทุน กูเสมอตัวและกูได้กำไร (พุทธทาสภิกขุ , 
2539) ในความหมายนี้ ถ้าเราคิดว่า ขาดทุน ก็จะเกิดเวทนาโศกเศร้าเสียใจ ขาดกำลังใจในการมีชีวิตอยู่ต่อไป ถ้า
ว่าเสมอตัว ก็จะเกิดความหลง ยังมีความหวังต่อไป สำหรับคำว่ากำไรก็จะทำให้เกิดความประมาทในชีวิต ดีใจจน
ชาดสติ ดังนั้นท่านจึงสอนให้ใช้ปัญญาในการคิดพิจารณาไตร่ตรองให้หลุดจากคำว่า ตัวกู-ของกู และการจะหลุด
จากความเป็นตัวกู-ของกูได้นั้นท่านพุทธทาส แนะนำให้หุบปากให้มาก พูดให้น้อย นึกให้มาก สำรวมให้มาก อด
กลั้นให้มาก อย่าไปตามใจกิเลสที่จะยกหูชูหาง (พุทธทาสภิกขุ, 2535) การจะมีความคิดที่รู้เท่าทันในกิเลสรอบข้าง
นั้น จะต้องรู้จักการทำจิตให้ว่างชนิดที่มีเหตุผลในตัวของมันเอง และต้องทำงานทุกชนิดด้วยจิตว่าง (พุทธทาสภิกขุ, 
2535) พอทำจิตว่างจากตัวกู – ของกูได้ ก็เต็มไปด้วยสติปัญญา ท่านสอนว่าพุทธะ คือความว่าง ธรรมะ คือความ
ว่าง และสังฆะคือความว่าง อะไรก็คือความว่าง กิเลสก็คือความว่าง ความทุกข์ก็คือความว่าง หลังจากจิตว่างแล้วก็
เกิดปัญญาบริสุทธิ์ เราต้องการปัญญาของธรรมชาติ อันลึกซ้ืง คือว่างจากตัวกู ก็ต้องเป็นอยู่ด้วยการพูดจริงและไม่
โกรธจะเจริญก้าวหน้าต่อไป (พุทธทาสภิกขุ, 2535) 
 
บทสรุป 

ท่านพุทธทาสภิกขุสอนให้รู้เท่าทันจิตใจตนเอง โดยการเข้าใจธรรมชาติที่มีการก่อนเกิดมาก่อน ใน
ธรรมชาติมีพญามารเปรียบได้กับ กิเลส ตัณหา ราคะ อุปาทาน ถ้าคนไม่เข้าใจในพญามารนี้ ก็จะติดบ่วงพญา
มาร ทำให้กระทำความผิดด้วยการติดในความหอมหวานอร่อยของกิเลสที่ยั่วยุให้ทำในสิ่ งที่ไม่ควรทำ คนทุก
คนไม่สามารถปฏิบัติหน้าที่ให้ผุดผ่องสมบูรณ์ได้ ก็เพราะมีความอยากที่เกิดจากกิเลส ตัณหา อุปาทาน ฉะนั้น
คนทุกคนต้องพยายามทำจิตให้สงบให้มากที่สุดแล้วพิจารณาใคร่ครวญไตร่ตรอง ความถูกต้องของธรรมชาติ 
เข้าใจการเปลี่ยนแปลงของธรรมชาติว่าเป็นเช่นนั้นเอง เป็นกฎธรรมชาติ เราจะแก้ไขไม่ได้ จึงต้องรู้จักความ
เป็นเช่นนั้นเอง ใช้ให้ถูกต้อง ก็จะได้รับสิ่งที่ควรจะได้รับและเป็นสุข เข้าใจความเปลี่ยนแปลงของธรรมชาติ 
เท่าๆ กับการที่ทุกคนเข้าใจตนเองก็จะไม่เศร้าหมอง ไม่ยินดียินร้าย แต่ทำถูกต้องด้วยสติสัมปะชันญญะ เกิดปิ
ติปราโมทย์ หน้าตาสดชื่นแจ่มใส ไม่หลงติดบ่วงพญามารและพ้นทุกข์เข้าสู่ความสงบเย็นที่เรียกว่านิพพาน 
ด้วยความสามารถในการคิด จิตว่างจากตัวกู-ของกู เข้าใจทุกสิ่งคือธรรมชาติ มันเป็นเช่นนั้นเอง ทำหน้าที่การ
งานอย่างจิตว่าง จึงเกิดปัญญาบริสุทธิ์ ได้รับความสุขทั้งทางโลกียะและทางโลกุตระ  
 
เอกสารอ้างอิง 
โครงการจัดตั้งภาควิชาปรัชญาและศาสนา. (2527). พระพุทธศาสนากับนักปรัชญาตะวันตก. เชียงใหม่: 

มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.  
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2542). ทศวรรษธรรมทัศน์พระธรรมปิฎก หมวดพุทธศาสตร์. กรุงเทพฯ: 

ธรรมสภา. 



 

 

29 แคทรยีา แสงใส 
Katreeya Saengsai 

           . (2543). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. (พิมพ์ครั้งที่ 9). กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์จุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2552). พุทธธรรม. (พิมพ์ครั้งที่ 11). กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. 

พระมหาโยธิน โยธิโก. (2556). บาลีไวยากรณ์. (พิมพ์ครั้งที่ 3). ขอนแก่น: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น. 

พุทธทาสภิกขุ. (2535). สุญญตา. กรุงเทพฯ: ธรรมสภา.  
           . (2539). เช่นนั้นเอง. (พิมพ์ครั้งที่ 3). กรุงเทพฯ: สุขภาพใจ. 
           . (2539). เหนือวิทยาศาสตร์. (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพฯ: สุขภาพใจ. 
           . (2540). สู่จิตว่าง. กรุงเทพฯ: สุขภาพใจ. 
           . (2541). สู่คู่มือมนุษย์ ฉบับสมบูรณ์. (พิมพ์ครั้งที่ 3). กรุงเทพฯ: เอมม่ี เทรดดิ้ง. 
           . (2542). สู่ธรรมคือทุกสิ่งที่จำเป็นสำหรับมนุษย์. กรุงเทพฯ: ธรรมสภา. 
           . (2543). สู่พหุลานุสาสนี. กรุงเทพฯ: สุขภาพใจ. 
           . (2546). สู่ศิลปะสำหรับการมีชีวิตอยู่ในโลก. กรุงเทพฯ: บริษัท เอส อาร์ พริ้นติ้ง จำกัด. 
           . (2549). สู่ปฏิจจสมุปบาท. กรุงเทพฯ: ธรรมสภา. 
           . (2549). สู่ภาษาคน-ภาษาธรรม. นนทบุรี: เอส.อาร์.พริ้นติ้ง 
           . (2551). สู่ธรรมปาฏิโมกข์ เล่ม 1. กรุงเทพฯ: สุขภาพใจ. 
           . (2551). สู่ธรรมปาฏิโมกข์ เล่ม 2. กรุงเทพฯ: สุขภาพใจ. 
           . (2554). แก่นพุทธศาสน์. กรุงเทพมหานคร: สถาบันบันลือธรรม. 
           . (2555). โลกนี้มีแต่คนบ้า. กรุงเทพฯ: ธรรมสภา. 
แพทย์พงษ์ วรพงศ์พิเชษฐ. (2552). พุทธธรรมบำบัด. (พิมพ์ครั้งที่ 4). กรุงเทพฯ: สำนักการแพทย์ทางเลือก. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรราชวิทยาลัย.  
ราชบัณฑิตยสถาน. (2546). พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน. กรุงเทพฯ: นานมีบุ๊คส์พับลิเคชั่นส์. 
Foulk, T. G. (2000). “The Form and function of koan literature. In Heine, S., & Wright, D. (Eds.). 

The koan: texts and contexts in Zen Buddhism. (pp. 15-45). New York: Oxford University 
Press. 

Radhakrishnan, S. (1952). The Philosophy of Sarvepalli Radhakrishnan. New York: Tudor 
Publishing Company. 

 
 
  



 

 

30 วารสารโพธศิาสตรป์รทิรรศน์ ปีที ่4 ฉบบัที ่1 (2567) 
Bodhisastra Review Journal, Vol.4, No.1 (2024) 

 


