
วารสารโพธิศาสตรป์ริทรรศน์ 
BRJ: Bodhisastra Review Journal 

 

วารสารโพธศิาสตรป์รทิรรศน์, 2565. 2(1): 39-48 
Bodhisastra Review Journal, 2022. 2(1): 39-48 

Academic Article 

รบับทความ: 19 มกราคม 2565; แก้ไขบทความ: 18 เมษายน 2565; ตอบรบัตีพิมพ:์ 25 มิถนุายน 2565 
Received 19 January 2022; Revised 18 April 2022; Accepted 25 June 2022 

An Analysis of Anantariya-Kamma in Buddhism 
 

Thanaporn Phetsombat1* 
1Mahamakut Buddhist University, Isan Campus, Thailand 

*Corresponding author. E-mail: Kruaum04@gmail.com  
 

ABSTRACT 
This article aims to study and analyze Anantariya in Buddhism. The results of the study 

found that the anantariya-kamma is the heaviest action called ‘garu -kamma’. In the 
unwholesome side, there are five types of this kamma: 1) matricide, 2) patricide, 3) killing an 
Arahant, 4) causing a Buddha to suffer a contusion or to bleed and 5) causing schism in t he 
Order. Those who acted this kamma will go to the eighth main hell called ‘Av īci (the lowest 
hell)’. The result of the analysis of the anantariya-kamma of the King Supabuddha is that 
Supabuddha had a mind of unwholesome, anger and vengefulness against the Lord Buddha 
because of his daughter, Yasothara who was Prince Siddhartha's wife before his going out to 
seek the way of liberation. He then left Phimpha to take care of her children alone. Supabuddha 
therefore had anger and resentment against him. This leads to his conspiracy to persecute the 
Buddha with the enlistment of royal clerics to sit and drink at  the same time on the way that 
the Buddha would go to receive alms. This did not allow the Buddha to travel successfully. This 
is the reason for doing the anantariya-kamma of Supabuddha. 
 
Keywords: Anantariyakarma, Karma, Buddhism 
  

mailto:Kruaum04@gmail.com


 

 

40 วารสารโพธิศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 2 ฉบบัที่ 1 (2565) 
Bodhisastra Review Journal, Vol.2, No.1 (2022) 

วิเคราะห์อนันตริยกรรมในพระพุทธศาสนา 
 

ธนาพร เพชรสมบัติ1* 
1มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย วิทยาเขตอีสาน ประเทศไทย 

*Corresponding author. E-mail: Kruaum04@gmail.com  
 

บทคัดย่อ 
บทความนี้มุ่งศึกษาวิเคราะห์อนันตริยกรรมในพระพุทธศาสนา ผลการศึกษาพบว่า อนันตริยกรรม เป็น 

กรรมหนักที่สุด หรือครุกรรม ฝ่ายบาปอกุศล มี 5 อย่าง ได้แก่ 1) มาตุฆาต – ฆ่ามารดา 2) ปิตุฆาต – ฆ่าบิดา 3) 
อรหันตฆาต – ฆ่าพระอรหันต์ 4) โลหิตุปบาท - ทำร้ายพระพุทธเจ้าจนถึงพระโลหิตห้อ 5) สังฆเภท - ยุยงสงฆ์ให้
แตกกัน ทำลายสงฆ์ ผู้ที่สร้างกรรมนี้ ชื่อว่าทำอนันตริยกรรมจะต้องตกนรกลงไปยังขุมนรกมหาขุมนรกอเวจี ซึ่งอยู่
ชั้นที่ 8 เป็นขุมนรกขุมใหญ่ ผลการวิเคราะห์อันตริยกรรมของพระเจ้าสุปปพุทธะ พบว่า มีจิตอันเป็นอกุศล มีความ
โกรธ อาฆาตพยาบาทพระพุทธองค์ เพราะเหตุที่ พระราชธิดาคือพระนางยโสธรา ซึ่งเป็นภรรยาเจ้าชายสิทธัตถะ 
ก่อนที่ออกไปแสวงหาหนทางแห่งการหลุดพ้น จนต้องท้ิงให้นางพิมพาดูแลบุตรอยู่เบื้องหลังตามลำพัง พระเจ้าสุป
พุทธะจึงมีความโกรธ ความไม่พอใจ ผูกความอาฆาตพระยาบาทต่อพระองค์ จึงนำไปสู่ความมีจิตปองร้ายจนเกิด
การกลั่นแกล้งพระพุทธองค์ ด้วยการเกณฑ์อำมาตย์ข้าราชบริพาร ไปนั่งเสพเมรัยขวางทางที่พระพุทธองค์จะออก
บิณฑบาตโปรดเวไนยสัตว์ โดยไม่ให้พุทธองค์เดินทางได้สำเร็จ จึงเป็นเหตุผลในการทำอนัตริยกรรมของพระเจ้า
สุปปพุทธะ 

 
คำสำคัญ: อนันตริยกรรม, กรรม, พระพุทธศาสนา 
 

© 2022 BRJ: Bodhisastra Review Journal 

บทนำ  
พระพุทธศาสนาสอนเรื่องความเชื่อศรัทธา 4 อย่าง คือ 1. กัมมสัทธา เชื่อกรรม เชื่อกฎแห่งกรรม เชื่อว่า

กรรมมีอยู่จริง คือ เชื่อว่า เมื่อทำอะไรโดยมีเจตนา คือ จงใจทำทั้งรู้ ย่อมเป็นกรรม คือ เป็นความชั่วความดีมีขึ้นใน
ตน เป็นเหตุปัจจัยก่อให้เกิดผลดีผลร้ายสืบเนื่องต่อไป การกระทำไม่ว่าง เปล่า และเชื่อว่าผลที่ต้องการ จะสำเร็จ
ได้ด้วยการกระทำ มิใช่ด้วยอ้อนวอนหรือนอนคอยโชค เป็นต้น 2. วิปากสัทธา เชื่อวิบาก เชื่อผลของกรรม เชื่อว่า
ผลของกรรมมีจริง คือ เชื่อว่ากรรมที่ทำแล้วย่อมมีผล และผลต้องมีเหตุ ผลดีเกิดจากกรรมดี ผลชั่วเกิดจากกรรม
ชั่ว 3. กัมมัสสกตาสัทธา เชื่อความที่สัตว์มีกรรมเป็นของตน เชื่อว่าแต่ละคนเป็นเจ้าของ จะต้องรับผิดชอบเสวย
วิบาก เป็นไปตามกรรมของตน และ 4. ตถาคตโพธิสัทธา เชื่อความตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า มั่นใจในองค์พระตถาคต 
ว่าเป็นพระสัมมาสัมพุทธะ ทรงพระคุณทั้ง 9 ประการ ตรัสธรรม บัญญัติวินัยไว้ด้วยดี ทรงเป็นผู้นำทางที่แสดงให้
เห็นว่า มนุษย์ คือเราทุกคนนี้ หากฝึกตนด้วยดีก็สามารถเข้าถึงภูมิธรรมสูงสุด บริสุทธิ์หลุดพ้นได้ ดังที่พระองค์ทรง
บำเพ็ญไว้ แต่ทั้งนี้ทั้งนั้นผลที่จะเกิดขึ้นนั้นจะต้องประกอบด้วยเจตนา คือกระทําด้วยจงใจหรือไม่จงใจ ดีหรือชั่ว 
การกระทํานั้นมี 2 อย่าง คือ 1. การกระทํากรรมดี 2. การกระทํากรรมชั่ว การกระทํากรรมดี เป็นการกระทําที่
เป็นบุญหรือเป็นกุศล การกระทํากรรมชั่ว เป็นการกระทําที่เป็นบาปหรือเป็นอกุศล กรรม หมายถึงความดีและ
ความไม่ดีด้วย เพราะกรรมคือการกระทํา ส่วนการส่งผลของ กรรมนั้น มีทั้งกรรมหนักและกรรมเบา กรรมจะ
ส่งผลหนักหรือจะส่งผลเบานั้นขึ้นอยู่กับว่า การประกอบกรรมหรือทํากรรมนั้นมีเจตนาทํา (ตั้งใจหรือจงใจทํา) 
หรือ ไม่มีเจตนาทํา (ไม่ตั้งใจทํา) ถ้าหากเราตั้งใจทําความดีผลของความดีก็จะส่งผลมาก ตรงกันข้ามถ้าหากเรา
ไม่ได้ตั้งใจที่จะทําความดี ผลของความดีก็จะส่งผลน้อยหรือไม่ส่งผลเลย ถ้าเราตั้งใจหรือมีเจตนาที่จะประกอบ
กรรมชั่วหรือทําความชั่ว ผลของการกระทําความชั่วของเราก็จะส่งผลให้กับเรามาก แต่ถ้ าหากเราไม่มีเจตนา

mailto:Kruaum04@gmail.com


 

 

41 ธนาพร เพชรสมบัต ิ
Thanaporn Phetsombat 

หรือไม่ มีความตั้งใจที่จะทําความไม่ดีหรือความชั่ว เราก็จะได้รับผลของความชั่วหรือความไม่ดีน้อยเช่นกัน ไม่ว่า
จะเป็นการกระทําความดี (บุญกุศล)หรือการกระทําความไม่ดี (บาปอกุศล) กรรมของเรามาจากการ กระทําของ
เราได้ 3 ทางคือ ทางกาย ทางวาจา และทางใจ ได้แก่ 1. การกระทําทางกายหมายถึง การใช้ร่างกายทํากรรมหรือ
ประกอบกรรมหรือลงมือทํา 2. การกระทําทางวาจาหมายถึง การใช้วาจา คําพูด ทํากรรมหรือประกอบกรรม 3. 
การกระทําทางใจหมายถึง เกิดจากความนึกคิดหรือการใช้ความนึกคิดทํากรรมหรือ ประกอบกรรม กรรมที่ทําแล้ว
ย่อมมีผลเสมอเพราะทุกชีวิตจะดําเนินไปในทางดีหรือทางชั่ว ก็ขึ้นอยู่กับ กรรม หรือการกระทําที่ ตนทําไว้ทั้งสิ้น 
ดังพระพุทธเจ้าได้ตรัสตอบสุภมาณพ โตเทยยบุตร ว่าสัตว์ทั้งหลายมีกรรมเป็นของตน เป็นทายาทแห่งกรรม มี
กรรมเป็นกําเนิด มีกรรมเป็นเผ่าพันธ์มีกรรมเป็นที่พึ่งอาศัยกรรมย่อมจําแนกสัตว์ให้แตกต่างกันไป 

อนันตริยกรรม คือกรรมหนักที่สุด หรือครุกรรม ฝ่ายบาปอกุศล มี 5 อย่าง ได้แก่ มาตุฆาตคือฆ่ามารดา 
ปิตุฆาตคือฆ่าบิดา อรหันตฆาตคือฆ่าพระอรหันต์ โลหิตุปบาทคือทำร้ายพระพุทธเจ้าจนถึงพระโลหิตห้อ และ สังฆ
เภทคือยุยงสงฆ์ให้แตกกันหรือทำลายสงฆ์ ด้วยกรรมแห่งอนันตริยกรรมทั้ง 5 ประการนี้ จัดเป็นกรรมหนักหรือครุ
กรรม ผู้ใดทำกรรมอนันตริยกรรมอย่างใดอย่างหนึ่ง ผู้นั้นจะได้รับโทษทั้งทางโลกและทางธรรม (มหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539 : 22/129/165) ผลของการกระทำแห่งอนัตริยกรรม ใครทำกรรม 5 อย่างนี้ ปิดสวรรค์ ปิด
นิพพาน คือต่อให้ภายหลังกลับตัวกลับใจได้ยังไง ทำความดีมากเท่าไหร่ก็ตาม อย่างมากแค่ว่าตกนรกขุมตื้นหน่อย 
แต่ไม่มีทางไปสวรรค์ ไม่มีทางไปนิพพานได้เด็ดขาดในชาตินั้น ต้องไปใช้กรรมในนรก ยาวนาน พ้นกรรมนรก 
กลับไปเกิดเป็นคนเมื่อไหร่ ค่อยมีโอกาสใหม่ การทำกรรมหนักนั้นในครั้งพุทธกาล ในสมัยพระพุทธองค์มีคนที่ทำ
กรรมหนักหรือทำความชั่วจนถูกธรณีสูบไปมีถึง 5 ราย ได้แก่ 1 คือ พระเทวทัต ส่วนคนที่ 2 คือ พระสุปปะพุทธะ 
ซึ่งเป็นพระราชบิดาของพระเทวทัตและพระนางยโสธราพิมพา พระชายาของเจ้าชายสิทธัตถะนั่นเอง รายที่ 3 ที่
ถูกธรณีสูบอีกคนก็คือ นันทมานพ แม้จะมิได้ทำร้ายต่อพระพุทธองค์โดยตรง แต่ก็ได้ทำผิดขั้นร้ายแรงต่อพระ
อรหันต์ เหยื่อของนันทมานพก็คือ นางอุบลวรรณาเถรี สตรีผู้มีโฉมงดงาม เป็นที่หมายปองของชายผู้พบเห็นตั้งแต่
พระราชาและเศรษฐีคหบดีทั่วไป แต่นางอุบลวรรณเถรีเบื่อหน่ายในโลกีย์สุข ต้องการหาความสงบตามคำสั่งสอน
ของพระพุทธองค์ จึงออกบรรพชาเป็นภิกษุณีตั้งแต่อายุได้ 16 ปี ในที่สุดก็ได้สำเร็จเป็นพระอรหันต์ รายที่ 4 ที่ถูก
ธรณีลงโทษเป็นหญิง และเป็นหญิงรายเดียวใน 5 รายที่ถูกธรณีสูบ ซึ่งได้ทำบาปกรรมต่อพระพุทธองค์โดยตรง 
นางนี้มีนามว่า จิญจมาณวิกา ส่วนรายที่ 5 ที่ถูกธรณีสูบไม่ใช่มนุษย์ แต่เป็นยักษ์ มีนามว่า นันทยักษ์ ซึ่งมีฤทธิ์เดช
มาก  

ดังนั้นผู้เขียน จึงมีความประสงค์ที่ต้องการวิเคราะห์อนันตริยกรรม และวิเคราะห์อนัตริย กรรมของพระ
สุปพุทธะท่ีเป็นเหตุแห่งการรับผลกรรมจากการกระทำที่เกิดขึ้น จนเกิดธรณีสูบ รายละเอียดดังต่อไปนี้ 

 
อนันตริยกรรมในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 

1. ความหมายของอนันตริยกรรม 
มนุษย์เกิดมาล้วนแล้วเป็นไปตามกรรม กรรมเป็นตัวชี ้ทางในการเดินจึงเห็นว ่า คำสอนทาง

พระพุทธศาสนาจะสอนไปที่การกระทำที่ก่อให้เกิดผลของการกระทำ การกระทำที่ก่อให้เกิดผลของการกระทำนั้น 
มักจะประกอบด้วยเจตนา คือทำด้วยความจงใจหรือจงใจทำ ดีก็ตาม ชั่วก็ตาม เช่น ขุดหลุมพรางดักคนหรือสัตว์
ให้ตกลงไปตาย เป็นกรรม แต่ขุดบ่อน้ำไว้กินใช้ สัตว์ตกลงไปตายเอง ไม่เป็นกรรม การกระทำที่ดีเรียกว่า “กรรม
ดี” ที่ชั่ว เรียกว่า “กรรมชั่ว” กรรมในทางพระพุทธศาสนาสามารถกรรมจำแนกตามตามธรรมที่เป็นมูลเหตุ มี 2 
คือ 1. อกุศลกรรม กรรม (การกระทำ) ที่เป็นอกุศล กรรมชั่ว คือเกิดจากอกุศลมูล 2. กุศลกรรม กรรม (การ
กระทำ) ที่เป็นกุศล กรรมดี คือเกิดจากกุศลมูล แต่ถ้าว่าโดยการจำแนกกรรมตามทวารคือทางที่ทำกรรม มี 3 คือ 
1. กายกรรม การกระทำทางกาย 2. วจีกรรม การกระทำทางวาจา 3. มโนกรรม การกระทำทางใจ (มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539 : 13/64/56) 

http://nkgen.com/ex3.htm#%E0%B9%80%E0%B8%88%E0%B8%95%E0%B8%99%E0%B8%B2
http://nkgen.com/ex3.htm#%E0%B8%81%E0%B8%B8%E0%B8%A8%E0%B8%A5
http://nkgen.com/ex3.htm#%E0%B8%81%E0%B8%B8%E0%B8%A8%E0%B8%A5


 

 

42 วารสารโพธิศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 2 ฉบบัที่ 1 (2565) 
Bodhisastra Review Journal, Vol.2, No.1 (2022) 

คำว่า “กรรม” แปลว่า การกระทำหรือผลจากการกระทำ ใช้ได้ทั้งในทางดี และทางไม่ดี ถ้าเป็นกรรม
ดี เรียกว่า กุศลกรรม และกรรมไม่ดี เรียกว่า อกุศลกรรม แต่ในความรู้สึกของชาวพุทธทั่วไป แล้ว คำว่า กรรม 
มักจะหมายถึง การกระทำไม่ดีและผลของการกระทำที่ไม่ดี พระผู้มีพระภาคเจ้าได้ตรัสความหมายของกรรมไว้ใน
นิพเพธิกสูตรว่า “ภิกษุทั้งหลาย เพราะอาศัยเหตุนี้ว่าเรากล่าวว่าเจตนาเป็นตัวกรรมบุคคลคิดแล้วจึงกระทำด้วย
กาย วาจา และใจ” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 22/63/577) 

กรรมต่างๆ ไม่ว่าจะเป็นกุศลกรรมหรืออกุศลกรรมก็ตาม ซึ่งเป็นกรรมที่สัตว์บุคคลได้กระทำลงไปมีผล
ต่อการให้กรรมอย่างไรนั้น กรรมชนิดไหนมีกำลังใหญ่ให้ผลก่อนเป็นอันดับแรกกรรมชนิดไหนมีอันดับรองลงมา
ให้ผลเป็นอันดับรองลงมา กรรมชนิดไหนมีอาวุโสน้อยให้ผลลำดับหลัง ประเภทแห่งกรรมโดยลำดับนี้เรียกเป็น
ศัพท์ว่า ปากทานปริยายจตุกกะ มีอยู่ 4 กรรม คือ ครุกรรม 1 อสันนกรรม 1 อาจิณกรรม 1 และกตัตากรรม 1 
กรรมใดเป็นกรรมหนักแน่น เพราะกรรมอื่นๆ ไม่สามารถท่ีจะห้ามการให้ผลได้ กรรมนั้นชื่อว่า ครุกรรมเป็นกรรมที่
หนักมาก (พระพรหมโมลี, 2552) 

สรุปได้ว่า อนันตริยกรรม หมายถึง กรรมที่ไม่ให้ผลเป็นระยะ เป็นกรรมหนักที่สุด และส่งผลต่อผู้ที่
กระทำตัดหน้ากรรมอ่ืนที่ได้กระทำและยังทำให้ ตัดทางสู่สวรรค์ ตัดทางนิพพาน ตลอดทั้งยังทำให้ตกนรกอเวจีใน
ที่สุด มี 5 อย่าง คือ 1. ฆ่าบิดา 2. ฆ่ามารดา 3. ฆ่าพระอรหันต์ 4. ทำให้พระกายพระพุทธเจ้าถึงโลหิตห้อ 5. ทำให้
สงฆ์แตกแยกกัน  

2. ประเภทของอนันตริยกรรม 
1) มาตุฆาต คือ ฆ่ามารดา  
มาตุฆาต นี้ได้แก่ การฆ่ามารดา ก็มาตุฆาตกรรม ฆ่ามารดา ที่จัดว่าเป็นอนันตริยกรรมนั้น ย่อมหมาย

เอาเฉพาะฆ่ามารดาบังเกิดเกล้าเท่านั้น ถ้าเป็นฆ่าแม่เลี้ยง ฆ่าแม่นม ฆ่ายาย จะได้เป็นอนัตริยกรรมก็หามิได้ ลูก
เป็นสัตว์เดรัจฉาน แต่ตัวบิดามารดาเป็นมนุษย์ ลูกที่เป็นมนุษย์นั้นฆ่าเสียซึ่งบิดามารดาที่เป็นสัตว์เดรัจฉาน อย่างนี้
ไม่เป็นอนันตริยกรรม ลูกเป็นสัตว์เดรัจฉาน แต่ตัวมารดาเป็นสัตว์เดรัจฉาน ลูกที่เป็นสัตว์เดรัจฉานนั้น ฆ่าพ่อแม่ซึ่ง
เป็นสัตว์เดรัจฉานเสีย อย่างนี้ก็ไม่เป็นอนันตริยกรรม คือจะกำหนดว่าเขาจะต้องไปตกนรกในชาติต่อไ ปอย่าง
แน่นอน ตามอำนาจแห่งครุกรรมฝ่ายอกุศล ที่เรากำลังกล่าวถึงกันอยู่นี้หาได้ไม่ โดยที่เมื่อเขาตายจากชาติที่เป็น
สัตว์เดียรัจฉานนั้นแล้ว เขาอาจจะไปเกิดในสุคติภูมิเช่นเทวโลกได้ก่อน ภายหลังจึงไปตกนรก ทนทุกขเวทนาอย่าง
แสนสาหัส เช่นเดียวกับต้องอนันตริยกรรม 

ในกรณีมาตุฆาตปิตุฆาตกรรมนี้ ยังมีข้อที่ควรทราบซึ่งท่านกล่าวไว้อีก ดังนี้ คือ เมื่อบุคคลเข้าไปสู่ป่ามี
เจตนาว่าจะสังหารแพะซึ่งเป็นสัตว์เดียรัจฉาน เห็นมารดาแต่สำคัญมั่นหมายว่าเป็นแพะ จึงพุ่งหอกแทงมารดาถึง
แก่ความตาย อย่างนี้ก็เป็นมาตุฆาตต้องอนันตริยกรรม เห็นบิดาแต่สำคัญมั่นหมายว่าเป็นแพะ จึงพุ่งหอกแทงบิดา
ถึงแก่ความตาย อย่างนี้ก็เป็นปิตุฆาตต้องอนันตริยกรรม จิตที่ไม่รู้ว่าเป็นบิดามารดา สำคัญมั่นแต่ว่าเป็นแพะนั้น ไม่
อาจจะคุ้มบาปคุ้มกรรมได้ เพราะเหตุที่ยกเอาวธกเจตนาในกาลเมื่อยกศาตราขึ้นแทงนั้นเป็นหลักเป็นประธาน 
ฉะนั้น ต้องเป็นอริยกรรม (พระพรหมโมลี, 2552) 

2) ปิตุฆาต คือ ฆ่าบิดา 
ปิตุฆาต คือการฆ่าบิดา ที่จัดว่าเป็นอนันตริยกรรม ก็หมายเอาเฉพาะฆ่าบิดาบังเกิดเกล้าเท่านั้น ถ้าฆ่า

พ่อเลี้ยง ฆ่าอา ฆ่าพ่อตา จำได้เป้นอนันตริยกรรมก็หามิได้ 
ในกรณีแห่งปิตุฆาตกรรมนี้ ถึงไม่รู้จักเลยว่าเป็นบิดา หากว่าฆ่าเสียก็เป็นอนันตริยกรรม ยกตัววอย่าง

เช่น บุตรแห่งหญิงแพศยาคือโสเภณี ไม่รู้ว่าใครเป็นบิดา ภายหลังได้ทำการฆ่าบุรุษผู้หนึ่ง ซึ่งเป็นบิดาแห่งตน 
เพราะเกิดด้วยสัมภวราคะแห่งบุรุษผู้นั ้นโดยไม่รู ้ อย่างนี้ก็คงเป็นปิตุฆาต คือต้อง อริยกรรม ในกรณีแห่งปิตุ
ฆาตกรรมนี้ ถึงไม่รู้จักเลยว่าเป็นบิดา หากว่าฆ่าเสียก็เป็นอนันตริยกรรม ยกตัววอย่างเช่น บุตรแห่งหญิงแพศยาคือ
โสเภณี ไม่รู้ว่าใครเป็นบิดา ภายหลังได้ทำการฆ่าบุรุษผู้หนึ่ง ซึ่งเป็นบิดาแห่งตน เพราะเกิดด้วยสัมภวราคะแห่ง



 

 

43 ธนาพร เพชรสมบัต ิ
Thanaporn Phetsombat 

บุรุษผู้นั้นโดยไม่รู้ อย่างนี้ก็คงเป็นปิตุฆาต คือต้อง อริยกรรม ลูกเป็นสัตว์เดรัจฉาน แต่ตัวบิดาเป็นมนุษย์ ลูกที่เป็น
เดรัจฉาน นั้นฆ่าเสียซึ่งบิดาที่เป็นมนุษย์ อย่างนี้ไม่ต้องอนันตริยกรรม  (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 
22/129/165) 

3) อรหันตฆาต คือ ฆ่าพระอรหันต์  
อรหันตฆาต ได้แก่การฆ่าพระอรหันต์ บุคคลผู ้มีวาสนาบารมีเป็นผู ้โชคดีเกิดมาเป็นมนุษย์พบ

พระพุทธศาสนา อุตส่าห์พยายามปฏิบัติธรรม ตามพระโอวาทานุสาสนีแห่งองค์สมเด็จพระชินสีห์สัมมาสัมพุทธเจ้า 
จนกระทั่งได้สำเร็จเป็นพระอรหันต์ ซึ่งเป็นพระอริยบุคคลชั้นสูงสุดในพระบวรพุทธศาสนา เป็นผู้ทรงพระคุณอัน
ประเสริฐ ควรเป็นที่สักการบูชาแห่งเทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย เพราะเป็นผู้ปราศจากกิเลสมลทิน บริสุทธิ์ผุดผ่อง
ได้รับการยกย่องว่าเป็นพระมหาขีณาสวเจ้า ท่านผู้นี้ถือว่าเป็นพระอรหัตต์ บุคคลผู้ใดมีใจหยาบช้าฆ่าพระอรหนัต์ 
บุคคลผู้นั้นย่อมได้ชื่อว่าเป็นอรหันต์ฆาต ต้องเป็นอนันตริยกรรม (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 :3/86/155) 

4) โลหิตุปบาท คือ ทำร้ายพระพุทธเจ้าจนถึงพระโลหิตห้อขึ้นไป  
โลหิตุปบาทนี้ ได้แก่การทำร้ายสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า โดยการยังพระโลหิตให้ห้อในพระวรกาย

แห่งพระองค์ บุคคลผู้ใดมีใจหยาบช้าลามกประกอบด้วยโทสจิตคิดจะปลงพระชนชีพ แห่งสมเด็จพระสรรเพชญ
พุทธองค์ ซึ่งยังทรงพระชนชีพอยู่ เหมือนอย่างพระเทวทัตกระทำแก่พระองค์สมเด็จพระมิ่งมงกุฎศรศาสยมุนีโคดม
พรมครูแห่งเราทั้งหลาย ในพุทธสมัยนี้ บุคคลนั้นย่อมได้ชื่อว่ากระทำโลหิตุปบาท ต้องอนันตริยกรรม (มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539 : 6/332) 

3. สังฆเภท คือ การทำให้สงฆ์แตกแยก 
สังฆเภทนี้ ได้แก่การที่พระภิกษุทำลายให้พระสงฆ์แตกกัน ภิกษุรูปใดมีใจบาปหยาบช้าลามก ประกอบ

ไปด้วยดวงจิตอันสกปรกยุยงให้พระสงฆ์แตกแยกกัน ภิกษุรูปนั้นย่อมได้ชื่อว่ากระทำสังฆเภท ต้องอนันตริยกรรม 
จากข้อความที่กล่าวมานี้ ท่านผู้มีปัญญาก็คงจะเห็นได้แล้วว่า ถ้าเป็นบุคคลอื่นที่มิ ใช่พระภิกษุในพระพุทธศาสนา 
คือว่าเป็นสามเณรก็ดีเป็นอุบาสกก็ดี เป็นอุบาสิกาก็ดี เป็นคนภายนอกพระพุทธศาสนาก็ดี ถึงแม้จะมีเจตนาร้ายยุ
ยงให้พระสงฆ์คือพระภิกษุทั้งหลายเกิดความพิโรธโกรธเกรี้ยวเคี้ยวฟันด่าทอตีรันฟันแทงกันจนเลือดตกยางออก 
ด้วยอารมณ์โทสะตามประสาแห่งพระภิกษุเหล่านั้นเป็นการใดๆ ก็ดี ผู้ที่ยุยงนั้นได้บาปได้กรรมได้แน่ๆ แต่จะว่าเขา
กระทำสังฆเภทต้องอนันตริยกรรมนั้นไม่ได้ ที่จะจัดเป็นสังฆเภทต้องอนันตริยกรรมนั้น หมายเอาเฉพาะแต่
พระภิกษุกระทำเท่านั้น (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 7/353/214) 

สรุปได้ว่า อนันตริกรรม หมายถึง กรรมหนักที่สุด หรือครุกรรม ฝ่ายบาปอกุศล มี 5 อย่าง ได้แก่ 1. มาตุ
ฆาต – ฆ่ามารดา 2. ปิตุฆาต – ฆ่าบิดา 3. อรหันตฆาต – ฆ่าพระอรหันต์ 3. โลหิตุปบาท - ทำร้ายพระพุทธเจ้า
จนถึงพระโลหิตห้อ ขึ้นไป 5. สังฆเภท - ยุยงสงฆ์ให้แตกกัน ทำลายสงฆ์ ผู้ที่สร้างกรรมนี้จะได้รับกรรมที่ส่งผลทั้งใน
ชาตินี้และชาติหน้าผู้ทำอนันตริยกรรมจะต้องตกนรกลงไปยังขุมนรกที่ลึกที่สุดคือ มหาขุมนรกอเวจี ซึ่งอยู่ชั้นที่ 8 
เป็นขุมนรกขุมใหญ่ที่มีการลงโทษหนักโดยไม่มีผ่อนผันหรือหยุดพักแต่ใดๆเลยแม้แต่วินาทีเดียว สัตว์นรกที่ตกขุม
นรกนี้จะได้รับความทุกขเวทนาอย่างแสนสาหัสและเป็นเวลายาวนานที่ไม่อาจจะนับได้เลย หรือเรียกว่า กัลป์ 
 
วิเคราะห์อนันตริยกรรมของพระเจ้าสุปปพุทธะ 

1. ประวัติของพระเจ้าสุปปพุทธะ 
พระเจ้าสุปปพุทธะ เป็นกษัตริย์ปกครองเมืองเทวทหะ แห่งแคว้นโกลิยะ มีพระมเหสี นามว่า นางอมิ

ตาเทวี แห่งเมืองกบิลพัสดุ์ แคว้นสักกะ พระเจ้าสุปปพุทธะ มีพระราชบุตร 2 พระองค์ องค์แรกเป็นพระราชโอรส 
มีพระนามว่า เจ้าชายเทวทัต ซึ่งคิดอิจฉาริษยากับพระพุทธเจ้ายิ่งนัก ส่วนพระองค์ท่ี- เป็นพระราชธิดา มีพระนาม
ว่า นางยโสธรา หรือ พิมพา ซึ่งเป็นพระมเหสีของเจ้าชายสิทธัตถะ ซึ่งต่อมาเจ้าชายสิทธัตถะได้ออกบวชและได้
ตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้า 



 

 

44 วารสารโพธิศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 2 ฉบบัที่ 1 (2565) 
Bodhisastra Review Journal, Vol.2, No.1 (2022) 

พระเจ้าสุปปพุทธะเป็นกษัตริย์โกลิยะวงศ์เป็นพระราชบิดาของพระเทวทัต เมื่อทราบว่าพระเทวทัตถูก
ธรณีสูบ ลงมหาอเวจีนรกก็มิสำนึกในบาปบุญคุณโทษ กลับมีจิตอาฆาตพยาบาทพระพุทธองค์ เพราะนอกจากจะ
ทำให้พระเทวทัตต้องธรณีสูบ พระพุทธองค์ยังทำให้เจ้าหญิงยโสธราธิดาของพระเจ้าสุปปพุทธะเป็นหม้าย จึงกลั่น
แกล้งพระพุทธองค์ด้วยการเกณฑ์อำมาตย์ข้าราชบริพารไปนั่งเสพเมรัยขวางทางที่พระพุทธองค์จะออกบิณฑบาต
โปรดเวไนยสัตว์ ซึ่งทางนั้นมีเพียงทางเดียวเท่านั้นที่พระพุทธองค์จะทรงเสด็จดำเนินไปได้ เมื่อเสด็จดำเนินผ่าน
ไม่ได้เพราะพระเจ้าสุปพุทธะกับบริวารขวางอยู่วันนั้น พระพุทธองค์ทรงอดพระกระยาหาร 1 วัน พระอานนท์จึง
ทูลถามอยากจะทราบโทษของพระเจ้าสุปปพุทธะ พระพุทธองค์จึงทรงได้มีพุทธฎีกาตรัสว่า “ อานันทะดูก่อน
อานนท์ หลังจากนี้ไปนับได้ 7 วัน พระเจ้าสุปปพุทธะจะลงอเวจีตามเทวทัตไป” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539 : 106/41) 

เมื่อบริวารของพระเจ้าสุปปพุทธะกลับไปถวายรายงาน พระเจ้าสุปปพุทธะก็มีจิตต้องการให้พุทธฎีกา
ของพระพุทธองค์มิเป็นความจริง จึงขึ้นประทับ ณ ปราสาท 7 ชั้น แต่ละชั้นมีนายทวารป้องกันแข็งขัน ทรงตรัสกับ
นายทวารที่มีร่างกายกำยำนั้นว่า “ ในระหว่าง 7 วันนี้ ถ้าฉันลงมาละก็ พวกเธอจงขัดขวางเอาไว้ไม่มีใครทำโทษ ” 
โดยประกาศต่ออำมาตย์ ข้าราชบริพาร และพระบรมวงศานุวงศ์ไว้ดังนั้น เพื่อมิให้นายทวารทั้งหลายต้องโทษ 
จนกระทั่งถึงวันที่ 7 วันนั้นปรากฏว่า ม้าแก้ว ซึ่งเป็นม้าทรงศึกที่พระเจ้าสุปปพุทธะโปรดปราน อาละวาดกระทืบ
โรง ร้องเสียงดังมาก พระเจ้าสุปปพุทธะเกิดเป็นห่วงม้า ด้วยอาการขาดสติจึงทรงลงจากปราสาทชั้น 7 แต่ปรากฏ
ว่านายทวารมิได้ขัดขวาง ด้วยคิดว่าเลยครบกำหนด 7 วันแล้ว พอพระเจ้าสุปปพุทธะย่างพระบาทเหยียบแผ่นดินะ 
ก็ถูกพระธรณีสูบหายไปสู่มหานรกอเวจี ตรงตามพุทธะฎีกาที่ตรัสไว้แก่พระอานนท์ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539 : 2/41-43) 

สรุป พระเจ้าสุปปพุทธะเป็นกษัตริย์โกลิยะวงศ์ เป็นพระราชบิดาของพระเทวทัต และเจ้าหญิงยโสธรา 
เป็นผู้ที่มีจิตใจอาฆาตแค้นพระพุทธองค์ ด้วยสาเหตุเพราะทราบว่าพระเทวทัต ที่เข้ามาบวชถูกธรณีสูบ และเจ้า
หญิงยโสธรา ต้องเป็นหม้ายเพราะเหตุที่พระพุทธเจ้าออกบวชด้วยความอาฆาตแค้นที่มีต่อพระองค์ได้กระทำการ
ต่อว่าให้เกิดความเสื่อมเสียให้กับคณะสงฑ์ไม่ศรัทธาแตกแยก และครั้งหนึ่งได้ยังไม่ 

2. วิเคราะห์ความหมายอนันตริยกรรมของพระเจ้าสุปพุทธะ 
อนัตริยกรรม โดยได้เริ่มโยงจากการศึกษาเรื่องกรรมที่เป็นองค์ประกอบหลักในการส่งผลที่เกิดจากการ

กระทำ มาถึงครุกรรม ซึ่งเป็นกรรมหนัก และอนันตริยกรรม เป็นกรรมหนักที่สุด และส่งผลต่อผู้ที่กระทำตัดหน้า
กรรมอ่ืน ที่ได้กระทำและยังทำให้ ตัดทางสู่สวรรค์ ตัดทางนิพพาน ตลอดทั้งยังทำให้ตกนรกอเวจีในที่สุด มีอำนาจ
การให้ผลในภพต่อไป มีอยู่ 5 ประการ คือ 1. ฆ่ามารดา 2. ฆ่าบิดา 3. ฆ่าพระอรหันต์ 4. ทำให้พระกาย
พระพุทธเจ้าถึงโลหิตห้อ 5. ทำให้สงฆ์แตกแยกกัน  

ด้วยกรรมแห่งอนันตริยกรรมทั ้ง 5 ประการนี ้จ ัดเป็นกรรมหนักหรือครุกรรม ผู ้ใดทำกรรม
อนันตริยกรรมอย่างใดอย่างหนึ่ง ผู ้นั ้นจะได้รับโทษทั้งทางโลกและทางธรรม โทษของทางโลกคือจะถูกผู้คน
ประณามและสาปแช่ง ไม่คบค้าสมาคมใดๆเลย และยังถูกกฎหมายบ้านเมืองลงโทษอีก(โดยเฉพาะมาตุฆาต 
ปิตุฆาต และอรหันตฆาตเท่านั้น ยกเว้นสังฆเภทและโลหิตตุปบาทที่กฎหมายไม่สามารถลงโทษได้) ส่วนโทษของ
ทางธรรมคือจะถูกตราหน้าว ่าเป ็นคนบาปหนักบาปหนาที ่ส ุด ฟ้าไม ่อาจจะยกโทษให้เลยแม้แต ่น ้อย 
พระพุทธศาสนาได้กล่าวไว้ว่า ผู้ใดทำกรรมอนันตริยกรรมอย่างใดอย่างหนึ่งแล้วจะไม่สามารถบวชเข้ามาเป็นภิกษุ
ได้เลยเพราะถือว่าเป็นผู้ต้องปาราชิกสำหรับฆราวาสแล้วและจะไม่สามารถบรรลุมรรคผลนิพพานใดๆเลยตลอด
ชีวิตในชาติที่ยังมีชีวิตอยู่ และเม่ือตายจากโลกไปจะต้องตกนรกเพียงสถานเดียว ไม่สามารถขึ้นสวรรค์ได้ ต่อให้ทำ
กรรมดีมากมายเพียงใดก็ไม่อาจหนีพ้นจากนรกไปได้ (พุทธทาสภิกขุ, 2550) 

นอกจากนี้ยังมีกรรมของนางจิญจมาณวิกา เป็นสตรีที่เชื่อว่ามีชีวิตอยู่ในพุทธกาล นางได้ร่วมมือกับ
เดียรถีย์เพื่อจะทำกรรมเพียงเพราะความเสื่อมลาภสักการะ ด้วยการให้ร้ายพระพุทธเจ้า ต่อหน้าคนจำนวนมาก 



 

 

45 ธนาพร เพชรสมบัต ิ
Thanaporn Phetsombat 

กรรมที่นางทำนั้นเป็นกรรมหนัก การกล่าวร้ายพระอรหันต์ด้วยวิธีการด้านอากัปกิริยว่านางตั้งครรภ์ ด้วยความที่
นางมีความฉลาดในมารยาทของหญิง นับถือศรัทธาลัทธิเดียรถีย์ มีเจตนาเพื่อทำลายพระพุทธเจ้าจึงเดินเข้าออ
กวัดเชตวันอยู่เสมอ ทำทีเหมือนอยู่ในพระเชตวัน แต่แท้จริงแล้วนางอยู่ในวัดเดียรถีย์ใกล้เคียง โดยกาลล่วงไป 8-9 
เดือน ผูกไม้กลมไว้ที่ท้องห่มผ้าทับข้างบน ให้ทุบหลังมือและเท้าด้วยไม้คางโค แสดงอาการบวมขึ้น มีอินทรีย์บอบ
ช้ายอมตนกล่าวตู่พระพุทธเจ้าในท่ามกลางหมู่ชน จนทำให้เกิดความเข้าใจผิดของคนทั่วไปและความแคลงใจของ
หมู่คณะสงฆ์ในขณะนั้น ที่จะส่งผลให้เกิดความแตกแยก และความไม่น่าเชื่อถือของหมู่คณะสงฆ์และคนทั่วไป ถึง
การกระทำของพระองค์ ภายหลังนางจึงถูกแผ่นดินสูบ การกระทำกรรมของนางจิญจมาณวิกานั้นถ้าจัดว่าเป็นการ
กระทำท่ีเป็นอนันตริยกรรม (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 145/169-171) 

ดังนั้น ความหมายอนันตริยกรรมของพระเจ้าสุปพุทธะ จึงเป็นอนัตริยกรรม โดยหาเหตุการกล่าวให้
ร้ายในทางที่เสียหายที่ได้กระทำต่อพระพุทธองค์ด้วยจิตอันเป็นอกุศลจากความ เกลียดชัง จากเหตุที่พระเทวทัตมา
บวชและต้องถูกธรณีสูบ รวมถึงบุตรสาวที ่ต้องเป็นม้าย  ด้วยเหตุที ่เจ้าชายสิทธัตถะออกบวชจนตรัสรู ้เป็น
พระพุทธเจ้า จึงกระทำการเพื่อให้เกิดความเข้าใจผิดของคณะสงฆ์ ความแตกแยกในความน่าเชื่อถือ รวมถึง เพ่ือ
ขัดขวางการดำเนินชีวิตและเผยแผ่พระพุทธศาสนา จนเป็นเหตุให้ถูกธรณีสูบ เป็นกรรมที่ให้ผลในปัจจุบัน ซึ่ง
สอดคล้องกับกรรม 12 ทิฏฐธรรมเวทนียกรรม (กรรมที่ให้ผลปัจจุบัน) ทิฏฐธรรมเวทนียกรรม หมายถึง สภาวะที่
แน่นอนโดยอรรถว่าเป็นกรรมอันบุคคลพึงเสวยในปัจจุบัน กรรมอันให้ผลในปัจจุบันกรรมทั้งที่เป็นกุศลและอกุศล
ซึ่งให้ผลทันตาเห็นกรรมที่บุคคล พึงเสวยในปัจจุบัน หมายถึง กรรมที่ให้ผลในภพชาตินี้กรรมที่ให้ผลในปัจจุบัน  
และจึงไม่เป็นอนัตริยกรรม แต่ยังคงเป็นครุกรรม ที่ได้ กระทำต่อพระพุทธองค์ด้วยจิตอันเป็นอกุศลเพื่อขัดขวาง
การดำเนินชีวิตและเผยแผ่พระพุทธศาสนา (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539; 37/890/921) พึงเสวยใน
ปัจจุบัน หมายถึง กรรมที่ให้ผลในภพชาตินี้กรรมที่ให้ผลในปัจจุบัน กรรมที่ให้ผลทันตาเป็นชื่อเรียกกรรมอย่างหนึ่ง
ที่มุ่งถึงการให้ผล (พระธรรมกิตติวงศ์, 2553) ในส่วนของพระเทวทัต ที่ทำอนันตริยกรรม ก็โดยกลิ้งหินลงจากภูเขา
เพราะได้หวังจะทำร้ายพระพุทธเจ้าให้ถึงชีวิต แต่ด้วยบุญญาธิการของพระองค์ ทำให้ผลของการกระทำนั้นได้เพียง
แค่ทำให้พระโลหิตห้อ จึงเป็นข้อกำหนดของการทำอนันตริยกรรม และเป็นผลทำให้ถูกธรณีสูบ 

เห็นได้ว่ากรรมของพระเจ้าสุปพุทธะ เป็นอนัตริยกรรม ที่ได้กระทำต่อพระพุทธองค์ด้วยจิตอันเป็น
อกุศลที่ได้กระทำต่อพระพุทธเจ้าเพ่ือให้เกิดความเข้าใจผิดและความแตกแยกของคณะสงฆ์ 

3. วิเคราะห์ความสำคัญอนันตริยกรรมของพระเจ้าสุปพุทธะ  
วิเคราะห์อนันตริยกรรมของพระเจ้าสุปปะพุทธ ซึ่งเป็นผู้ที่กษัตริย์โกลิยะวงศ์ เป็นพระราชบิดาของ

พระเทวทัต ที่ถูกธรณีสูบ เพราะจิตอาฆาตพยาบาทพระพุทธองค์และกลั่นแกล้งพระพุทธองค์ด้วยการเกณฑ์
อำมาตย์ข้าราชบริพาล ไปนั่งเสพเมรัยขวางทางที่พระพุทธองค์จะออกบิณฑบาตโปรดเวไนยสัตว์ ซึ่งทางนั้นมีเพียง
ทางเดียวเท่านั้นที่พระพุทธองค์จะทรงเสด็จดำเนินไปได้ ด้วยจิตอาฆาตพระยาบาทและลงมือกระทำการกลั่นแกล้ง
เพื่อไม่ให้พระพุทธองค์เสด็จดำเนินเพื่อรับบิณฑบาตและโปรดเวไนย์นั้น แรงกรรมที่เกิดขึ้นได้ส่งผลธรณีสูบ ตก
นรกอเวจี ซึ่งเป็นแรงกรรมที่ได้กระทำกับพระองค์จากจิตพยาบาทและความแค้นเคืองอย่างรุนแรงส่วนตัวที่เกิด
ขึ้นกับพระราชโอรส มีพระนามว่า เจ้าชายเทวทัต และพระราชธิดา มีพระนามว่า นางยโสธรา หรือ พิมพา ซึ่งเป็น
พระมเหสีของเจ้าชายสิทธัตถะ ซึ่งต่อมาเจ้าชายสิทธัตถะได้ออกบวชและได้ตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้า  เหตุจากจิต
พยาบาทไม่เข้าหลักเกณฑ์ตามข้อกำหนด 5 ประการของการทำอนันตริยกรรม ด้วยเหตุผลดังกล่าว ด้วยแรงกรรม
ที่พระเจ้าสุปปะพุทธะได้กระทำนั้น ถือเป็นครุกรรม ที่ส่งผลทันทีในชาติปัจจุบัน แต่ไม่ต้องอนันตริยกรรมใน
อนาคตชาติหรือภพหน้า (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539; 2/41-43) 

ดังนั้นครุกรรมหรือหนักที่ส่งผลต่อคนที่เห็นในยุคปัจจุบันคือการที่ลูกอกตัญญู ทำให้พ่อ แม่ ที่เป็นพระ
อรหันต์ ร้องให้หรือได้รับความเดือดร้อน ผลของผู้ที่ได้กระทำย่อมได้รับผลในปัจจุบันคือมีปัญหาตลอดเวลา ใน
การดำรงชีวิต หรือติดคุกติดตาราง ต้องได้รับความทุกข์เวทนา ไม่มีความเจริญค้าขายติดขัด และมีความเศร้า



 

 

46 วารสารโพธิศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 2 ฉบบัที่ 1 (2565) 
Bodhisastra Review Journal, Vol.2, No.1 (2022) 

หมองในชีวิต ดังคำโบราณที่ว่า “ผู้ใดที่ทำให้พ่อแม่น้ำตาตก ผู้นั้นไม่มีวันเจริญในชาตินี้” จึงสรุปได้ว่า กรรมที่พระ
เจ้าสุปพุทธจึงมีความสำคัญต่อพฤติกรรมการกระทำของคนในยุคปัจจุบันที่จะได้เป็นข้อคิด และตระหนักรู้ ถึงผล
ของการกระทำท่ีจะส่งผลของกรรมในชาตินี้ 

4. วิเคราะห์มูลเหตุของธรณีสูบอนันตริยกรรมของพระเจ้าสุปพุทธะ  
พระเจ้าสุปพุทธะเป็นกษัตริย์โกลิยะวงศ์ เป็นพระราชบิดาของพระเทวทัต เมื่อทราบว่าพระเทวทัตถูก

ธรณีสูบ ลงมหาอเวจีนรกก็มิสำนึกในบาปบุญคุณโทษ กลับมีจิตอาฆาตพยาบาทพระพุทธองค์ เพราะนอกจากจะ
ทำให้พระเทวทัตต้องธรณีสูบ พระพุทธองค์ยังทำให้เจ้าหญิงยโสธราธิดาของพระเจ้าสุปปพุทธะเป็นหม้าย ด้วย
ความเป็นกษัตริย์ที่มีอำนาจสังการการกระทำทุกอย่าง เพ่ือให้พระพุทธองค์ได้รับความลำบาก จึงใช้วิธีการต่างๆ ที่
จะทำในสิ่งที่เสียหายให้กับพระพุทธะองค์สร้างความเสื่อมศรัทธาเพื่อให้เกิดความแตกแยกในหมู่คณะสงฆ์ด้วยกัน 
จนถึงการกลั่นแกล้งพระพุทธองค์ด้วยการเกณฑ์อำมาตย์ข้าราชบริพารไปนั่งเสพเมรัยขวางทางที่พระพุทธองค์จะ
ออกบิณฑบาตโปรดเวไนยสัตว์ ซึ่งทางนั้นมีเพียงทางเดียวเท่านั้นที่พระพุทธองค์จะทรงเสด็จดำเนินไปได้ เมื่อเสด็จ
ดำเนินผ่านไม่ได้เพราะพระเจ้าสุปพุทธะกับบริวารขวางอยู่วันนั้น พระพุทธองค์ทรงอดพระกระยาหาร 1 วัน จาก
เหตุปัจจัยที่เกิดขึ้นทำให้ได้ถูกธรณีสูบ ตกนรกอเวจี ด้วยเหตุผลดังกล่าว ด้วยแรงกรรมที่พระเจ้าสุปปะพุทธะนั้น 
ถือเป็นครุกรรม ต้องอนันตริยกรรม (พระธรรมกิตติวงศ์, 2553) สอดคล้องกันกับนันทมานพเป็นบุรุษหนึ่งผู้หมาย
ปองพระอุบลวรรณาเถรี มาตั้งแต่พระเถรียังไม่บวชในพระพุทธศาสนา หลังจากนางอุบลวรรณาออกบวชเป็น
ภิกษุณีในพระพุทธศาสนาจนกระทั่งบรรลุอรหัตตผล นันทมานพ ผู้มีจิตหลงใหลในพระเถรีก็ได้แอบเข้าไปซุ่มอยู่ใน
ป่าข้างกระท่อมที่พระเถรีอยู่ เมื่อเห็นว่าออกจากกระท่อมไปบิณฑบาตแล้ว ก็เข้าไปซ่อนอยู่ใต้เตียง พอกลับมาก็ใช้
กำลังปลุกปล้ำพระอุบลวรรณาเถรี พระเถรีเตือนสตินันทมานพว่าให้หยุดการกระทำ ไม่เช่นนั้นจะเกิดความหายนะ
แก่ตัว แต่ก็ไม่ได้รับความสนใจ และพอนันทมานพสำเร็จความใคร่แล้ว ก็วิ่งออกไปจากกระท่อม พอเท้าถูกพื้นดิน
ธรณีก็สูบลงไปในขุมนรกทันที ถือเป็นการกระทำที่ทำร้ายพระอรหันต์ ทั้งด้านร่างกายและจิตใจ หรือการกระทำ
อรหันตฆาต (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539; 2/10-14) 

จากการศึกษาวิเคราะห์อนันตริยกรรมของพระเจ้าสุปปพุทธะ ที่ถูกธรณีสูบ นั้นเห็นได้ว่าพระเจ้าสุปป
พุทธะถูกธรณีสูบเพราะจิตอาฆาตพยาบาทพระพุทธองค์และกระทำการให้เกิดความแตกแยกในหมู่พระสงฆ์โดยว่า
กล่าวให้ร้ายพุทธองค์ในทางที่ไม่ดี เพราะความเกลียดชัง รวมถึงกลั่นแกล้งพระพุทธองค์ด้วยเหตุประการหนึ่งนั้น
คือการเกณฑ์อำมาตย์ข้าราชบริพาร ไปนั่งเสพเมรัยขวางทางที่พระพุทธองค์จะออกบิณฑบาตโปรดเวไนยสัตว์ โดย
ไม่ให้พุทธองค์เดินทางได้สำเร็จ 
 
บทสรุป  

อนันตริยกรรมในพระพุทธศาสนา พบว่า อนันตริกรรม หมายถึง กรรมหนักที่สุด หรือ ครุกรรม ฝ่ายบาป
อกุศล มี 5 อย่าง ได้แก่ 1. มาตุฆาต – ฆ่ามารดา 2. ปิตุฆาต – ฆ่าบิดา 3. อรหันตฆาต – ฆ่าพระอรหันต์ 4. โลหิ
ตุปบาท - ทำร้ายพระพุทธเจ้าจนถึงพระโลหิตห้อ ขึ้นไป 5. สังฆเภท - ยุยงสงฆ์ให้แตกกัน ทำลายสงฆ์ 

ผู้ที่สร้างกรรมนี้จะได้รับกรรมที่ส่งผลทั้งในชาตินี้และชาติหน้าผู้ทำอนันตริยกรรมจะต้องตกนรกลงไปยัง
ขุมนรกที่ลึกที่สุดคือ มหาขุมนรกอเวจี ซึ่งอยู่ชั้นที่ 8 เป็นขุมนรกขุมใหญ่ที่มีการลงโทษหนักโดยไม่มีผ่อนผันหรือ
หยุดพักแต่ใดๆเลยแม้แต่วินาทีเดียว สัตว์นรกที่ตกขุมนรกนี้จะได้รับความทุกขเวทนาอย่างแสนสาหัสและเป็นเวลา
ยาวนานที่ไม่อาจจะนับได้เลยหรือเรียกว่า กัลป์ 

ผลกรรมของพระเจ้าสุปปพุทธะถูกธรณีสูบ เพราะทำอนันตริยกรรม เพราะมีจิตอาฆาตพยาบาทพระพุทธ
องค์และกระทำการให้เกิดความแตกแยกในหมู่พระสงฆ์ รวมถึงกลั่นแกล้งพระพุทธองค์ด้วย  เหตุประการหนึ่งนั้น
คือการเกณฑ์อำมาตย์ข้าราชบริพาร ไปนั่งเสพเมรัยขวางทางที่พระพุทธองค์ จะออกบิณฑบาตโปรดเวไนยสัตว์ 
โดยไม่ให้พุทธองค์เดินทางได้สำเร็จ 



 

 

47 ธนาพร เพชรสมบัต ิ
Thanaporn Phetsombat 

เอกสารอ้างอิง  
พระธรรมกิตติวงค์ (ทองดี สุรเตโช). (2553). พจนานุกรมเพ่ือการศึกษาพุทธศาสน์ คำวัด. พิมพ์ครั้งที่ 4. 

กรุงเทพฯ: ธรรมสภาและสถาบันบันลือธรรม.  
พระพรหมโมลี (วิลาศ ญาณวโร ป.ธ. 9). (2552). กรรมทีปนี เล่ม 1. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยมหาวิทยานนาวา 

วัดดอน.  
พุทธทาสภิกขุ. (2550). กรรมเหนือกรรม. กรุงเทพฯ: ภาพพิมพ์.  
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรง

พิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
 
  



 

 

48 วารสารโพธิศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 2 ฉบบัที่ 1 (2565) 
Bodhisastra Review Journal, Vol.2, No.1 (2022) 

 
 
 
 


