
วารสารโพธิศาสตรป์ริทรรศน์ 
BRJ: Bodhisastra Review Journal 

 

วารสารโพธศิาสตรป์รทิรรศน์, 2564. 1(1): 49-62 
Bodhisastra Review Journal, 2021. 1(1): 49-62 

Academic Article 

รบับทความ: 25 มกราคม 2564; แก้ไขบทความ: 21 มิถนุายน 2564; ตอบรบัตีพิมพ:์ 25 มิถนุายน 2564 
Received 25 January 2021; Revised 21 June 2021; Accepted 25 June 2021 

Shakti of Gods in Hindu Philosophy 
 

Nitikorn Wichuma1* 
1Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

*Corresponding author. E-mail: jacknitikorn2517@gmail.com 
 

ABSTRACT 
This article aims to study Shakti of Gods in Hindu Philosophy. The results of the study 

found that the concept of Shakti in Hindu philosophy reveals that Shakti is the force that 
sustains life and sustains the world. It is a cult worshiping the majestic goddesses of the gods as 
Shakta, for example, Saraswati is the Shakti power of Brahma and Lakshmi is t he Shakti power 
of Narayana. Uma Devi is the Shakti power of Shiva. Shakti of the gods in Hindu philosophy: 
Shakti is a symbol or dharma of the goddess deity that represents the evolution of intelligence 
and the concept of the birth of Shakti as a supplementary force to the three great gods. This 
concept is important and influential on human life as it has been respected until now, such as 
the goddess Suraswati representing wisdom and knowledge, Goddess Lakshmi representing 
wealth and Uma Devi representing power. Therefore, Bhakti devotees can choose to worship 
the goddess of Bhakti according to their wishes. 

 
Keywords: Shakti, Gods, Hindu Philosophy 
  

mailto:jacknitikorn2517@gmail.com


 

 

50 วารสารโพธิศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 1 ฉบบัที่ 1 (2564) 
Bodhisastra Review Journal, Vol.1, No.1 (2021) 

ศักติของเทพเจ้าในปรัชญาฮินดู 
 

นิติกร วิชุมา1* 
1มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ประเทศไทย 

*Corresponding author. E-mail: jacknitikorn2517@gmail.com  
 

บทคัดย่อ 
บทความนี้มุ่งศึกษาศักติของเทพเจ้าในปรัชญาฮินดู ผลการศึกษาพบว่า ศักติในปรัชญาฮินดูเป็นพลังที่

สนับสนุนชีวิตให้ดำรงอยู่รวมทั้งประคับประคองสากลโลกไว้ และเป็นลัทธิบูชาเทพีที่เป็นคู่บารมีของพระเทพเจ้าใน
ฐานะเป็นศักตะ เช่น พระสรัสวดีเป็นพลังศักติของพระพรหม พระลักษมี เป็นพลังศักติของพระนารายณ์ และพระ
อุมาเทวีเป็นพลังศักติของพระศิวะ ศักติเป็นสัญลักษณ์หรือหลักธรรมฝ่ายเทพเทวีที่แสดงถึงสติปัญญามีวิวัฒนาการ
และแนวความคิดการกำเนิดขึ้นของศักติเพื่อเป็นพลังเสริมแก่มหาเทพทั้ง 3 และแนวคิดเรื ่องศักตินี ้ยังคงมี
ความสำคัญ และมีอิทธิพลต่อการดำเนินชีวิตของมนุษย์จึงได้รับการนับถือมาจนถึงปัจจุบัน เช่น พระแม่สุรัสวดี 
เป็นตัวแทนแห่งปัญญาความรู้ พระแม่ลักษมี เป็นตัวแทนแห่งความร่ำรวย พระแม่อุมา เป็นตัวแทนแห่งความมี
อำนาจ ดังนั้นผู้มีความเคารพในภักติสามารถเลือกบูชาเทพีแห่งภักติได้ตามความปรารถนาของตน  

 
คำสำคัญ: ศักติ, เทพเจ้า, ปรัชญาฮินดู 
 

© 2021 BRJ: Bodhisastra Review Journal 

บทนำ  
ประเทศอินเดียตั้งอยู่ในทวีปเอเชียใต้ ทิศเหนือและทิศตะวันออกเฉียงเหนือ มีทิวเขาหิมาลัย ขวางอยู่ ทิศ

ตะวันออกและทิศตะวันตกเป็นฝั่งทะเลซึ่งมีทิวเขากั้น อยู่ทางด้านหลัง ทิศตะวันตกเฉียงเหนือ มีช่องเขาซึ่งชาว
อินเดียนิยมติดต่อกับโลก ภายนอก และทางนี้เองที่ชาวต่างชาติได้อพยพหรือบุกรุกลงมา ในประเทศอินเดี ย ส่วน
ทางฝั่งทะเล มักใช้เป็นทางเผยแพร่อิทธิพลของอารยธรรมอินเดียออกไปสู่ ภายนอก ชาวอินเดียมีการเผยแพร่
อารยธรรมของตนให้แพร่หลายไปยังภูมิภาคของ เอเชียตะวันออกเฉียงใต้ และเอเชียใต้โดยรวม ราวหนึ่งพันปีก่อน
พุทธกาลกลุ่มชน ชาวอารยันได้เดินทางอพยพเข้ามาลงหลักปักฐาน ในผืนดินแห่งนี้ และได้นำศาสนา พระเวท 
(ศาสนาที่เคารพบูชาเทวดา และธรรมชาติ ไม่มีการทำรูปเคารพ เนื่องจาก ชาวอารยันอพยพเคลื่อนย้ายที่อยู่อยู่
เสมอ) เข้ามาด้วย โดยนำมาผสมผสานกับความ เชื่อดั้งเดิมของชนพื้นเมือง (ชาวดราวิเดียน) ซึ่งมีมาก่อนและ
พัฒนาเป็นศาสนา พราหมณ์ในที่สุด โดยเชื่อว่า พระเป็นเจ้าเป็นผู้สร้างโลก สร้างสิ่งมีชีวิตทั้งปวง โดย มีเทพเจ้า
สูงสุด 3 พระองค์ ได้แก่ พระพรหม เป็นผู้สร้างโลก พระศิวะ เป็นผู้ทำลาย และพระนารายณ์ เป็นผู้ปกป้องรักษา
โลก (วีระชัย โชคมุกดา, 2554) 

ในช่วงพุทธศักราช 1,200 ถึง 1,740 ในยุคนี้ ลัทธิฮินดูมีความเจริญยิ่งแต่พระพุทธศาสนาเสื่อมลง ถ้า
พิจารณาดูลัทธิฮินดูที่นับถือปฏิบัติกัน จะรู้สึกว่าเจริญก็จริงแต่มีการเปลี่ยนแปลงไปกว่าเก่ามาก เพราะเกิดมีลัทธิ
วิธีอย่างแปลกขึ้น ที่เรียกว่าต่างๆ เป็นพิธีบูชาของพราหมณ์บัดนี้เลิกนิยมใช้ คงกลับถอยหลังไปถึงลัทธิพิธีของชน
ชาติชั้นเดิมเช่นฆ่าสัตว์บูชายัญนำโลหิตสัตว์ที่ฆ่าไปบูชาเทพในเทวดา ภาษาที่ใช้ในพิธีเดิมเป็นภาษาสันสกฤตก็
เปลี่ยนใช้ภาษาพ้ืนเมืองมีการแห่เทวรูปและแสดงลัทธิอย่างเล่นละครในเทวาลัยก็เลยจัดให้มีหญิงแพศยาไว้ประจำ
เรียกว่าเทพทาสี และมีพิธีที ่ทำกันในเทวาลัยด้วยอาการอันหยาบช้าลามกอย่างที่สุด นักบวชชั้นเดิมไม่มีการ
เกี่ยวข้องอย่างเช่นที่นิยมกันในยุคนี้ แต่มีนักบวชชั้นใหม่ที่เกิดขึ้นเรียกว่า สาธุ เป็นนักบวชประจำนิกายโดยเฉพาะ
บูชารูปเคารพซึ่งเป็นปฏิมากรของพระศิวะหรือพระวิษณุอวตารมา ในระยะกาลเดียวกัน พระพุทธศาสนาก็เข้าไป
อยู่ในวงแห่งลัทธิฮินดู เกิดมีพิธีสัทธรรมปฏิรูปและการนับถือเป็นอย่างวิธีตันตระ และมีศึกษาในลัทธิสัทธรรม

mailto:jacknitikorn2517@gmail.com


 

 

51 นิติกร วิชุมา 
Nitikorn Wichuma 

ปฏิรูปอย่างใหม่ที่เรียกว่าตันตระนี้ขึ้นที่เมืองวิกรมศีลทางชายฝั่งแม่น้ำคงคา ประเทศทิเบตได้รับลัทธิสัทธรรม
ปฏิรูปวิธีตันตระนี้ไปนับถือ และสืบลัทธิมาจนปัจจุบัน 

ลัทธินิกายต่างๆ ที่ประชาชนพลเมืองนิยมนับถือในสมัยนี้คือการบูชาพระวิษณุหรือพระศิวะโดยอาศัยเหตุ
ในตำนานต่างๆ ของมหาเทพทั้งสอง ซึ่งมีปรากฏอยู่ในหนังสือมหาภารตะรามายณะ หรือในคัมภีร์ปุราณะเป็นที่ตั้ง 
แล้วยังมีความเข้าใจอย่างใหม่ที่เกิดขึ้นในลัทธิ คือเห็นว่าเทวีซึ่งเป็นชายาของมหาเทพ เช่นพระอุมาหรือพระลักษมี 
ย่อมส่งกำลังของเทพสามีไว้เรียกว่าศักติ องค์พระวิษณุหรือพระศิวะมนุษย์จะเข้าถึงได้โดยยาก เพราะฉะนั้นต้อง
อาศัยบูชาศักติจึงจะได้สมความปรารถนาศักติ หมายความถึง ชายาของพระเป็นเจ้าองค์ใดองค์หนึ่ง เป็นอำนาจ
ของเทพผู้สามี ในนิกายไศวะซึ่งนับถือ พระศิวะ มีพระอุมาเป็นศักติ ,ในนิกายไวษณพ มีพระลักษมีหรือนางราธา 
(ชายาพระกฤษณะ) เป็นศักติ, ในนิกายพระพรหมา มีพระสรัสวดีเป็นศักติ แต่โดยปกติย่อมเล็งเอาเฉพาะพระอุมา
ชายาพระศิวะ, ซึ่งมีนามต่างๆ กันว่าเทวีบ้าง, ทุรคาบ้าง, และกาลีบ้าง นิกายศักติ มีลัทธิผิดจากนิกายอื่นๆ นัทธิ
ฮินดู เพราะไม่มีต้นศาสนาในนิกาย เป็นแต่อ้างว่าพระศิวะทรงบันดาลด้วยพระองค์เอง (พระยาอนุมานราชธน , 
2507) 

ทางภาคใต้อินเดียมีคณาจารย์เรียกว่า อาซวาร หรืออาลวาร สิบสองคนเที่ยวจาริกสั่งสอนลัทธิการบูชา
พระวิษณุแก่มหาชน ตามปกติพวกอซวารย่อมเป็นนักกวีอยู่ในตัว เพราะฉะนั้น คำสวดอ้อนวอนในลัทธิของอาซ
วาร จึงเป็นกาพย์หรือฉันท์เพื่อให้ไพเราะเสนาะโสต เพราะสร้างความนิยมเลื่อมใสแก่มหาชน ข้อสั่งสอนส่วนมาก 
คัดเอามาจากเรื่องพระกฤษณะ (ที่ถือกันว่าเป็นพระวิษณุอวตาร) ซึ่งมีปรากฏอยู่ในคัมภีร์ปุราณะต่างๆ คำสั่งสอน 
และบทสวดขับของอาซวารทั้งสิบสองนี้ ภายหลังได้รวบรวมเข้าหมวดหมู่ เรียกชื่อว่า คัมภีร์นารายิระประพันธัม 
แต่ตามปกติมักจะเรียกกันว่า คัมภีร์พระเวทของทมิฬ หรือที่เรียกกันเป็นสามัญว่าแขกกลิง คัมภีร์นี้ยังคงใช้สำหรับ
สวดขับเป็นกิจวัตรประจำวันโดยมากในเทวาลัยพระวิษณุทางอินเดียภาคใต้ตราบเท่าทุกวันนี้ ส่วนลัทธินิกายบชูา
พระศิวะ ทางอินเดียภาคใต้ก็มีอาจารย์ชื่อมาณิกะวาศครเจริญวรรธนาการเหมือนกัน ท่านผู้นี้เป็นหัวหน้าของ
นิกายใศวะรุ่นเก่า ซึ่งภายหลังเรียกว่านิกายไศวสิทธานตะ นิกายนี้มีประวัติยืดยาว เลยเป็นลัทธิที่นับถือกันมากใน
แคว้นมัทราส มีลัทธิว่า ผู้ใดบูชาพระศิวะ พระองค์ย่อมทรงช่วยผู้นั้นโดยวิธีประทานพรเป็นต้น และนับถือพระอุมา
ว่า เป็นศักติของพระศิวะ มาณิกกระรจนาบทสวดขับเป็นภาษาทมิฬ ด้วยถ้อยคำอันไพเราะเรียกว่า ติรวาศคม 
แปลว่า การออกมาจากอันศักดิ์สิทธิ์ 

ในเทวาลัยของพระศิวะในประเทศของชาติทมิฬ ประชาชนย่อมสวดขับบทกับเหล่านี้มาจนปัจจุบัน 
หลักการเคารพบูชาของมาณิกกะเรียกว่า ภักติคือภักดี ภักดีในที่นี้หมายความว่า การบูชาพระภควาน ผู้บูชา
เรียกว่า ภักตะ ภควานแปลว่า พระผู้ควรบูชาใช้สำหรับออกนามพระวิษณุ , พระกฤษณะ, พระราม, พระศิวะหรือ
เทพองค์ใดองค์หนึ่งสุดแต่ผู้บูชานับถือ นิกายไวษณพในสาขาภักดีในปัจจุบันเรียกว่า นิกายภาควัตหรือผู้บูชาพระ
ภควาน ลัทธิภักดีคือให้มีความเชื่อมั่นจงรักในพระเป็นเจ้าอย่างลัทธิคริสตัง ข้อปฏิบัติอื่นๆ ไม่เลิศไปกว่ามีภักดีโดย
มอบกายใจไว้ในพระองค์ด้วยความรักใคร่ ไม่ประสงค์การตอบแทน เพราะถ้ามีภักดีก็ย่อมมีผลตอบแทนอยู่ในตัว 
ผู้ใดว่างตอบแทนก็เท่ากับผู้นั้นทำการค้าขาย (พระยาอนุมานราชธน, 2507) 

การบูชาสรรเสริญเทวีพบได้ในวรรณคดีหลากหลายภาษาทั่วโลก ในอินเดียเองก็เช่นกัน คัมภีร์ พระเวท
เป็นหลักฐานทางวรรณคดียุคแรกที่แสดงให้เห็นว่าชาวอินเดียโบราณนับถือ สรรเสริญ และทํา พิธีบูชาเทวีหลาย
องค์ แม่เทวีเหล่านี้จะไม่ได้มีบทบาทโดดเด่นเท่าเทวะ เช่น พระอินทร์ พระวรุณ หรือ พระอัคนิ แต่เทวีเหล่านี้ก็ยัง
มีความสําคัญในฐานะชายา มารดา หรือ ธิดาที่เกี่ยวข้องกับเทวะ พราหมณ์ประพันธ์บทสวดสรรเสริญเพื่อวิงวอน
ให้เทวีมาร่วมรับส่วนแบ่งในยัชญเพื่อขอพร บทบาท ของเทวีในคัมภีร์พระเวทเหล่านี้ยังสะท้อนให้ผู้อ่านเห็นภาพ
สังคมที่มีเพศชายเป็นผู้ปกครอง ขณะที่ เพศหญิงจะเกี่ยวข้องกับความมั่งคั่งและความอุดมสมบูรณ์โดยเฉพาะ
ความสมบูรณ์ของพืชพันธ์ ธัญญาหาร การให้กําเนิดบุตร และเป็นผู้ช่วยเหลือ จนกระทั่งในสมัยวรรณคดีปุราณะ 
ข้อมูลในปุราณะแต่ละเล่มแสดงให้เห็นถึงความเจริญของ ลัทธิการนับถือเทพเจ้าองค์เดี ยวเป็นศูนย์กลาง เทวีมี



 

 

52 วารสารโพธิศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 1 ฉบบัที่ 1 (2564) 
Bodhisastra Review Journal, Vol.1, No.1 (2021) 

บทบาทในการเป็นชายาของพระเป็นเจ้าสูงสุด สามพระองค์ คือ พระพรหม พระศิวะ และพระวิษณุ เทวีที่เราได้
ยินพระนามในวรรณคดีสันสกฤต บ่อยครั้ง เช่น พระสรัสวตี พระลักษมี พระนางปารวตี ทุรคาเทวี และกาลีเทวี 
ต่างมีตํานานเป็นของ พระองค์ แต่ปรากฏการณ์การนับถือเทวีที่สําคัญก็ เกิดขึ้นในยุคนี้ คือการกําเนิดของพระ
มหาเทวีผู้เป็น เทพเจ้าสูงสุด มีอํานาจเหนือกว่ามหาเทพทั้ง (ศุภมาศ เชยศักดิ์, 2552) 

ในประเทศอินเดียนั้นมีหลากหลายความเชื่อ หลากหลายความนิยม เป็นประเทศที่มีอิสระในการแสดง
ความเคารพต่อเทพเจ้ามีการสร้างเทพขึ้นตามคติบูชาในชุมชนของตนเพ่ือสร้างความเสมอภาค โดยเฉพาะกลุ่มคน
ชั้นล่างที่มีการรวมกลุ่มชุมชนกัน รวมไปถึงกลุ่มความหลากหลายทางเพศ ที่มีการยกเทพเทวีขึ้นเพื่อคุ้มครอง
ปกป้อง และทำลายผู้ดูถูกเหยียดหยามตนอย่างเช่น “ฮิชระ”ที่บูชาพระแม่หุชระ ที่ให้พรกับกลุ่มหลากหลายทาง
เพศในอินเดีย (นักรบ นาคสุวรรณ์, 2562) 

ผู้เขียนเห็นว่า แนวคิดเรื่อง ศักติของเทพเจ้าในปรัชญาฮินดูนั้น ควรศึกษาในส่วนที่แสดงให้เห็นถึงความ
เป็นแนวคิดเรื่องศักติ์ของเทพเจ้าอย่างแท้จริง เพราะองค์ความรู้ในส่วนนี้มีผู้สนใจศึกษาและเผยแพร่น้อยมาก ทั้งที่
เป็นส่วนที่แสดงให้เห็นถึงแนวคิดที่สำคัญทางปรัชญาฮินดู ผู้วิจัยจึงมีความสนใจที่จะทำการศึกษาแนวคิดเรื่อ
วิเคราะห์ศักต์ิของเทพเจ้าในปรัชญาฮินดู เพ่ือที่จะได้นำองค์ความรู้ที่ได้จากการวิจัยมาเผยแผ่แก่คนรุ่นหลังหรือผู้ที่
สนใจได้ศึกษาหาความรู้ และทำความเข้าใจว่า แนวคิดเรื่องวิเคราะห์ศักติ์ของเทพเจ้าในปรัชญาฮินดูเ ป็นอย่างไร 
บทความนี้จึงมุ่งนำเสนอศักติของเทพเจ้าในปรัชญาฮินดู มีรายละเอียดดังต่อไปนี้  

 
แนวคิดเรื่องศักติในปรัชญาฮินดู 

แนวคิดเรื่องศักติกับศักตะปรากฏชัดเจนแน่นอนอย่างเป็นระบบใน ศาสนาพราหมณ์- ฮินดู เช่นกรณีของ
เทพตรีมูรติที่ พระสรัสวดี เป็นศักติเทพีคู่บารมีของ พระพรหมซึ่งถือว่าเป็นศักตะ พระอุมา (พระแม่กาลี) เป็นศักติ
เทพีคู่บารมีของ พระศิวะซึ่งถือว่าเป็นศักตะ พระลักษมีเป็นศักติเทพีคู่บารมี ของพระวิษณุ (หรือพระนารายณ์) ซึ่ง
ถือว่าเป็นศักตะ  

1. ความคิดเรื่องศักติ 
“ผู้หญิง” คือ “เพศแม”่ เป็นผู้ให้กำเนิดมนุษย์บนโลก หากไม่มีแม่ผู้ให้กำเนิดแล้วไซร้โลกคงไม่มีดังนั้น

ทรรศนะของฮินดูจึงถือว่าเพศหญิงคือศักติเป็นผู้มีอำนาจเหนือเพศ ชาย คือ พระศิวะ หรือ พระผู้เป็นเจ้าตรงกับ
แนวคิดเรื่่องปุรุษะ และประกฤต ทั้งสอง ความเห็นให้ความสำคัญ กับศักติหรือ ประกฤต ว่ามีอำนาจกระตุ้นให้ 
พระเจ้ามีพลังสำหรับชาวฮินดูเอง โดยเฉพาะฮินดูที่นับถือลัทธิตันตระแล้วการบูชาพระศิวะ และศักติของพระองค์
ต่างก็เป็นหนทางที่นำไปสู่พระผู้เป็นเจ้าองค์เดียวกันทั้งสิ้นเพราะว่าชาวฮินดูเชื่อว่าเทพเจ้าทั้งสามพระองค์รวมทั้ง
ชายา เป็นสิ่งปรากฏชั้นสูงสุดของพรหมัน และนี้คือที่มาของนิกายศักติในฮินดูตันตระนั่นเอง (สุมาลี มหณรงค์ชัย , 
2546) 

2. ความหมายของศักติ 
ศักติแปลว่าความสามารถ หมายถึง พลังที่สนับสนุนชีวิตทั้งปวงให้คงอยู่นิกายที่นับถือศักติหรือ ”ศัก

ตะ” มีความเชื่อว่า “ศักติ” มีลักษณะเป็นสตรีเพศเป็นมหาเทวีเป็นเทวีผู้ยิ่งใหญ่มีสถานะเทียบเท่ากับภาวะสงูสุด 
(Supreme Being) “ลัทธิศักติ” (Shaktism) หมายถึง ลัทธิบูชาเทพีที่เป็นสตรีหรือเทวี โดยได้พรรณนาว่า เป็น
ศักติหรือชายาของมหาเทพ ที่เป็นเทพเจ้าองค์ใดองค์หนึ่ง ซึ่งพระชายานั้น เป็นอำนาจของเทพผู้เป็นสามี ในนิกาย
ไศวะ ซึ่งนับถือพระศิวะ ก็อ้างพระอุมาว่าเป็นศักติใน นิกายไวษณพ ซึ่งนับถือพระนารายณ์ก็อ้างพร ะลักษมี
มหาเทวีองค์นี้ว่าเป็นศักติจึงมีความเชื่อว่า มหาเทวีลักษมีเปรียบประดุจพลังแฝงให้ องค์พระสวามีซึ่งเป็นศักตะ
ของพระนาง ได้ทรงมีพลังเสริม ที่จะทำหน้าที่คุ้มครองโลกให้อยู่รอดปลอดภัย ในส่วนลัทธินิกายที่นับถือพระพรหม
เป็นผู้สร้างก็อ้างพระสรัสวดีว่าเป็นศักติของพระพรหม ดังนั้น ศักติจึงหมายถึงชายาของมหาเทพ ศักติที่สำคัญมี 3 
องค์คือ (1) พระสรัสวดี (Sarasawati) เป็นศักติของพระพรหม (2) พระลักษมี (Lakshami) หรือ(Sri)เป็นศักติของ



 

 

53 นิติกร วิชุมา 
Nitikorn Wichuma 

พระวิษณุ (3) พระอุมา (Uma) หรือเคารี(Kauri) หรือปารวตี(Parvati) ในปาง ละมุนละไม และเจาแม่กาลี (Kali) 
หรือเจ้าแม่ทุรคาเทวี(Duraga Devi) หรือจามุณฑี(Camundi) ในปางดุร้ายเป็นศักติของพระศิวะ  

ปรัชญาของลัทธิศักติมีว่า มหาเทพ เช่นพระศิวะ มีพลังอำนาจ 2 ชนิด คือ พลัง อำนาจที่เป็นของบุรุษ
เพศและพลังอำนาจที่เป็นของสตรีเพศเหมือนมนุษย์ผู้ชายทั่วๆ ไป มี ลักษณะสำคัญตรงกันข้าม 2 ประการคือ (1) 
ลักษณะที่เป็นชายเช่นความแข็งแรงกล้าหาญ อดทน (2) ลักษณะที่เป็นหญิง เช่นอ่อนหวาน นุ่มนวลรักสวยรักงาม 
ขี ้อาย ดังนั ้น ลัทธิศักติจึงนำพลังอำนาจของสตรีเพศมาพัฒนา เพื ่อให้ เกิดความอุดม สมบูรณ์แก่โลก 
(ราชบัณฑิตยสถาน, 2542)  

ในยุคที่ศาสนาพราหมณ์รุ่งเรือง เชื่อกันว่า สิ่งที่มนุษย์ปรารถนา คือความต้องการของพระผู้เป็นเจ้า
ศาสนาพราหมณ์จึงพัฒนาขึ้นใหม่กลายเป็น “พราหมณ์ยุคใหม่” หรือ ศาสนาฮินดู เกิดมีเทวดา 3 องค์ดังที่กล่าว
มาแล้วข้างต้น คือ พระพรหม พระศิวะ พระนารายณ์ ซึ่งเทพทั้ง 3 องค์ของฮินดู เป็นเทพหรือเทวะฝ่ายชาย เพ่ือ
มาตอบคำถาม เมื่อมีการพูดถึงกำเนิดของโลก และการตั้งอยู่ดับไปของโลก องค์พระพรหมนั้น ทรงมีภารกิจหน้าที่ 
หลักในการสร้างโลกเมื่อเกิดมีคำถามที่ว่า เวลาพระพรหมสร้างโลก พระองค์ทรงสร้างมาจากอะไรกัน คำตอบ
สุดท้ายคือ ทรงมีเอง เป็นเอง เป็น ปฐมเหตุ (first cause) เมื่อมีเองเกิดขึ้นมาเอง เป็นปฐมเหตุสูงสุด เวลาสร้าง 
อะไรจะสร้างมาจากตนเอง 

ซึ่งเป็นเหตุผลค่อนข้างอ่อน เวลาผ่านไปหลายยุคหลายสมัย จึงเกิดฮินดูนอกรีต เรียกว่า “ฮินดู
ตันตระ” ซึ่งพยายามที่จะหาคำตอบสุดท้ายต่อคำถามที่ว่า พระพรหมสร้างโลก สร้างสรรพสิ่งมาได้ อย่างไรกัน 
ดังนั้นจึงต้องสร้างนางคู่บารมี ของพระพรหมขึ้นมา ซึ่งเป็นคำตอบที่สมเหตุสมผล คือเมื่อพระพรหมมีคู่ครองอยู่
ร่วมกันก็ เกิดโลกเกิดสรรพสิ่งขึ้นมา การสร้างนางคู่บารมีจึงเกิดขึ้นมาเป็นลัทธิ ศักติ-ศักตะ ดังนี้ คู่ท่ี1 พระสรัสวดี
เป็น พลังความสามารถของฝ่ายหญิง นั่นคือ พลังศักติ พระพรหม เป็น พลังความสามารถของฝ่ายชาย นั่นคือ 
พลังศักตะ คู่ท่ี2 พระลักษมี เป็น พลังความสามารถหรือพลังอำนาจฝ่ายหญิง นั่นคือ พลัง ศักติ พระนารายณ์ เป็น 
พลังความสามารถหรือพลังอำนาจฝ่ายชาย นั่นคือ พลังศักตะ คู่ที ่ 3 พระอุมาเทวีเป็น พลังอำนาจหรือกำลัง
ความสามารถฝ่ายหญิง นั่นคือ พลังศักติพระศิวะ เป็น พลังอำนาจหรือกำลังความสามารถฝ่ายชาย นั่นคือ พลังศัก
ตะ 

3. ความสำคัญของศักติ 
คำนิยาม “ศักติ” ที่แปลว่า ศักดิ์, ความสูงส่งหรืออำนาจหรือเครื่องส่งเสริมให้มี ศรีในที่นี้หมายถึง 

เทวดาผู้หญิง (เทวี) ผู้เป็นชายาของเทวดาผู้ชาย (เทวะ) เกิดขึ้นมาเพื่อเสริมอำนาจให้แก่เสวามี ทำไมจึงมีศักติขึ้น
เมื่อพินิจพิจารณาดูจะเห็นเป็นเรื่องธรรมดาสามัญสำนึกว่าทุกอย่างเป็นของคู่กัน มีน้ำต้องมีไฟ มีร้อนต้องมีเย็น 
เมื่อมีเพศชายก็ต้องมีเพศหญิง เป็นสมโยค อยู่คู่กัน โลกจึงจะได้ดุลย์ คือตั้งอยู่ได้ ดังนั้นเทพผู้ชายจึงอยู่เป็นโสดโดด
เดี่ยวไม่ได้ ต้องมี ศักติคือเทวีหรือชายามาคู่เคียงอยู่ด้วย จึงก่อกำเนิดศักติ -นางปัญญาคู่บารมีขึ้นมา สรรพสิ่งใน
โลกอะไรเล่าจะยิ่งกว่ามนุษย์ พระเจ้าเองก็ยิ่งใหญ่ไม่เท่ามนุษย์ ความจริงพระเจ้าไม่ได้สร้างมนุษย์ หากแต่มนุษย์
นั่นเองเป็นผู้สร้างพระเจ้าขึ้นมา แล้วอะไร กันเล่าที่เป็นเหตุผลอยู่เบื้องหลังเทพเจ้าหรือพระเจ้าคำตอบง่ายๆ ก็คือ
ว่า เทพเจ้านั้นเกิดจาก ความต้องการสอนธรรม ด้วยวิธียกธรรมนั้นขึ้นเป็นบุคลาธิษฐาน สมมติธรรมขึ้นเป็นเทพ
เจ้าหรือพระเจ้าว่าเป็นผู้ทรงอำนาจยิ่งใหญ่เหนือตน เป็นผู้ทรงพระมหากรุณา เป็นผู้ยิ่งใหญ่ยาก จะหาใครอ่ืน
ยิ่งใหญ่กว่าพระองค์ย่อมไม่มี พระองค์ทรงเป็นผู้สร้าง ซึ่งความจริงตัวผู้สร้างก็ คือธรรมนั่นเอง ( เสถียร พันธรังษี, 
2542) 

4. อิทธิพลของศักติต่อวิถีชีวิต 
ระบบพหุเทวาตามคัมภีร์พระเวทและอรรถกถาลักษณะทั่วไประบบศาสนาพราหมณ์ของอินเดีย 

นับเป็นตัวอย่างของระบบพหุเทวาหรือระบบพระเจ้าหลายองค์ (polytheism) อย่างแท้จริง กล่าวคือ เฉพาะใน
คัมภีร์แรก คือ ฤคเวท ก็มีนามของเทพเจ้าปรากฏอยู่แล้วถึง 333 องค์ และต่อมาเมื่อมีการแต่งคัมภีร์เพิ ่มขึ้น 



 

 

54 วารสารโพธิศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 1 ฉบบัที่ 1 (2564) 
Bodhisastra Review Journal, Vol.1, No.1 (2021) 

จำนวนเทพเจ้าก็เพิ่มขึ้นเรื่อยๆ ดังเช่นเมื่อถึงสมัย ฤๅษี ยาชนวัลกยะ แต่งคัมภีร์พฤหัทอารัญกะอุปนิษัท ต่อท้าย
คัมภีร์ศะตะปะถะพราหมณะ แห่งยะชูรเวทนั้น ได้แสดงให้เห็นความเปลี่ยนแปลงจำนวนเทพเจ้า ทั้งในส่วนที่
เพ่ิมข้ึนและลดลงอย่างน่าสนใจ ดังจะเห็นได้จากรายงานการค้นคว้าของท่านธรรมชีวะ หรือ ภิกษุ ดร.พระมหาสม 
สุมโน แห่งวัดพระธาตุพนม ที่เสนอไว้ในวิทยานิพนธ์ปริญญาเอกของท่านเกี่ยวกับเรื่องนี้ว่า ในคัมภีร์ได้เริ่มด้วย
จำนวนเทพเจ้าซึ่งมีจำนวน 33,006 องค์ แล้วลดลงเหลือ 33 องค์ จากนั้นก็ลดลงเหลือ 6-3-2 องค์ สุดท้ายเหลือ
เพียงองค์เดียวคือ พระพรหม ส่วนเทพเจ้าองค์อื ่นๆ เป็นบริวารของพระพรหม เกิดจากพรหมนฤมิต ทั้งสิ้น 
“สาเหตุแห่งการสร้างเทพเจ้าขึ้นมามากมายนั้น ถ้าจะพิจารณาจากวิวัฒนาการทางประวัติศาสตร์ ตามหลักทาง
สังคมวิทยาแล้วก็คงเนื่องมาจาก 1) ระบบศาสนาพราหมณ์ได้มีการสืบทอดติดต่อกันมาหลายพันปี โดยผ่านการ
ต่อสู้เปลี่ยนแปลงทางสังคมที่หลากหลายและสลับชับซ้อน 2) ผลของการต่อสู้ทางความคิดและผลประโยชน์ทาง
สังคมทำให้มีการแต่งคัมภีร์ขึ้นเพื่อใช้เป็นเครื่องมือในทางปกครอง โดยอาศัยการเพิ่มจำนวนเทพเจ้าใหม่ขึ้นมา 3) 
ผลของความขัดแย้งทางสังคมแห่งชนชั้นวรรณะยังผลให้ต่างฝ่ายต่างสร้างพระเจ้าของตนขึ้นมา เพ่ือถ่วงดุลอำนาจ
กันและกัน 4) มีการสร้างเทพเจ้าหลายรูปแบบ ซึ่งในแต่ละรูปแบบก็มีเทพเจ้าอีกหลายองค์ รูปแบบของเทพเจ้า
เท่าท่ีปรากฏตามคัมภีร์ต่างๆ ได้แก่  

- เทพเจ้าที่เป็นพลังจักรวาล หรืออำนาจแห่งธรรมชาติ เช่น ดิน ฟ้า อากาศน้ำไฟ ลมพายุ ฝนดวงดาว 
และแสงสว่าง ที่ไม่มีชีวิตอย่างสัตว์และมนุษย์ (non-animated theism) 

- เทพเจ้าที่มีสภาพอย่างมนุษย์ (anthropomorphism) ได้รับการสร้างเพ่ิมข้ึนภายหลัง 
- เทพเจ้าที่มีสภาพเป็นสัตว์ (heriomorphism) มีการสร้างเพ่ิมภายหลังพร้อมกับเทพในสภาพมนุษย์ 
- เทพเจ้าที่มีสภาพครึ่งมนุษย์ครึ่งสัตว์ (therianthrophism) มีทั้งส่วนที่แปลงจากเทพประเภทก่อนๆ 

และส่วนที่สร้างเพ่ิมเติมในภายหลัง 
- เทพเจ้าที่มีระบบครอบครัวและมีลูกหลานสืบสกุล (genotheism) ได้รับการบัญญัติเพิ่มเติมจากเทพ

เจ้าที่มีอยู่ก่อน 
สาเหตุตังกล่าวมาแล้ว ทำให้เทพเจ้าของศาสนาพราหมณ์เกิดมีขึ้นจำนวนมากมาย แม้แต่เหล่าศาสนิก

ของศาสนานั้นเองก็ไม่อาจกำหนดจดทั่วถึง ดังนั้น ศาสนิกแต่ละกลุ่ม แต่ละยุคสมัย คงรู้จักและเคารพบูชาเทพเจ้า
บางองค์เฉพาะที่พวกตนนับถือเท่านั้น 

อนึ่ง มาถึงตอนนี้ผู้เขียนขอทำความเข้าใจไว้ก่อนว่า นามของเทพเจ้าต่างๆ ที่ปรากฏในคัมภีร์พราหมณ์
นั้น บางองค์มีนามปรากฏช้ำกับนามของเทพในคัมภีร์พุทธศาสนาด้วย เช่น พระอินทร์ พระพรหม พระวิษณุกรรม 
เป็นต้น แต่เราจะต้องเข้าใจให้ถูกว่า เทพเจ้าที่มีนามซ้ำกันในสองระบบนี้มีสภาพความเป็นมา และความเป็นอยู่
แตกต่างกัน เพราะเกิดจากแนวความคิดและหลักความเชื่อพื้นฐานที่ต่างกันนอกจากปัญหาดังกล่าวมาแล้ว ยังมี
เรื่องท่ีต้องทำความเข้าใจไว้ก่อนว่าเรื่องของเทพเจ้าในศาสนาพราหมณ์เท่าที่ปรากฏในคัมภีร์ต่างๆ นั้น มักมีความ
สับสน ขัดแย้ง เปลี่ยนแปลงกลับกันไปมาไม่จบสิ้น เช่นบางคัมภีร์ที่มีมาก่อนบอกว่า เทพองค์นี้เป็นบรรพบุรุษของ
เทพองค์นั้น แต่แล้วคัมภีร์บางเล่มที่แต่งในภายหลังอาจบอกไปในทำนองตรงกันข้าม คือ ลูกกลายเป็นพ่อ-แม่ พ่อ-
แม่เดิมกลับกลายเป็นลูกไปก็มี เข้าทำนองที่ว่า คัมภีร์ใหม่แก้คัมภีร์เก่า ยิ่งแก้ก็ยิ่งสับสน ดังที่นายดับบลิว.เจ.วิล
กินส์ (W.J.Wikins) ผู้เขียนเรื่องเทพปกรณัมของฮินดู กล่าวไว้....ในคัมภีร์รุ่นแรกๆ มักมีความแจ่มแจ้งชัดเจน 
ตรงกันข้ามกับคัมภีร์ที่ได้รับการแต่งขึ้นในภายหลัง...เทพเจ้าในคัมภีร์เก่ามีสภาพดีงามกว่าสภาพที่นักเขียนคัมภีร์
ในภายหลังที่วาดภาพให้เลวลงในทำนองที่ว่า เรื่องราวทั้งหลายเริ่มด้วยความสว่าง แจ้งชัด แล้วลงท้ายด้วยความ
มืดมน เมื่อเราสืบสาวลึกลงไปในคัมภีร์เก่ามากเท่าใด เรายิ่งเห็นแนวความคิดทางศาสนา และเรื่องของเทพเจ้าที่
ถูกต้อง และบริสุทธิ์มากอาจกล่าวได้ว่า เรื่องความเชื่อทางศาสนาเกิดจากความเปลี่ยนแปลงขัดแย้งทางสังคมใน
หมู่มนุษย์ไม่มีสิ้นสุด ยิ่งศาสนาที่มีมานานอย่างศาสนาพราหมณ์ด้วยแล้ว ความขัดแย้งแตกต่างทางความคิดและ
ผลประโยชน์ทางสังคมของเหล่าผู้นำที่เขียนคัมภีร์ จึงยิ่งแตกต่างขัดแย้งกันมากขึ้น สำหรับการศึกษาเรื่องนี้จะ



 

 

55 นิติกร วิชุมา 
Nitikorn Wichuma 

ถือเอาตามคัมภีร์ที่มีมาก่อนเป็นหลัก ส่วนความขัดแย้งเกิดตามภายหลังในคัมภีร์ที่เขียนขึ้นใหม่ คงรับฟังไว้เป็น
ส่วนประกอบเพื่อให้ทราบถึงความเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นตามยุคสมัย (บุญเย็น วอทอง, 2550 : 47) 

5. การต่อรองเพื่ออำนาจการมีตัวตนในสังคม 
ดังเช่นการต่อรองเพื่ออำนาจการมีตัวตนในสังคมของ “ฮิชระ” “ฮิชระ”เป็นคำเรียกของสาวประเภท

สองในอินเดีย แต่ในสังคมอินเดียการมีเพศสภาพเป็นชายและจิตใจและการแต่งกายเป็นหญิง ทำให้คนกลุ่มนี้ถูก
มองว่า ไม่ใช่ทั้งผู้หญิงและผู้ชาย คนส่วนใหญ่ในสังคมจึงไม่ให้การยอมรับ ซึ่ง “ฮิชระ”มักจะถูกขับไล่ออกจาก
ครอบครัว เพราะการไม่ได้เป็นผู้ชายเต็มถือเป็นเรื่องน่ารังเกียจและป็นที่อับอาย ทำให้ไม่มีกาศึกษาจึงต้องรวมกลุ่ม
อยู่ด้วยกันชุมชนเพื่อดูแลและช่วยเหลือซึ่งกันและกัน “ฮิซระ” ในสังคมอินเดียถือว่าเป็นชนชั้นต่ำกว่าวรรณะ
จัณฑาล บางครอบครัวเมื่อรู้ว่าลูกตัวเองเป็น “ซระ “ มีความเสียใจ อับอายและห่วงใยในคราวเดียวกัน เพราะรู้ว่า
ลูกตัวเองต้องลำบากต่อไปในอนาคตแน่นอน หลายครอบครัวที่เป็นชนชั้นล่างจึงเอาเด็กไปฝากฝังไว้กับ “ฮิชระ” 
รุ่นใหญ่ให้ดูแลความเป็นอยู่ต่อไป “ฮิชระ” เลือกที่จะก้าวข้ามเพศชายไปสู่เพศหญิง และเลือก 'ความเป็นหญิง' มา
ใช้พัฒนาเป็นเพศสภาพเฉพาะของตนเอง (นักรบ นาคสุวรรณ์, 2562) 

ตามคติความเชื่อ พระแม่พชระเป็นมารดาผู้คุ้มครองผู้ที่มีความหลากหลายทางเพศ ได้แก่ เกย์ กะเทย 
ทอม ดี้ ชายรักชาย และ หญิงรักหญิง พระแม่พทุชระ หรือ พระแม่ผู้อุปถัมภ์ความรักท่ีไม่เป็นไปตามครรลอง ซึ่งมี
ตำนานการกำเนิดพระแม่พหุชระ ดังนี้ 

พระแม่อุมาเทวี ได้ทรงทราบถึงความรักของมนุษย์ ว่ในโลกนี้ไม่ได้มีเพียงคู่รัก ชาย -หญิง เท่านั้น 
หากแต่ยังมีความรักในเพศเดียวกัน และกลุ่มผู้รักร่วมเพศเหล่านี้ ก็มักถูกกีดกันออกจากสังคมพระแม่อุมาเทวีจึง
แบ่งภาคมาเป็นพระเทวีพระองค์หนึ่ง มีแปดพระกร ทรงศาสตราวุธของพระแม่อุมาเทวีและพระไกรวะ ประทับบน
หลังไก่ตัวใหญ่ ติดตามด้วยบริวารสองตน คือ ชายรักร่วมเพศ และ หญิงรักร่วมเพศ เพื่อให้ความอุปถัมภ์ ปกป้อง
คุ้มครอง ตลอดจนเสริมหลังสร้างกำลังใจให้แก่ชายรักชาย และหญิงรักหญิง อีกตำนานหนึ่ง เทวนิยมยินดูก็มีการ
ผูกเรื่องให้เทวีท้องถิ่น อย่างพระแม่พหุชระสัมพันธ์กับนิกายศักติ สัมพันธ์กับพระแม่อุมาที่เป็นเจ้าแม่ที่ยิ่งใหญ่ ว่า 
พระแม่พหุชระเกิดมาจากน้ำตาของพระแม่อุมาที่ร้องไห้เพราะความสงสารชีวิตที่เป็นชนชายขอบของสังคมฮินดู 
“ฮิชระ”เช่นเดียวกับที่”ฮิชระ” ที่เป็นคนนอกวรรณะ ถูกกีดกันผลักไสออกจากสังคม กราบไหว้บูชาเทวีที่มาจวก
หญิงวรรณะสูงเพ่ือให้มีตัวตนและสถานะทางสังคม (นักรบ นาคสุวรรณ์, 2562) 

พระแม่พชระเป็นส่วนหนึ่งของนิกายศักติ “ฮิชระ “มักบูชารูปอวัยวะเพศหญิง 'โยนี' ในฐานะศูนย์รวม
พลังอันยิ่งใหญ่แห่งจักรวาล (Kanodia, 2016) วัดบาสุฮาระมาตะ วัดของพระแม่พชระตั้งอยู่ในเมืองเบคจิจิในเขต
เมห์ซานในรัฐคุชราตประเทศอินเดีย สร้างข้ึนในปี พ.ศ. 1738 วัดตกแต่งอย่างสวยงามด้วยการแกะสลักหิน จะเห็น
ได้ว่าตำนานของพระแม่พชระ ไม่ได้เกี่ยวข้องกับ”ฮิชระ” โดยตรง แต่แสคงถึงที่พึงทางใจและความคุ้มครองของผู้
ที่มีความผิดปกติทางเพศ เช่น มีสองเทศตั้งแต่กำเนิด หรือผู้ที่มีปัญหาด้านสมรรถภาพทางเพศ และการคุ้มครอง
การกระทำทางเพศ แต่ “ฮิชระ “ นำตำนานและความเมตตาของพระแม่หชระมาสร้างความสอดคล้องความ
ผิดปกติทางเพศในรูปของจิตใจ “ฮิชระ ในสังคมยินเดียจึงถือว่าตนเองคือกลุ่มคนพิเศษที่เชื ่อกันว่ามีเทพเจ้า
คุ้มครองที่เหนือกว่าคนธรรมดาทั่วไป “ฮิซระ” จะแสดงออกโดยการแต่งกายแบบหญิงอินเดียห่มสาหรีและ บูชา
พระแม่พหุชระอย่างเคร่งครัดวันละสามเวลาเพื่อขอพรให้ปกป้องดูแลตัวเองไม่ให้ใครมารังแก (Penrose, 2001) 

พื้นที่ทางสังคม กลุ่ม “ฮิซระ “ เป็นพื้นที่ซึ่งเป็นเครือข่ายของความสัมพันธ์เชิงอำนาจที่เหลื่อมล้ำ
ระหว่างกลุ่มต่างๆ ไม่ว่าจะเป็นกลุ่มสถาบัน ครอบครัว ศาสนา หรือ สังคม เมื่อสถาบันครอบครัวไม่ยอมรับ ก็ไป
พึ่งพาสถาบันศาสนาในเรื่องเทพจ้าสร้างอำนาจและวาทกรรม ส่งผลให้มีพื้นที่ไม่มากนักในสถาบันสังคมแต่ใน
ขณะเดียวกันสถาบันสังคมก็สร้างกระบวนกระทำให้เป็นคนชายขอบ ซึ่งการถูกขับให้เป็นคนชายขอบในสังคมทำ
ให้ กลุ่ม”ฮิชระ ด้อยอำนาจในการต่อรองเป็นคนไร้พื้นที่ต้องเผชิญความยากลำบากในสังคมในมิติต่างๆ เช่น การ
สร้างพ้ืนที่ทางความรู้สึกอันเกิดจวกการกระบวนการความสัมพันธ์เชิงอำนาจของกลุ่มต่างๆ ซึ่งเป็นผลกระทบจาก



 

 

56 วารสารโพธิศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 1 ฉบบัที่ 1 (2564) 
Bodhisastra Review Journal, Vol.1, No.1 (2021) 

ความเหลือมล้ำในสังคม สามารถเกิดขึ้นได้ทั้งระดับสังคมย่อย เช่น ครอบครัว สถาบันการศึกษาศึกษาไปจบถึง
ระดับสังคมขนาดใหญ่ โดยคนบางกลุ่มถูกกระบวนการทางสังคมเบียดขับสู่การเป็นประชากรชายขอบ เช่น คนรัก
เพศเดียวกัน คนพิการ คนด้อยโอกาสต่าง ( ทำให้พวกเขาเหล่านั้นต้องเผชิญกับภาวะคนที่ไร้พื้นที่อย่างหลีกเลี่ยง
ไม่ได้ การแสวงหาอำนาจในการสร้างพ้ืนที่และตัวตน ของกลุ่ม”ฮิซระ”เริ่มด้วยการอิงความเชื่อ (ฐิติวัจน์ ทองแก้ว 
และพิทักษ์ ศิริวงศ์, 2559) 

ดั้งเดิมในศาสนาที่เกี่ยวกับพระแม่พชระท่ียอมรับการมีตัวตนของกลุ่ม”ฮิชระ”และวาทกรรมที่สืบเนื่อง
มาคือความพรจากพระแม่ที่ให้มาเรื่องการอวยพระและสาปแซ่ง ที่เป็นวาจาสิทธิ์ ซึ่งถือได้ว่ายกระดับคุณภาพชีวิต
ในสังคมได้ในระดับหนึ่ง เพราะคนในสังคมอินเดียที่นับถือศาสนาฮินดู มีความศรัทธาในเทพเจ้าอย่างแรงกล้าเป็น
พื้นฐาน ทำให้สิ่งเหล่านี้เป็นปัจจัยในการยอมรับเรื่องนี้ได้ ที่กล่าวมาเป็นการอำนาจการต่อรองโดยวางหน้าที่ของ
ตนเองในโครงสร้างสังคม ผ่านคติความเชื่อและวาทกรรมของพระแม่พหูชระเพื่อให้สังคมยอมรับ ซึ่งผลที่ตามมา
คือ กลุ่ม “ฮิชระ”มีบทบาทและพื้นที่ในสังคมโดยได้รับเชิญไปฟ้อนรำและให้พรในงานแต่งและงานแรกเกิดบุตร
เพื่อความเป็นมงคลในงานสอดคล้องกับ ปิยลักษณ์ โพธิวรรณ์ กล่าวไว้ว่า “คนข้ามเพศจึงมีการจัดวางตำแหน่งที่
ทางของตัวตนผ่านกระบนการสร้างอัตลักษณ์ที่ทำให้รู ้ว่าตนเองเป็นใครมีความสัมพันธ์กับบุคคลอื่นอย่างไร 
บางครั้งคนข้ามเพศยังต้องมีการใช้อัตลักษณ์ร่วม (collective identity) เพื่อเป็นสัญลักษณ์ในการอ้างอิงความ
เป็นตัวตน และการรวมกลุ่มเพ่ือสร้างพ้ืนที่ให้กับตนเอง เมื่อเป็นเช่นนี้พื้นที่ของคนของคนข้ามเพศจึงไม่ใช่สิ่งที่เกิด
จากการกระทำของคนข้ามเพศเท่านั้น แต่เป็นการเกิดขึ้นจากการหล่อหลอมหางสังคมควบคู่กัน (ปิยลักษณ์ 
โพธิวรรณ์ และคณะ, 2554) 

สรุปได้ว่า แนวคิดเรื่องศักติกับศักตะปรากฏชัดเจนแน่นอนอย่างเป็นระบบใน ศาสนาพราหมณ์ - ฮินดู 
“ผู้หญิง” คือ “เพศแม่” เป็นผู้ให้กำเนิดมนุษย์บนโลก ดังนั้นทรรศนะของฮินดูจึงถือว่าเพศหญิงคือศักติเป็นผู้มี
อำนาจเหนือเพศชาย ศักติแปลว่าความสามารถ หมายถึง พลังที่สนับสนุนชีวิตทั้งปวงให้คงอยู่นิกายที่นับถือศักติ
หรือ”ศักตะ” มีความเชื่อว่า “ศักติ” มีลักษณะเป็นสตรีเพศเป็นมหาเทวีเป็นเทวีผู้ยิ่งใหญ่มีสถานะเทียบเท่ากับ
ภาวะสูงสุด (Supreme Being) “ลัทธิศักติ”(Shaktism) หมายถึง ลัทธิบูชาเทพีที่เป็นสตรีหรือเทวี  
 
วิเคราะห์แนวคิดเรื่องศักติของเทพเจ้าในปรัชญาฮินดู 

1. สถานะความมีอยู่ของศักติในปรัชญาฮินดู 
ศักติเป็นเทพเพศหญิงหรือเรียกตามความเชื่อศาสนาฮินดูว่า เทวี ในที่นี้ตามความเชื่อส่วนมากแล้ว

เปรียบเทพศักติเสมือน “พลังงาน” ของเทพเจ้าสูงสุด กล่าวอธิบายให้เข้าใจได้ง่ายคือเป็นผู้ทรงพลังและอำนาจ
ของเทพสามีไว้ “ศักติ” ในที่นี้จึงหมายถึงพลัง (Power) อีกด้วยตัวอย่างเช่น พระสรัสวดี (Sarasvati) ชายาของ
พระพรหม, พระลักษมี (Lakshmi) ชายาของพระวิษณุ และ พระอุมาภัควดี (Uma) ชายาของพระศิวะ เป็นต้น 
เทพศักติเหล่านี้ได้รับการเคารพนับถือไม่น้อยไปกว่าเทพสูงสุดที่กล่าวมาข้างต้น จนได้กลายเป็นนิกายหนึ่งที่สำคัญ
เรียกว่า “นิกายศักติ” (Shakti) ในศาสนาฮินดูช่วงหลังนี้เช่นกัน ศาสนาฮินดูมีเทพเจ้าสูงสุดมีเพียงหนึ่งเดียวที่มี
กำเนิดมาจากปรมาตมันซึ่งเป็นหลักธรรมหรือสภาวะอันยิ่งใหญ่ที่สุด (Supreme Being) แต่มีหน้าที่แบ่งออกเป็น
สามภาค แนวคิดตรีมูรติเกิดผลดีต่อการเคารพนับถือเพ่ือลดการขัดแย้งที่เกิดขึ้น เทพทั้ง 3 องค์ ถือเป็นหลักธรรม
สูงสุดและสำคัญในการนา ศาสนาฮินดูเข้าสู่หลักแห่งความเป็นจริงมากกว่ายุคสมัยอื่นๆ และถึงแม้เทพทั้ง 3 องค์
จะเป็นมหาเทพผู้ยิ่งใหญ่ที่ได้รับการนับถือมากในยุคศาสนาฮินดู แต่เป็นไปตามธรรมดาของปุถุชนที่ยังเกิดความ
นิยมชมชอบต่างกัน ย่อมทำให้เกิดความเชื่อและการนับถือในเทพทั้ง 3 องค์ต่างกัน ทำให้เห็นว่าเทพเจ้าองค์นี้มี
ความสำคัญเหนือกว่าเทพเจ้าองค์อื ่นๆ ซึ่งเป็นสิ่งที ่ยากจะเปลี่ยนแปลงได้โดยความเคารพที่มีต่อพระวิษณุ 
(Vishnu) และพระศิวะ (Shiva) เป็นเทพเจ้าที่มีการเคารพบูชาอย่างแพร่หลายกว่าพระพรหม (Brahma) ที่ไม่ได้



 

 

57 นิติกร วิชุมา 
Nitikorn Wichuma 

เป็นเทพสูงสุดของนิกายใดนิกายหนึ่ง ด้วยเหตุนี้จึงยังปรากฏการแบ่งกลุ่มนับถือเทพเจ้าอยู่โดยแบ่งเป็น 2 กลุ่ม 
ดังนี้  

1. กลุ่มไวษณพนิกาย (Vishnu) หรือ วิษณุนิกาย นับถือ พระวิษณุ หรือพระนารายณ์ เป็นเทพสูงสุด 
ความเชื่อส่วนมากแล้วเป็นความเชื่อเกี่ยวกับการลงมาช่วยเหลือสรรพสัตว์ของพระวิษณุที่ปรากฏกายในลักษณะ
ต่างๆ บนโลกที่เรียกกันว่า “อวตาร” (จะกล่าวถึงรายละเอียดในหัวข้อหลักเกี่ยวกับเรื่องนี้ต่อไป) นิกายนี้มีอิทธิพล
อยู่มากในอินเดียภาคเหนือและภาคกลางของประเทศ  

2. ไศวนิกาย (Shiva) หรือ ศิวะนิกาย นับถือ พระศิวะ หรือพระอิศวร เป็นเทพสูงสุดสัญลักษณ์อย่าง
หนึ่งที่แทนพระศิวะคือ ศิวลึงค์และโยนี ซึ่งได้รับการบูชาเช่นกัน ความเชื่อในนิกายนี้อยู่ที่วิถีแห่งการหลุดพ้นมาก
กกว่าความเชื่อแบบภักติ 

สำหรับนักคิด และนักปราชญ์บางท่านยังคงความสำคัญกับพระพรหมอยู่เป็นอย่างมากเพราะฉะนั้นจึง
อาจแบ่งนิกายในศาสนาฮินดูโดยการเพิ่ม พรหมนิกาย (Brahma) ที่นับถือพระพรหมเป็นใหญ่ ซึ่งรวมกับนิกายที่
กล่าวถึงข้างต้นทั ้งหมดเป็น 3 นิกายถ้าเป็นเช่นนี ้ถือว่าเป็นนิกายพรหมเป็นนิกายที ่เก่าแก่กว่านิกายอื่น ๆ 
สันนิษฐานได้ว่าเป็นเพราะยังมีพราหมณ์สมัยเดิมที่ยังมีความเชื่อและยังให้ความเคารพต่อพระพรหมอยู่เป็นอัน
มาก การก่อเกิดนิกายในศาสนาฮินดูยุคสมัยใหม่นี้เน้นที่ความภักดีต่อเทพเจ้าเป็นหลัก ซึ่งเป็นการแสดงให้เห็นถึง
ธรรมชาติของมนุษย์ที่มีความอ่อนไหว มีการสร้างตัวตนและสร้างรูปเคารพของเทพเจ้าองค์สำคัญขึ้นโดยเชื่อว่า
สามารถเข้าถึงจิตใจประชาชนได้  

อย่างไรก็ตามเราเห็นได้ว่าตั้งแต่ต้นที่เกิดความหลากหลายต่อการนับถือเทพนั้นเป็นการนา เทพเจ้าที่
ปรากฏอยู่ในพระเวทเดิมเข้ามาปรับปรุงให้เข้ากับยุคสมัยแห่งการเป็นศาสนาฮินดูใหม่ร่วมกับเทพเจ้าที่สร้างขึ้น
ใหม่ อีกด้านหนึ่งถึงแม้จะมีการประนีประนอมให้เกิดการนับถือตรีมูรติแต่ก็ยังก่อให้เกิดกลุ่มต่างๆ ในการนับถือ
เทพองค์อ่ืนปรากฏให้เห็นอยู่อีก ได้แก่ ศักติ เป็นสัญลักษณ์หรือหลักธรรมฝ่ายเทพเทวี ที่บ่งบอกถึงสติปัญญา เช่น 
พระแม่ลักษมี พระแม่กาลี พระแม่อุมา เป็นต้น ส่วน “เทพเจ้า” หมายถึง สถานะของบุคคลที่มีความพิเศษ มี
อำนาจดลบันดาลและให้คุณให้โทษแก่มนุษย์ได้ ลัทธิศักตินั้น เป็นหนึ่งในลัทธิที่บูชาเทพีของศาสนาฮินดู ลัทธิศักติ 
คือลัทธิที่บูชาเทพี ปรัชญาของลัทธิศักติมีว่า ในมหาเทพ เช่น พระศิวะ มีพลังอำนาจ 2 ชนิด คือ พลังอำนาจที่เป็น
ของบุรุษเพศและพลังอำนาจที่เป็นของสตรีเพศ เหมือนมนุษย์ผู้ชายทั่วไปย่อมมีลักษณะนิสัย 2 ลักษณะ คือ
ลักษณะที่เป็นชาย มีความแข็งแรง กล้าหาญ อดทน และลักษณะที่เป็นหญิง มีความอ่อนหวาน นุ่มนวล รักสวยรัก
งาม ขี้อาย และมี ลัทธิศักตินำพลังอำนาจที่เป็นของสตรีเพศมาพัฒนาเพื่อให้เกิดความอุดมสมบูรณ์แก่โลก โดย
ศักติ หรือชายาของมหาเทพ 3 องค์ คือ 

พระสรัสวดี เป็นศักติของพระพรหม ในสมัยพระเวทเป็นเทพีแห่งลำน้ำ ต่อมาได้รับยกย่องเป็นเทพี
แห่งวาจาและศิลปศาสตร์ ทรงหงส์เป็นพาหนะ มี 4 กร ถือพิณ คัมภีร์ สายลูกประคำ และภิงคาร  

พระลักษมี เป็นศักติของพระวิษณุ ตามตำนานเล่าว่าพระแม่นั้นท่านเกิดจากฟองน้ำ ในสมัยพระเวทมี
ความหมายว่าโชคดี ไม่มีอุปสรรค ต่อมาในสมัยที่พระวิษณุได้รับยกย่องเป็นมหาเทพสูงสุด พระลักษมีก็ได้รับยก
ย่องว่าเป็นเทพีแห่งโชคลาภ มีหลายชื่อแล้วแต่คุณลักษณะ เช่น ศรี ปัทมา กมลา อินทิรา โลลา อัญจลา โลกมาตา 
ชลธิชา สีดา 

พระอุมา เป็นศักติของพระศิวะ พระอุมา ท่านปรากฏครั้งแรกในเกนอุปนิษัท ต่อมาในสมัยที่พระศิวะ
ได้รับยกย่องเป็นมหาเทพสูงสุด พระอุมาก็ได้รับยกย่องเป็นเทพีแห่งความงาม เป็นเทพีแห่งความซื่อสัตย์ และใน
ปางดุร้าย เป็นเจ้าแม่ทุรคา เทพีแห่งสงคราม เจ้าแม่กาลี เทพีแห่งชัยชนะ เทพีปางดุร้ายนี้ได้รับความเคารพนับถือ
สักการะมาก ดังที่โบสถ์เจ้าแม่กาลี ในเมืองกัลกัตตา รัฐเบงกอล จะมีพิธีบูชาเจ้าแม่กาลีด้วยเลือดแพะหรือแกะด้วย  



 

 

58 วารสารโพธิศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 1 ฉบบัที่ 1 (2564) 
Bodhisastra Review Journal, Vol.1, No.1 (2021) 

2. อิทธิพลของศักติในปรัชญาฮินดู  
เป็นศักติโดยธรรมชาติที่สตรีย่อมคู่กับบุรุษเพื่อให้เกิดความสมดุล และเพื่อเกิดความอุดมสมบูรณ์ 

จำเป็นต้องมีสตรีเพศคู่กับบุรุษจึงจะสมเหตุสมผลว่า โลกเกิดข้ึนมาได้อย่างไร จึงจะอธิบายได้ว่าสรรพสิ่งเกิดขึ้นมา
ได้อย่างไร ความอุดมสมบูรณ์เกิดขึ้นมาได้อย่างไร ดังนั้นจึงต้องมีเทพเทวีขึ้นมาเพ่ือคู่กับมหาเทพทั้ง 3 ขึ้นเพ่ือเป็น
การอธิบายการเกิดข้ึนของตรีมูรติ (The Cult of The Hindu Trinity: Brama, Siva and Visnu) และเป็นแนวคิด
ที่มองเห็นถึงความสัมพันธ์ในสังคมในทัศนะของปรัชญาฮินดูกับธรรมชาติของชีวิตอย่างแท้จริง การที่พระพรหม
สร้างโลก พระวิษณุเป็นผู้รักษาและเมื่อถึงเวลาพระศิวะเป็นผู้ทำลาย ทำให้เห็นถึงความเปลี่ยนแปลงของธรรมชาติ
แห่งโลกและชีวิต แต่ช่วงยุคหลังการเกิดขึ้นของนิกายต่างๆ ของศาสนาฮินดูช่วงนี้ทางด้านประวัติศาสตร์ทาง
ศาสนาถือเป็นช่วงเสื่อมของศาสนาฮินดู ทั้งนี้สืบเนื่องมาจากต่างฝ่ายต่างคิดว่านิกายที่ตนเองนับถือนั้นมีความ
สมบูรณ์ มีความเป็นที่สุดในทุกๆ ด้าน ยกย่องเทพเจ้าของตนว่าดีกว่าเทพเจ้าองค์อื่นพร้อมทั้งดูหมิ่นเหยียดหยาม
เทพเจ้าฝ่ายอื่น ยิ่งนานวันความแตกแยกทางความคิดยิ่งมีมากและรุนแรงขึ้น ไม่ใช่ว่าเป็นที่ตัวของศาสนาเองที่
เสื่อมลงแต่เป็นเพราะมนุษย์เรามากกว่าที่นำเอาความคิดของตนมาทำให้ความดีงามของความเชื่อเดิมนั้นถูกตีค่า
ให้เสื่อมลงไป แต่ในความขัดแย้งสิ่งหนึ่งที่ทุกคนมีและยอมรับร่วมกันก็คือความเชื่อที่เกิดขึ้นมีการพัฒนาเกิดขึ้น
เกิดความแตกต่างจากสมัยเดิมเป็นอย่างมากเนื่องจากสมัยนี้เป็นสมัยที่รวบรวมเอายุคแห่งความคิดทั้งทางศาสนา
และปรัชญาเข้าไว้ด้วยกัน ในหนังสือหลายๆ เล่มได้มีการแบ่งยุคทางความคิดในเรื่องของศาสนาและปรัชญา
ปลีกย่อยลงไปอีก 

ปัจจัยที่ก่อให้เกิดแนวคิดเรื่องศักติของเทพเจ้าฮินดูนั้น เป็นปัจจัยทางสังคม และปัจจัยทางการเมือง
ต่างถูกสร้างขึ้นมาจากบริบททางสังคมและการเมือง ปัจจัยต่างๆ ทางสังคมและการเมืองเป็นตัวเร่งและมีอิทธิพล
ต่อการเกิดแนวคิดที่สามารถแก้ปัญหาทางสังคมและการปกครอง ทรรศนะเรื่องศักติของเทพเจ้าฮินดูนี้ เห็นว่า
กรรมหรือการกระทำเป็นสิ่งจำเป็น กรรมได้รับแรงบันดาลหรืออำนาจจากพระเจ้า ทุกคนจะต้องมีการกระทำ แต่
ในการกระทำนั้นจะต้องสละผลของการกระทำจึงจะเป็นทางที่ถูกต้อง กรรมนั้นโดยปกติมีผลต่อผู้กระทำด้วย 
ดังนั้นศักติของเทพเจ้าฮินดูจึงเป็นต้นแบบสอนให้กระทำที่ดี ตราบใดที่ยังไม่บรรลุถึงเป้าหมายในสิ่งที่ต้องการ
ลักษณะของศักติเปรียบได้กับการขอพรจากมารดานั่นคือมารดาสามารถประทานพรให้ความช่วยเหลือ และช่วย
กำจัดศัตรูแต่ล้วนขึ้นอยู่กับการกระทำของผู้นั้นว่าดีหรือชั่วอย่างไร และแนวคิดเรื่องพระเจ้า ถือว่า พระองค์เป็น
วิญญาณบริสุทธิ์ที่สูงสุด มีอำนาจในการดลบันดาลสรรพสิ่งในโลกนี้ รวมทั้งการกระทำก็เกิดจากแรงธรรมชาติหรือ
จากอำนาจของพระเจ้า แต่พระเจ้านั้นท่านทรงมีงานมาก ทำให้ผู้บูชาอ้อนวอนเข้าถึงได้ยาก อีกทั้งโดยธรรมชาติ
บุรุษจะมีความใจแข็งกว่าสตรี ดังนั้นการอ้อนวอนขอพรจากเทพเทวีนั้นทำได้ง่ายกว่า จึงเกิดเป็นศักติของพระผู้
เป็นเจ้าขึ้นมาเพ่ือให้ผู้เคารพบูชาได้เข้าถึงง่ายขึ้น จุดมุ่งหมายสำคัญของ”ศักติ”คือ รวมเป็นอันหนึ่งอันเดียวกับพร
หมัน เช่นเดียวกับลัทธิอื่นๆ ในศาสนาฮินดู โดยการทำสมาธิจิต หรือสวดมนต์สรรเสริญ หรือบูชาเทพีอันเป็น
ตัวแทนของพรหมัน จากแนวคิดดังกล่าวนี้ทำให้รู้ว่า ความเชื่อในศักติได้มีอิทธิพลต่อวิถีชีวิตของคนในแต่ละยุคสืบ
ต่อกันมาอย่างไม่ขาดสายโดยแบ่งเป็นดังนี้ 

1) อิทธิพลของศักติในยุคเริ่มต้น : ยุคที่ผู้คนรู้สึกเสื่อมในยุคที่พราหมณ์เป็นใหญ่ ชนพื้นเมืองได้
ไขว่คว้าหาเทพเจ้าของตัวองเพื่อเป็นที่พึ่ง แล้วเปลี่ยนศาสนาพราหมณ์เป็นฮินดู แล้วรจนาคัมภีร์ปุราณะขึ้น และ
เกิดลัทธิบูชาเทพขึ้น 3 พระองค์ อันมีพระพรหม พระวิษณุ พระศิวะ และเกิดลัทธิศักติที่มีการบูชาเทวีขึ้น โดยเทวี
ทั้งสามเป็นชายาของมหาเทพ เพื่อให้ปุถุชนได้ใกล้ชิดพระเป็นเจ้าได้โดยง่าย โดยไม่ต้องอาศัยการบำเพ็ญเพียร
เพื่อให้เป็นที่โปรดปราณของมหาเทพ และได้เกิดระบบพหุเทวาตามคัมภีร์พระเวทและอรรถกถาลักษณะทั่วไป
ระบบศาสนาพราหมณ์ของอินเดีย นับเป็นตัวอย่างของระบบพหุเทวาหรือระบบพระเจ้าหลายองค์อย่างแท้จริง 
กล่าวคือ เฉพาะในคัมภีร์แรก คือ ฤคเวท ก็มีนามของเทพเจ้าปรากฏอยู่แล้วถึง 333 องค์ และต่อมาเมื่อมีการแต่ง
คัมภีร์เพิ่มขึ้น จำนวนเทพเจ้าก็เพิ่มขึ้นเรื่อยๆ ดังเช่นเมื่อถึงสมัย ฤๅษี ยาชนวัลกยะ แต่งคัมภีร์พฤหัทอารัญกะ



 

 

59 นิติกร วิชุมา 
Nitikorn Wichuma 

อุปนิษัท ต่อท้ายคัมภีร์ศะตะปะถะพราหมณะ แห่งยะชูรเวทนั้น ได้แสดงให้เห็นความเปลี่ยนแปลงจำนวนเทพเจ้า 
ทั้งในส่วนที่เพ่ิมข้ึนและลดลงอย่างน่าสนใจ ดังจะเห็นได้จากรายงานการค้นคว้าของท่านธรรมชีวะ หรือ ภิกษุ ดร.
พระมหาสม สุมโน แห่งวัดพระธาตุพนม ที่เสนอไว้ในวิทยานิพนธ์ปริญญาเอกของท่านเกี่ยวกับเรื่องนี้ว่า ในคัมภีร์
ได้เริ่มด้วยจำนวนเทพเจ้าซึ่งมีจำนวน 33 ,006 องค์ แล้วลดลงเหลือ 33 องค์ จากนั้นก็ลดลงเหลือ 6-3-2 องค์ 
สุดท้ายเหลือเพียงองค์เดียวคือ พระพรหม ส่วนเทพเจ้าองค์อื่นๆ เป็นบริวารของพระพรหม เกิดจากพรหมนฤมิต 
ทั้งสิ้น “สาเหตุแห่งการสร้างเทพเจ้าขึ้นมามากมายนั้น ถ้าจะพิจารณาจากวิวัฒนาการทางประวัติศาสตร์ ตามหลัก
ทางสังคมวิทยาแล้วก็คงเนื่องมาจาก 

1. ระบบศาสนาพราหมณ์ได้มีการสืบทอดติดต่อกันมาหลายพันปี โดยผ่านการต่อสู้เปลี่ยนแปลงทาง
สังคมท่ีหลากหลายและสลับซับซ้อน 

2. ผลของการต่อสู้ทางความคิดและผลประโยชน์ทางสังคมทำให้มีการแต่งคัมภีร์ขึ ้นเพื ่อใช้เป็น
เครื่องมือในทางปกครอง โดยอาศัยการเพ่ิมจำนวนเทพเจ้าใหม่ขึ้นมา 

3. ผลของความขัดแย้งทางสังคมแห่งชนชั้นวรรณะยังผลให้ต่างฝ่ายต่างสร้างพระเจ้าของตนขึ้นมา 
เพ่ือถ่วงดุลอำนาจกันและกัน 

4. มีการสร้างเทพเจ้าหลายรูปแบบ ซึ่งในแต่ละรูปแบบก็มีเทพเจ้าอีกหลายองค์ รูปแบบของเทพเจ้า
เท่าที่ปรากฏตามคัมภีร์ต่างๆ ได้แก่ 1) เทพเจ้าที่เป็นพลังจักรวาล หรืออำนาจแห่งธรรมชาติ เช่น ดิน ฟ้า อากาศ
น้ำไฟ ลมพายุ ฝนดวงดาว และแสงสว่าง ที่ไม่มีชีวิตอย่างสัตว์และมนุษย์ (non-animated theism) (2) เทพเจ้าที่
มีสภาพอย่างมนุษย์ (anthropomorphism) ได้รับการสร้างเพิ ่มขึ ้นภายหลัง 3) เทพเจ้าที ่มีสภาพเป็นสัตว์ 
(heriomorphism) มีการสร้างเพิ่มภายหลังพร้อมกับเทพในสภาพมนุษย์ 4) เทพเจ้าที่มีสภาพครึ่งมนุษย์ครึ่งสัตว์ 
(therianthrophism) มีทั้งส่วนที่แปลงจากเทพประเภทก่อนๆ และส่วนที่สร้างเพิ่มเติมในภายหลัง 5) เทพเจ้าที่มี
ระบบครอบครัวและมีลูกหลานสืบสกุล (genotheism) ได้รับการบัญญัติเพิ่มเติมจากเทพเจ้าที่มีอยู่ก่อน  

สาเหตุตังกล่าวมาแล้ว ทำให้เทพเจ้าของศาสนาพราหมณ์เกิดมีขึ้นจำนวนมากมาย แม้แต่เหล่าศาสนิก
ของศาสนานั้นเองก็ไม่อาจกำหนดจดทั่วถึง ดังนั้น ศาสนิกแต่ละกลุ่ม แต่ละยุคสมัย คงรู้จักและเคารพบูชาเทพเจ้า
บางองค์เฉพาะที่พวกตนนับถือเท่านั้น 

อนึ่ง นามของเทพเจ้าต่างๆ ที่ปรากฏในคัมภีร์พราหมณ์นั้น บางองค์มีนามปรากฏช้ำกับนามของเทพ
ในคัมภีร์พุทธศาสนาด้วย เช่น พระอินทร์ พระพรหม พระวิษณุกรรม เป็นต้นแต่เราจะต้องเข้าใจให้ถูกว่า เทพเจ้า
ที่มีนามซ้ำกันในสองระบบนี้มีสภาพความเป็นมา และความเป็นอยู่แตกต่างกัน เพราะเกิดจากแนวความคิดแล ะ
หลักความเชื่อพ้ืนฐานที่ต่างกันนอกจากปัญหาดังกล่าวมาแล้ว ยังมีเรื่องที่ต้องทำความเข้าใจไว้ก่อนว่าเรื่องของเทพ
เจ้าในศาสนาพราหมณ์เท่าที่ปรากฏในคัมภีร์ต่างๆ นั้น มักมีความสับสน ขัดแย้ง เปลี่ยนแปลงกลับกันไปมาไม่จบ
สิ้น เช่นบางคัมภีร์ที่มีมาก่อนบอกว่า เทพองค์นี้เป็นบรรพบุรุษของเทพองค์นั้น แต่แล้วคัมภีร์บางเล่มที่แต่งใน
ภายหลังอาจบอกไปในทำนองตรงกันข้าม คือ ลูกกลายเป็นพ่อ-แม่ พ่อ-แม่เดิมกลับกลายเป็นลูกไปก็มี เข้าทำนอง
ที่ว่า คัมภีร์ใหม่แก้คัมภีร์เก่า ยิ่งแก้ก็ยิ่งสับสน  

2) ศักติในยุคปัจจุบัน : เทวีมีผู้เคารพบูชาอยู่หลากหลายวรรณะหลากหลายกลุ่มชน ด้วยความเชื่อ
ที่ว่าพระแม่เทวีคือผู้ประทานความอุดมสมบูรณ์พูนสุขให้แก่กลุ่มชนของตนที่นิยมบูชาพระแม่ ด้วยความเชื่อว่า
พระแม่ศักตินั้นจะทรงประทานพร ประทานความสุข และความม่ันใจในการใช้ชีวิตในสังคม และ มีสิทธิ มีเสียงใน
สังคมเท่าเทียมกับชนชั้นอื ่นๆ และพลังจากพระแม่ศักติ ในยุคปัจจุบันมีการบูชาพระแม่ศักติกันแพร่หลาย 
หลากหลายเชื้อชาติเพื่อขอพรศักดิ์สิทธิ์เพื่อคุ้มครองตน และทำลายผู้ที่คิดร้ายต่อตนและพวกพ้อง นอกจากนี้การ
นับถือศักติในปัจจุบันยังใช้เป็นเครื่องมือเพื่อการต่อรองการมีอำนาจการมีตัวตนในสังคมเช่ น การต่อรองเพ่ือ
อำนาจการมีตัวตนในสังคมของ “ฮิชระ” “ฮิชระ”เป็นคำเรียกของสาวประเภทสองในอินเดีย แต่ในสังคมอินเดีย
การมีเพศสภาพเป็นชายและจิตใจและการแต่งกายเป็นหญิง ทำให้คนกลุ่มนี้ถูกมองว่า ไม่ใช่ทั้งผู้หญิงและผู้ชาย 



 

 

60 วารสารโพธิศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 1 ฉบบัที่ 1 (2564) 
Bodhisastra Review Journal, Vol.1, No.1 (2021) 

คนส่วนใหญ่ในสังคมจึงไม่ให้การยอมรับ ซึ่ง “ฮิชระ”มักจะถูกขับไล่ออกจากครอบครัว เพราะการไม่ได้เป็นผู้ชาย
เต็มถือเป็นเรื่องน่ารังเกียจและเป็นที่อับอาย ทำให้ไม่มีกาศึกษาจึงต้องรวมกลุ่มอยู่ด้วยกันชุมชนเพื่อดูแลและ
ช่วยเหลือซึ่งกันและกัน “ฮิซระ” ในสังคมอินเดียถือว่าเป็นชนชั้นต่ำกว่าวรรณะจัณฑาล บางครอบครัวเมื่อรู้ว่าลูก
ตัวเองเป็น “ซระ “ มีความเสียใจ อับอายและห่วงใยในคราวเดียวกัน เพราะรู้ว่าลูกตัวเองต้องลำบากต่อไปใน
อนาคตแน่นอน หลายครอบครัวที่เป็นชนชั้นล่างจึงเอาเด็กไปฝากฝังไว้กับ “ฮิชระ” รุ่นใหญ่ให้ดูแลความเป็นอยู่
ต่อไป “ฮิชระ” เลือกที่จะก้าวข้ามเพศชายไปสู่เพศหญิง และเลือกความเป็นหญิงมาใช้พัฒนาเป็นเพศสภาพเฉพาะ
ของตนเอง และตามคติความเชื่อ พระแม่พชระเป็นมารดาผู้คุ้มครองผู้ที่มีความหลากหลายทางเพศ ได้แก่ เกย์ 
กะเทย ทอม ดี้ ชายรักชาย และ หญิงรักหญิง พระแม่พทุชระ หรือ พระแม่ผู้อุปถัมภ์ ความรักที่ไม่เป็นไปตาม
ครรลอง ซึ่งมีตำนานการกำเนิดพระแม่พหุชระ ดังนี้ 

พระแม่อุมาเทวี ได้ทรงทราบถึงความรักของมนุษย์ ว่ในโลกนี้ไม่ได้มีเพียงคู่รัก ชาย -หญิง เท่านั้น 
หากแต่ยังมีความรักในเพศเดียวกัน และกลุ่มผู้รักร่วมเพศเหล่านี้ ก็มักถูกกีดกันออกจากสังคมพระแม่อุมาเทวีจึง
แบ่งภาคมาเป็นพระเทวีพระองค์หนึ่ง มีแปดพระกร ทรงศาสตราวุธของพระแม่อุมาเทวีและพระไกรวะ ประทับบน
หลังไก่ตัวใหญ่ ติดตามด้วยบริวารสองตน คือ ชายรักร่วมเพศ และ หญิงรักร่วมเพศ เพื่อให้ความอุปถัมภ์ ปกป้อง
คุ้มครอง ตลอดจนเสริมหลังสร้างกำลังใจให้แก่ชายรักชาย และหญิงรักหญิง อีกตำนานหนึ่ง เทวนิยมยินดูก็มีการ
ผูกเรื่องให้เทวีท้องถิ่น อย่างพระแม่พหุชระสัมพันธ์กับนิกายศักติ สัมพันธ์กับพระแม่อุมาที่เป็นเจ้าแม่ที่ยิ่งใหญว่่า 
พระแม่พหุชระเกิดมาจากน้ำตาของพระแม่อุมาที่ร้องไห้เพราะความสงสารชีวิตที่เป็นชนชายขอบของสังคมฮินดู
เช่นเดียวกับที่ “ฮิชระ” ที่เป็นคนนอกวรรณะ ถูกกีดกันผลักไสออกจากสังคม กราบไหว้บูชาเทวีที่มาจวกหญิง
วรรณะสูงเพ่ือให้มีตัวตนและสถานะทางสังคม  

พระแม่พชระเป็นส่วนหนึ่งของนิกายศักติ “ฮิชระ “มักบูชารูปอวัยวะเพศหญิง 'โยนี' ในฐานะศูนย์รวม
พลังอันยิ่งใหญ่แห่งจักรวาส วัดบาสุฮาระมาตะ วัดของพระแม่พชระตั้งอยู่ในเมืองเบคจิจิในเขตเมห์ซานในรัฐคุ
ชราตประเทศอินเดีย สร้างขึ้นในปี พ.ศ. 1738 วัดตกแต่งอย่างสวยงามด้วยการแกะสลักหิน จะเห็นได้ว่าตำนาน
ของพระแม่พชระ ไม่ได้เกี่ยวข้องกับ”ฮิชระ” โดยตรง แต่แสคงถึงที่พึงทางใจและความคุ้มครองของผู้ที่มีความ
ผิดปกติทางเพศ เช่น มีสองเทศตั้งแต่กำเนิด หรือผู้ที่มีปัญหาด้านสมรรถภาพทางเพศ และการคุ้มครองการกระทำ
ทางเพศ แต่ “ฮิชระ “ นำตำนานและความเมตตาของพระแม่หชระมาสร้างความสอดคล้องความผิดปกติทางเพศ
ในรูปของจิตใจ “ฮิชระ ในสังคมยินเดียจึงถือว่าตนเองคือกลุ่มคนพิเศษที่เชื่อกันว่ามีเทพเจ้าคุ้มครองที่เหนือกว่าคน
ธรรมดาทั่วไป “ฮิซระ” จะแสดงออกโดยการแต่งกายแบบหญิงอินเดียห่มสาหรีและ บูชาพระแม่พหุชระอย่าง
เคร่งครัดวันละสามเวลาเพื่อขอพรให้ปกป้องดูแลตัวเองไม่ให้ใครมารังแก  

พื้นที่ทางสังคม กลุ่ม “ฮิซระ “ เป็นพื้นที่ซึ่งเป็นเครือข่ายของความสัมพันธ์เชิงอำนาจที่เหลื่อมล้ำ
ระหว่างกลุ่มต่างๆ ไม่ว่าจะเป็นกลุ่มสถาบัน ครอบครัว ศาสนา หรือ สังคม เมื่อสถาบันครอบครัวไม่ยอมรับ ก็ไป
พึ่งพาสถาบันศาสนาในเรื่องเทพจ้าสร้างอำนาจและวาทกรรม ส่งผลให้มีพื้นที่ไม่มากนักในสถาบันสังคมแต่ใน
ขณะเดียวกันสถาบันสังคมก็สร้างกระบวนกระทำให้เป็นคนชายขอบ ซึ่งการถูกขับให้เป็นคนชายขอบในสังคมทำ
ให้ กลุ่ม”ฮิชระ ด้อยอำนาจในการต่อรองเป็นคนไร้พ้ืนที่ต้องเผชิญความยากลำบากในสังคมในมิติต่างๆ สอดคล้อง
กับ ปิยลักษณ์ โพธิวรรณ์ อ้างจาก ฐิติวัจน์ทองแก้วและพิทักษ์ ศิริวงศ์ กล่าวว่า “การสร้างพื้นที่ทางสังคม หมายถึง 
การสร้างพื้นที่ทางความรู้สึกอันเกิดจวกการกระบวนการความสัมพันธ์เชิงอำนาจของกลุ่มต่างๆ ซึ่งเป็นผลกระทบ
จากความเหลือมล้ำในสังคม สามารถเกิดข้ึนได้ท้ังระดับสังคมย่อย เช่น ครอบครัว สถาบันการศึกษาศึกษาไปจบถึง
ระดับสังคมขนาดใหญ่ โดยคนบางกลุ่มถูกกระบวนการทางสังคมเบียดขับสู่การเป็นประชากรชายขอบ เช่น คนรัก
เพศเดียวกัน คนพิการ คนด้อยโอกาสต่าง ( ทำให้พวกเขาเหล่านั้นต้องเผชิญกับภาวะคนที่ไร้พื้นที่อย่างหลีกเลี่ยง
ไม่ได”้ การแสวงหาอำนาจในการสร้างพ้ืนที่และตัวตน ของกลุ่ม”ฮิซระ”เริ่มด้วยการอิงความเชื่อ 



 

 

61 นิติกร วิชุมา 
Nitikorn Wichuma 

ดั้งเดิมในศาสนาที่เกี่ยวกับพระแม่พชระท่ียอมรับการมีตัวตนของกลุ่ม”ฮิชระ”และวาทกรรมที่สืบเนื่อง
มาคือความพรจากพระแม่ที่ให้มาเรื่องการอวยพระและสาปแซ่ง ที่เป็นวาจาสิทธิ์ ซึ่งถือได้ว่ายกระดับคุณภาพชีวิต
ในสังคมได้ในระดับหนึ่ง เพราะคนในสังคมอินเดียที่นับถือศาสนาฮินดู มีความศรัทธาในเทพเจ้าอย่างแรงกล้าเป็น
พื้นฐาน ทำให้สิ่งเหล่านี้เป็นปัจจัยในการยอมรับเรื่องนี้ได้ ที่กล่าวมาเป็นการอำนาจการต่อรองโดยวางหน้าที่ของ
ตนเองในโครงสร้างสังคม ผ่านคติความเชื่อและวาทกรรมของพระแม่พหูชระเพื่อให้สังคมยอมรับ ซึ่ งผลที่ตามมา
คือ กลุ่ม “ฮิชระ”มีบทบาทและพื้นที่ในสังคมโดยได้รับเชิญไปฟ้อนรำและให้พรในงานแต่งและงานแรกเกิดบุตร
เพื่อความเป็นมงคลในงานสอดคล้องกับ ปิยลักษณ์ โพธิวรรณ์ กล่าวไว้ว่า “คนข้ามเพศจึงมีการจัดวางตำแหน่งที่
ทางของตัวตนผ่านกระบนการสร้างอัตลักษณ์ที่ทำให้รู ้ว่าตนเองเป็นใครมีความสัมพันธ์กับบุคคลอื่นอย่างไร 
บางครั้งคนข้ามเพศยังต้องมีการใช้อัตลักษณ์ร่วม (collective identity) เพื่อเป็นสัญลักษณ์ในการอ้างอิงความ
เป็นตัวตน และการรวมกลุ่มเพ่ือสร้างพ้ืนที่ให้กับตนเอง เมื่อเป็นเช่นนี้พื้นที่ของคนของคนข้ามเพศจึงไม่ใช่สิ่งที่เกิด
จากการกระทำของคนข้ามเพศเท่านั้น แต่เป็นการเกิดขึ้นจากการหล่อหลอมหางสังคมควบคู่กัน 
 
บทสรุป 

ศักติ เป็นสัญลักษณ์หรือหลักธรรมฝ่ายเทพเทวี ที่บ่งบอกถึงสติปัญญา เช่น พระแม่ลักษมี พระแม่กาลี 
พระแม่อุมา เป็นต้น ส่วน “เทพเจ้า” หมายถึง สถาณะของบุคคลที่มีความพิเศษ มีอำนาจดลบันดาลและให้คุณให้
โทษแก่มนุษย์ได้ ลัทธิศักติเป็นหนึ่งในลัทธิที่บูชาเทพีของศาสนาฮินดู ลัทธิศักติ คือลัทธิที่บูชาเทพี ปรัชญาของลัทธิ
ศักติมีว่า ในมหาเทพ เช่น พระศิวะ มีพลังอำนาจ 2 ชนิด คือ พลังอำนาจที่เป็นของบุรุษเพศและพลังอำนาจที่เป็น
ของสตรีเพศ เหมือนมนุษย์ผู้ชายทั่วไปย่อมมีลักษณะนิสัย 2 ลักษณะ คือลักษณะที่เป็นชาย มีความแข็งแรง กล้า
หาญ อดทน และลักษณะที่เป็นหญิง มีความอ่อนหวาน นุ่มนวล รักสวยรักงาม ขี้อาย และมี ลัทธิศักตินำพลัง
อำนาจที่เป็นของสตรีเพศมาพัฒนาเพื่อให้เกิดความอุดมสมบูรณ์แก่ โดยธรรมชาติสตรีย่อมคู่กับบุรุษ เพื่อความ
สมดุล และเพ่ือเกิดความอุดมสมบูรณ์ จำเป็นต้องมีสตรีเพศคู่กับบุรุษจึงจะสมเหตุสมผลว่าโลกเกิดขึ้นมาได้อย่างไร 
จึงจะอธิบายได้ว่าสรรพสิ่งเกิดขึ้นมาได้อย่างไร ความอุดมสมบูรณ์เกิดขึ้นมาได้อย่างไร ดังนั้น จึงต้องมีเทพเทวี
ขึ้นมาเพื่อคู่กับมหาเทพทั้ง 3 ขึ้นเพื่อเป็นการอธิบายเรื่องการกำเนิดโลก นอกจากนี้ยังมีปัจจัยที่ก่อให้เกิดแนวคิด
เรื่องศักติของเทพเจ้าฮินดูนั้น เป็นปัจจัยทางสังคมและปัจจัยทางการเมืองต่างถูกสร้างขึ้นมาจากบริบททางสังคม
และการเมือง ปัจจัยต่างๆ ทางสังคมและการเมืองเป็นตัวเร่งและมีอิทธิพลต่อการเกิดแนวคิดที่สามารถแก้ปัญหา
ทางสังคมและการเมือง  

 
เอกสารอ้างอิง 
ฐิติวัจน์ ทองแก้ว และพิทักษ์ ศิริวงศ์. (2559). การสร้างพื้นที่ทางสังคมและการดำรงอัตลักษณ์ของคนพิการที่

ทำงานในองค์กรด้านการสื่อสารโทรคมนาคม. วารสาร Veridian E-Journal. Silpakorn University 
ฉบับภาษาไทย สาขามนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ และศิลปะ, 9(3), 1443-1462. 

นักรบ นาคสุวรรณ์. (2562). พระแม่พหุชระ เทพผู้คุ้มครองความหลากหลายทางเพศ. กรุงเทพฯ: วิทยาลัยดุสิต
ธานี. 

บุญเย็น วอทอง. (2550). เทพเจ้า. กรุงเทพฯ: แม่คำผาง.  
ปิยลักษณ์ โพธิวรรณ์, มณีมัย ทองอยู่ และเยาวลักษณ์ อภิชาติวัลลภ. (2554). ผลจากการเปลี่ยนแปลงสู่การ

พัฒนาตัวตนคนข้ามเพศ. วารสารวิจัย มข. สาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์, 1(1), 79-94. 
พระยาอนุมานราชธน (เสฐียร โกเศศ). (2507). ลัทธิของเพ่ือน ฉบับสมบูรณ์. พระนคร: ก้าวหน้า.  
ราชบัณฑิตยสถาน. (2542). พจนานุกรมศัพท์ศาสนาสากลอังกฤษ-ไทย. กรุงเทพฯ: อรุณการพิมพ์.  



 

 

62 วารสารโพธิศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 1 ฉบบัที่ 1 (2564) 
Bodhisastra Review Journal, Vol.1, No.1 (2021) 

วีระชัย โชคมุกดา. (2554). พลิกแดนภารตะ ประวัติศาสตร์อินเดีย อารยธรรมตะวันออกที่ไม่มีวันล่มสลาย. 
กรุงเทพฯ: ยิปซี  

ศุภมาศ เชยศักดิ์. (2552). เทวีมาหาตมยะ: การบูชาสรรเสริญเทวีในวรรณคดีสันสกฤต. (อักษรศาสตรมหาบัณฑิต, 
จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย).  

สิริลักษ์ จินตนะดิลกกุล. วัดแขกสีลม. สืบค้นจาก http://leisure.mweb.co.th/walk/temple_000630.html.  
สุมาลี มหณรงค์ชัย. (2546). ฮินดู-พุทธ จุดยืนที่แตกต่าง. กรุงเทพฯ: สุขภาพใจ.  
เสถียร พันธรังษี. (2542). ศาสนาเปรียบเทียบ. (พิมพ์ครั้งที่ 8). กรุงเทพฯ: สุขภาพใจ.  
Kanodia, K. (2016). Bahuchara Mata. Intermountain West. Journal of Religious Studies, 7(1), 87-

119. 
Penrose, W. (2001). “Hidden in History: Female Homoeroticism and Women of a Third Nature”, 

in the South Asian Past. Journal of the History of Sexuality, 10(1), 3-39. 
 
 


