
วารสารโพธิศาสตรป์ริทรรศน์ 
BRJ: Bodhisastra Review Journal 

 

วารสารโพธศิาสตรป์รทิรรศน์, 2564. 1(1): 13-24 
Bodhisastra Review Journal, 2021. 1(1): 13-24 

Academic Article 

รบับทความ: 11 มกราคม 2564; แก้ไขบทความ: 19 มิถนุายน 2564; ตอบรบัตีพิมพ:์ 25 มิถนุายน 2564 
Received 11 January 2021; Revised 19 June 2021; Accepted 25 June 2021 

Benefits of Buddhist Disciplines in Mangala Sutta 
 

Phramaha Ampol Dhanapañño (Chaisaree)1* 
1Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 
*Corresponding author. E-mail: Ampol.cha@mcu.ac.th 

 
ABSTRACT 

This article aims to study the benefits of discipline in the Mongkol Sutta. The results of 
the study found that The Lord Buddha said that auspiciousness is the cause of progress in life. 
It is a practice that must be done and must be practiced in order. Therefore, there are 38 
auspicious factors such as not associating with fools, associating only with graduates, giving alms, 
practicing Dhamma, etc. The auspicious sutta shows the process of training and developing 
oneself to perfection. Both theory and practice encourage humans to develop themselves. 
Therefore, it creates intellectual progress in life at both the worldly level and the worldly level. 
Until the highest level in Buddhism is called nirvana. The discipline in the Mongkol Sutta is the 
discipline that has been studied well. It is considered one of the 38 auspicious qualities. 

 
Keywords: Benefits, Discipline, Mangala Sutta 
  

mailto:Ampol.cha@mcu.ac.th


 

 

14 วารสารโพธิศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 1 ฉบบัที่ 1 (2564) 
Bodhisastra Review Journal, Vol.1, No.1 (2021) 

ประโยชน์ของความมีวินัยในมงคลสูตร 
 

พระมหาอำพล ธนปญฺโญ (ชัยสารี)1* 
1มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ประเทศไทย 

*Corresponding author. E-mail: Ampol.cha@mcu.ac.th  
 

บทคัดย่อ 
บทความนี้มุ่งศึกษาประโยชน์ของความมีวินัยในมงคลสูตร ผลการศึกษาพบว่า พระพุทธองค์ทรงตรัส

มงคลคือเหตุแห่งความเจริญก้าวหน้าของชีวิตที่เป็นข้อปฏิบัติต้องทำต้องปฏิบัติให้ได้จริงเป็นลำดับไป จึงจะเป็น
มงคลมี 38 ประการ เช่น การไม่คบคนพาล คบแต่บัณฑิต การให้ทาน การประพฤติธรรม เป็นต้น มงคลสูตรแสดง
กระบวนการของการฝึกฝนอบรมและพัฒนาตนให้สมบูรณ์ครบถ้วน ทั้งภาคทฤษฎีและภาคปฏิบัติส่งเสริมให้มนุษย์
สามารถพัฒนาตนเอง จึงเป็นเหตุสร้างความเจริญก้าวหน้าทางสติปัญญาของชีวิต ทั้งในระดับโลกียะและใน
ระดับโลกุตตระ จนถึงขั้นสูงสุดในทางพระพุทธศาสนา ที่เรียกว่า พระนิพพาน วินัยในมงคลสูตร วินัยที่ศึกษามาดี 
ถือว่าเป็นอุดมมงคลข้อหนึ่งในบรรดามงคล 38 ประการ  

 
คำสำคัญ: ประโยชน์, ความมีวินัย, มงคลสูตร 
 

© 2021 BRJ: Bodhisastra Review Journal 

บทนำ  
ในครั้งพุทธกาลนั้น พระพุทธเจ้าทรงส่งภิกษุทั้งหลายให้ไปเที่ยวประกาศพระศาสนาในทิศต่างๆ เมื่อมีผู้

เชื่อและเลื่อมใสในพระพุทธศาสนามากข้ึน และเม่ือมีผู้ที่ศรัทธาเข้ามาสู่พระพุทธศาสนามากข้ึนเรื่อยๆ (แสวง อุดม
ศรี, 2559) ต่อมาจึงเริ่มมีผู้ประพฤติไม่ดีเข้ามาบวชในศาสนาของพระองค์ ซึ่งได้กระทำในสิ่งที่ไม่สมควรขึ้น พระ
บรมศาสดาสัมมาสัมพุทธเจ้าจึงทรงได้บัญญัติพระวินัยขึ้น เพื่อป้องกันความเสื่อมเสียอันจะปรากฏแก่พระศาสนา 
และเป็นแบบอย่างแห่งการประพฤติพรหมจรรย์ในพระพุทธศาสนา การบัญญัติสิกขาบทจึงเป็นปฐมบทของพระ
วินัย สังคมสงฆ์ จุดเริ่มต้นที่มีแนวความคิดที่จะปฏิรูปสังคมอินเดียสมัยพุทธกาลที่ผูกโยงชนชั้นทางสังคมเอาไว้กับ
ระบบวรรณะที่ไม่มีความเป็นธรรมจนคนวรรณะต่ำอย่างวรรณะศูทร ไม่สามารถท่ีจะพัฒนาตัวเองได้ พระพุทธเจ้า
ทรงจำลองรูปแบบการปกครองเพื่อให้สังคมได้อยู่ด้วยกันอย่างผาสุก โดยมีรูปแบบของการปกครองสงฆ์ เป็น
เหมือนเมืองจำลองให้กับสังคมอื่นๆ นำไปประยุกต์ใช้ ตลอดไปถึงวิวัฒนาการทางประวัติศาสตร์ของวงการสงฆ์ 
อย่างน่าสนใจ (พระรังสรรค์ คุณสาโร (ตุ้มม่วง), 2549) 

คำว่า “วินัย” ที ่นำมาใช้ในพระพุทธศาสนาช่วงต้น หมายถึง พุทธบัญญัติเกี ่ยวกับระเบียบปฏิบัติ
ขนบธรรมเนียมประเพณีวิถีชีวิตและวิธีดำเนินกิจหน้าที่ของภิกษุสงฆ์และภิกษุณีสงฆ์ ต่อมา  คำว่า วินัย ได้มี
ความหมายที่กว้างขวางออกไปมาก กล่าวคือ คำว่า “วินัย” มิใช่เป็นเพียงพุทธบัญญัติเกี่ยวกับระเบียบปฏิบัติ
ขนบธรรมเนียมประเพณีวิถีชีวิตและวิธีดำเนินกิจหน้าที่ของภิกษุสงฆ์และภิกษุณีสงฆ์เท่านั้น แต่ยังสามารถนำไปใช้
เป็นเครื่องมือในการจัดระเบียบ ความประพฤติความเป็นอยู่ของคน และกิจกรรมของหมู่ชนที่นอกเหนือไปจาก
ภิกษุสงฆ์และภิกษุณีสงฆ์ได้อีกด้วย ดังนั้น ความหมายของวินัยจึงมีอยู่ 2 อย่าง คือ 1) การฝึกให้มีความประพฤติ
และความเป็นอยู่เป็นระเบียบแบบแผน หรือ การบังคับควบคุมตนให้อยู่ในระเบียบแบบแผน รวมทั้งการใช้
ระเบียบแบบแผนต่างๆ เป็นเครื่องจัดระเบียบ ความประพฤติ ความเป็นอยู่ของคน และกิจกรรมของหมู่ชน  2) 
ระเบียบแบบแผนกฎเกณฑ์ ข้อบังคับต่างๆ ที่วางลงไว้เป็นหลักหรือเป็นมาตรฐานสำหรับใช้ฝึกคน หรือใช้บังคับ
ควบคุมตน ตลอดจนเป็นเครื่องจัดระเบียบความประพฤติ ความเป็นอยู่ของคนและกิจการของหมู่ชนให้เรียบร้อยดี
งาม (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2542) 

mailto:Ampol.cha@mcu.ac.th


 

 

15 พระมหาอำพล ธนปญฺโญ (ชัยสารี) 
Phramaha Ampol Dhanapañño (Chaisaree) 

สำหรับวินัยนี้ จัดแบ่งได้เป็น 2 ประเภทใหญ่ คือ วินัยของคฤหัสถ์เรียกว่า “อาคาริยวินัย” และวินัยของ
บรรพชิตเรียกว่า “อนาคาริยวินัย” คำว่า วินัย สำหรับบรรพชิตมีความหมายครอบคลุมเรื่องเกี่ยวกับความเป็นอยู่
ด้านนอกของพระภิกษุท้ังหมดเริ่มตั้งแต่การกำหนดคุณสมบัติ สิทธิ หน้าที่ วิธีรับ และวิธีฝึกอบรมสมาชิกใหม่ เป็น
ต้น ในสังคมปัจจุบันกฎหมายเข้ามาควบคุมพฤติกรรมของมนุษย์ กฎหมาย หมายถึง กฎเกณฑ์ท่ีผู้มีอำนาจตราขึ้น
เพื่อใช้บังคับบุคคลให้ปฏิบัติตามเป็นการทั่วไป ผู้ใดไม่ปฏิบัติตามย่อมได้รับผลร้าย กฎหมายอาจตราขึ้นเพ่ือ
กำหนดระเบียบแห่งความสัมพันธ์ระหว่างบุคคลหรือระหว่างบุคคลกับรัฐ กฎหมายจึงเข้ามาเกี่ยวข้องกับชีวิต
มนุษย์ๆ จำเป็นต้องศึกษากฎหมาย เพื่อให้ทราบถึงสิทธิหน้าที่ของตนเองอันพึงมีพึงได้ตามกฎหมาย เพื่อจะได้
ปฏิบัติตามกฎหมายได้อย่างถูกต้อง (สำนักงานราชบัณฑิตยสภา, 2554)  

มนุษย์เป็นสัตว์สังคม (Social animal) โดยเขาเชื่อว่า โดยสภาพธรรมชาติของมนุษย์แล้วจะต้องมีชีวิต
ร่วมกับบุคคลอื่นๆ มีการติดต่อสัมพันธ์ซึ่งกันและกัน ไม่สามารถดำรงชีวิตอยู่อย่างอิสระตามลำพังได้ สังคมจึง
เกิดขึ้น อริสโตเติลยังย้ำอีกว่า มนุษย์เพียงคนเดียวนั้นไม่สามารถสืบเชื้อสาย ไม่สามารถป้องกันตัวเอง และไม่
สามารถหาเลี้ยงชีพอยู่ได้นาน (ธรรมนูญ เพ็งทอง , 2563) มนุษย์ไม่ว่าจะเป็นเพศใด ปฏิเสธไม่ได้เลยว่าต้องการ
ความสุข ความร่ำรวย ความสมบูรณ์ในทุกๆ ด้าน ไม่ว่าจะเป็นทางด้านครอบครัว สังคม เศรษฐกิจ หน้าที่การงาน 
พูดอย่างเข้าใจได้โดยง่าย ก็คือ เป็นมนุษย์สำเร็จรูปเปรียบเช่น อาหารสำเร็จรูปที่เรารับประทานได้โดยง่าย ไม่มี
พิธีรีตองอันยุ่งยาก แต่ทุกคนมองข้ามหลักความเป็นจริงของชีวิต คือ ความเป็นอนิจจัง ความไม่ เที่ยง ความไม่
แน่นอน บางคนจึงใช้ชีวิตด้วยความประมาทขาดหลักในการดำเนินชีวิต นั่นก็คือ หลักของศีลและหลักกฎหมาย
นั่นเอง จะเห็นได้จากข่าวสารทางสื่อต่างๆ ไม่ว่าจะเป็นสื่อหนังสือพิมพ์ สื่อออนไลน์เกือบทุกประเภทนำเสนอขา่ว
อาชญากรรมทุกวัน ไม่ว่าจะเป็นการฆ่าหั่นศพยัดกระเป๋าใส่เสื้อผ้า ฆ่าหั่นศพโยนทิ้งน้ำ ฆ่าโบกปูน ฆ่านั่งยางแล้ว
เผาทำลายศพ ฆ่ายกครัว ข่าวการลักทรัพย์ การโจรกรรมเงินจากตู้เอทีเอ็ม การปล้นทรัพย์จากร้านสะดวกซ้ือต่างๆ 
ข่าวชู้สาว ค้ายาเสพติด และข่าวอื่นๆ ที่เป็นการกระทำผิดศีล 5 อันเป็นศีลเบื้องต้นที่มนุษย์ทุกคนพึงประพฤติ
ปฏิบัติ แต่ละเลยไม่ใส่ใจหรือสนใจนำไปปฏิบัติ อันก่อให้เกิดปัญหาในครอบครัว และมีผลกระทบโดยตรงทาง
สังคม ตลอดจนเป็นปัญหาระดับชาติที่ผู้นำของประเทศต้องเข้ามาแก้ ไขปรับปรุงพฤติกรรมของมนุษย์ เพราะ
ประชาชนในประเทศเป็นทรัพยากรมนุษย์ ที่ผู้นำประเทศจะเพิกเฉยไม่ได้ อาจกล่าวได้ว่า หากมนุษย์อยู่ในกรอบ
ของศีลและกรอบของกฎหมาย ไม่กระทำผิดกฎหมายบ้านเมือง ก็จะเป็นการฝึกตนควบคุมตนให้มีความประพฤติที่
ดี รวมทั้งการจัดระเบียบความเป็นอยู่ของตน และกิจการของหมู่ชนให้เรียบร้อยดีงาม  

ดังนั้น กฎหมายและวินัยมีความสำคัญต่อการจัดระเบียบสังคม ไม่ว่าจะเป็นสังคมของคฤหัสถ์หรือสังคม
สงฆ์ โดยเฉพาะสังคมสงฆ์นั้น ถือว่าเป็นสังคมตัวอย่างที่นำเอาหลักของวินัยมาใช้อย่างได้ผล ทำให้มองเห็นว่า กฎ 
ระเบียบ กติกา เป็นเครื่องมือสนับสนุนการดำเนินไปสู่จุดมุ่งหมายสูงสุดสำหรับชีวิตได้ วินัย จะแยกสังคมออกเป็น 
2 แบบ คือ สังคมอนาคาริยวินัย และสังคมอาคาริยวินัย สำหรับอนาคาริยวินัย คือ วินัยของนักบวช มุ่งไปที่ตัว
สิกขาบท ทั้งท่ีอยู่ในพระปาติโมกข์ และท่ีไม่ได้อยู่ในพระปาติโมกข์ ส่วนอาคาริยวินัย คือ วินัยของผู้ครองเรือนเป็น
โครงสร้างของสังคมคฤหัสถ์ซึ่งไม่เข้มงวดเหมือนกับสังคมสงฆ์แต่ก็มีสิ่งที่เป็นแกนหลักอย่าง เช่น อาจยึดเอาศีล 5 
หลักกุศลกรรมบถ 10 เป็นแกนหลักก็ได้ พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติหลักธรรมคำสอนที่ได้สะท้อนถึงระเบียบ 
ข้อบังคับที่ไม่ควรประพฤติ ไว้ให้แก่พุทธบริษัทของพระองค์ อันเป็นเกณฑ์ในการปฏิบัติที่เหมาะสมตามสมควรแก่
ภาวะของบุคคลอีกด้วย (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2538) 

ความมีวินัยแม้ไม่ใช่หลักธรรมที่ถือว่าสูงสุดในพระพุทธศาสนาแต่ก็ได้รับการยกย่องว่าเป็นหลักธรรมอัน
เป็นมงคลสูงสุดอย่างหนึ่ง ดังพระพุทธพจน์ว่า “วินโย จ สุสิกฺขิโต เอตมฺมงฺคลมุตฺตมํ” แปลความว่า วินัยที่ศึกษาดี
แล้วนี้เป็นมงคลอันสูงสุด เพื่อให้พุทธบริษัททั้งหลายได้มีวินัยมีระเบียบกฎเกณฑ์ สำหรับควบคุมความประพฤติ
ทางกายวาจาให้เรียบร้อยดีงามของหมู่คณะในการอยู่ร่วมกัน วินัยจึงช่วยให้คนห่างจากความชั่วร้ายทั้งหลาย แต่
ถ้าขาดระเบียบวินัย ต่างคนต่างทำตามใจตน ก็จะทำให้ไม่มีความสงบสุข การงานก็จะเสียผล เป็นเหตุให้เกิดความ



 

 

16 วารสารโพธิศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 1 ฉบบัที่ 1 (2564) 
Bodhisastra Review Journal, Vol.1, No.1 (2021) 

เสื่อมศรัทธามากขึ้น เพราะสภาพความประพฤติผิดพระธรรมวินัยของพระสงฆ์นั้น เป็นปัจจัยที่ส่งผลต่อความ
เลื่อมใสศรัทธาของพุทธศาสนิกชน (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต ), 2538) จากที่กล่าวข้างต้น บทความนี้จึงมุ่ง
ศึกษาประโยชน์ของความมีวินัยในมงคลสูตร โดยมีรายละเอียด ดังต่อไปนี้ 
 
ความเป็นมามงคลสูตรในพระพุทธศาสนา 

ในประเทศอินเดีย ซึ่งในสมัยพุทธกาลเรียกว่า “ชมพูทวีป” ประชาชนเป็นจำนวนมากต่างพากันชุมนุมใน
สถานที่ต่างๆ เช่น สถานที่ใกล้ประตูเมืองบ้าง สถานที่ราชการบ้าง มีการมอบทรัพย์สินเงินทองเพื่อจ้างให้คนเล่า
เรื่องต่างๆ มีเรื่องนางสีดา เป็นต้น ซึ่งเรื่องเล่าบางเรื่องต้องใช้เวลาประมาณ 4 เดือน ถึงจะจบ วันหนึ่งขณะที่การ
ชุมนุมกำลังมีการอภิปรายเป็นไปอย่างครึกครื้นนั้น ไม่มีใครคาดคิดได้มีผู้เสนอคำถามข้ึนมากลางที่ประชุมอภิปราย
นั้นว่า “อะไรหนอ? เป็นมงคล อารมณ์ที่ทราบแล้วหรือ? เป็นมงคล ใครรู้จักมงคล?” (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2554) 

ในลำดับนั้นมีนักอภิปรายผู้หนึ่งนามว่า ทิฎฐมังคลิกะ เสนอความคิดเห็นในที่ชุมนุมนั้นว่า “รูปที่ตาเห็นนี้
แหละเป็นมงคล เมื่อเราตื่นแต่เช้าตรู่ได้เห็นนกบินเป็นฝูงๆ พระอาทิตย์ขึ้น ต้นไม้เขียวๆ เด็กเล็กๆ น่ารัก สิ่งที่เรา
เห็นนี้แหละเป็นมงคล” พอนายทิฎฐมังคลิกะกล่าวจบลง นักอภิปรายอีกท่านหนึ่งนามว่า สุตมังคลิกะ พอได้ฟัง
ดังนั้น จึงกล่าวตอบทันทีว่า ช้าก่อน ท่านทั้งหลาย อย่าเพิ่งเชื่อที่นายทิฎฐมังคลิกะกล่าวนั้นเป็นไปไม่ได้ ถ้าสิ่งที่ตา
เห็นเป็นมงคลแล้ว เวลาเรามองเห็นอุจจาระปัสสาวะ คนเป็นโรค สิ่งเหล่านี้ก็ต้องเป็นมงคลด้วยซิ มันจะเป็นไปได้
อย่างไร (พระมหาสมชาย ฐานวุฑฺโฒ, 2557)  

เพราะฉะนั้น รูปที่เห็นแล้ว จึงไม่เป็นมงคล เสียงที่ฟังแล้วต่างหากเป็นมงคล เสียงที่สมมติว่าเป็นมงคลยิ่ง 
ชื่อว่า เสียงที่ฟังแล้ว คือ คนบางคนในโลกนี้ ลุกขึ้นแต่เช้าตรู่ ได้ยินว่า” เจริญแล้ว” บ้างว่า “กำลังเจริญ” บ้างว่า 
“เต็มแล้ว” บ้างว่า “ขาว” บ้างว่า “ใจดี” บ้างว่า “สิริ” บ้างว่า “สิริเจริญ” บ้าง เรียกว่าเสียงที่ฟังแล้วนั่นแหละ
เป็นมงคล” เมื่อนายสุตมังคลิกะอภิปรายจบลงเท่านั้น ชายผู้หนึ่งนามว่า มุตมังคลิกะ ได้อภิปรายแย้งทันทีว่า 
เป็นไปไม่ได้หรอก ถ้าเสียงที่หูได้ยินเป็นมงคล อย่างนั้นเวลาที่เราได้ยินเสียงคนด่ากัน คนขู่ตะคอก คนพูดโกหก 
เสียงเหล่านี้ก็จะเป็นมงคลด้วยหรือ เพราะฉะนั้น เสียงที่ฟังแล้วจึงไม่เป็นมงคล อารมณ์ที่ทราบแล้วต่างหากเป็น
มงคล กลิ่นรสโผฏฐัพพะที่สมมติว่า เป็นมงคลยิ่ง ชื่อว่าอารมณ์ที่ทราบแล้ว คือ คนบางคนในโลกนี้ ลุกขึ้น แต่
เช้าตรู่ ดมกลิ่นดอกไม้มีกลิ่นดอกปทุม เป็นต้นหรือเคี้ยวไม้เพ่ือชำระฟันอันขาว หรือจับต้องปฐมพีจับต้องข้าวกล้า
อันเขียวสด ดอกไม้หรือผลไม้หรือนุ่งผ้าขาว หรือโพกผ้าโพกขาว หรือดมกลิ่น ลิ้มรส ถูกต้องโผฏฐัพพะเช่นนั้น
อย่างใดอย่างหนึ่ง ซึ่งสมมติว่าเป็นมงคลยิ่งนี้ เรียกว่า อารมณ์ที่ทราบแล้วเป็นมงคล 

ในบรรดาผู้เสนอแนวคิดทั้ง 3 คนนี้ ต่างก็ไม่มีใครสามารถที่จะทำให้อีกสองฝ่ายยินยอมได้บรรดามหาชน
ทั้งหลาย พวกใดที่ยอมรับคำของทิฎฐมังคลิกะ พวกนั้นก็ถือว่ารูปที่เห็นแล้วเท่านั้นเป็นมงคล พวกใดยอมรับคำของ
สุตมังคลิกะ พวกนั้นก็ถือว่าเสียงที่ได้ยินเท่านั้นเป็นมงคล และพวกใดยอมรับคำของมุตะมังคลิกะ พวกนั้นก็ถือว่า
สิ่งที่ทราบเท่านั้นเป็นมงคล ข้อวิพากษ์วิจารณ์ในเรื่องมงคลได้แผ่ขยายตัวออกไปอย่างกว้างขวางทั่วแคว้น ในบ้าน 
ในสภา ในสโมสร ในหมู่คนเดินทาง 

ปัญหาเรื่องมงคลได้ถูกนำขึ้นมาถกเถียงกันอยู่ทั่วไป ไม่เฉพาะมนุษย์แม้พวกเทวดาได้ยินมนุษย์ถกเถียงกัน
ก็นำเรื่องมงคลมาถกเถียงกันบ้าง ตั้งแต่เทวดารักษามนุษย์ ภุมมเทวดา อากาศเทวาตลอดจนเทวดาบนสวรรค์ทั้ง 
6 ชั้น จนถึงพรหมโลก ต่างก็นำเรื ่องมงคลมาถกเถียงกัน ปัญหามงคลนี้ ได้กลายเป็นมงคลโกลาหล ร่ำลือกัน
กระฉ่อนไปหมด ทั่วทั้งมนุษยโลก เทวโลก พรหมโลก แต่ก็ไม่มีใครชี้ขาดได้ว่าอะไรเป็นมงคลของชีวิต 12 ปีผ่านไป
ด้วยความชุลมุนวุ่นวาย ครั้นแล้วได้มีผู้นำปัญหาเรื่องนี้เข้าไปทูลถามพระพุทธเจ้า ซึ่งขณะนั้นกำลังประทับอยู่ที่เช
ตวันมหาวิหาร พระพุทธองค์จึงทรงแสดงหลักมงคลทางพระพุทธศาสนาให้พระสงฆ์และประชาชนฟัง เมื่อพระ



 

 

17 พระมหาอำพล ธนปญฺโญ (ชัยสารี) 
Phramaha Ampol Dhanapañño (Chaisaree) 

พุทธองค์ทรงเทศนามงคลเสร็จ ปัญหาเรื่องมงคลซึ่งก่อความยุ่งยากสับสนแก่มหาชนอยู่ถึง 12 ปีแล้วนั้น ก็เป็นอัน
สิ้นสุดยุติลงโดยเด็ดขาด (ปิ่น มุทุกันต์, 2555) 

1. ความเป็นมาของวินัยในมงคลสูตร 
ความเป็นมาของความมีวินัยที่ปรากฏในมงคลสูตร การมีวินัย (วินโย จ สุสิกฺขิโต) ถือว่าเป็นอุดมมงคล

ข้อหนึ่งในบรรดามงคล 38 ประการ 25 ในพระพุทธศาสนา มงคล จึงเป็นหลักการ วิธีการ และหนทางแห่งความ
เจริญก้าวหน้าของชีวิต พระผู้มีพระภาคเจ้าตรัสไว้ในมงคลสูตร แห่งขุททกนิกาย ธรรมบท ซึ่งเป็นพระสูตรที่
พระพุทธเจ้า ทรงแสดงหลักธรรม เพื่อเป็นแนวปฏิบัติให้บุคคล รอดพ้นจากความทุกข์ยาก รอดพ้นจากความชั่ว
ร้ายต่างๆ และประสบความสุข ตั้งแต่ชั ้นโลกิยะ จนถึงชั้นโลกุตตระ ซึ่งถือได้ว่า เป็นคู่มือสำหรับใช้ในการ
ปรับเปลี่ยนพฤติกรรม จากความไม่ดีงาม ไปสู่ความดีงาม ได้อย่างสิ้นเชิงเพื่อความเจริญสติปัญญา และหลักการ
ปฏิบัติที่เป็นรูปธรรม ซึ่งได้ทรงแสดงมงคลสูตรนี้แก่พระอานนท์อีกครั้งหนึ่งซึ่งพระอานนท์ก็ได้จดจำไว้ แล้วได้มา
ท่องให้ฟังในที ่ประชุมสงฆ์ในการทำสังคายนาครั ้งที ่หนึ ่ง เมื ่อพระพุทธเจ้านิพพานแล้ว 3 เดือน เมื่อ
พระพุทธศาสนาล่วงมาได้ประมาณ 452 ปี ได้มีการบันทึกพระไตรปิฎกลงในใบลาน ที่อาโลกวิหาร อันเป็น
สังคายนาครั้งที่ 5 ในประเทศศรีลังกา ซึ่งในพระสูตรนี้ เราก็ได้ศึกษากันสืบมาว่า พระพุทธเจ้าตรัสมงคลไว้ถึง 38 
ประการ ไว้ดังต่อไปนี้ คือ 

1) อเสวนา จ พาลานํ    การไม่คบคนพาล    
2) ปณฺฑิตานญฺจ เสวนา   การคบบัณฑิต  
3) ปูชา จ ปูชนียานํ    การบูชาบุคคลที,่ควรบูชา   
4) ปฏิรูปเทสวาโส จ    การอยู่ในปฏิรูปประเทศ 
5) ปุพฺเพ จ กตปุญฺญตา   การได้สั่งสมบุญมาก่อน  
6) อตฺตสมฺมาปณิธิ จ    การตั้งตัวถูกทาง 
7) พาหุสจฺจญฺจ    ความคงแก่เรียน   
8) สิปฺปญฺจ     การมีศิลปะ 
9) วินโย จ สุสิกฺขิโต    การมีวินัยดี   
10) สุภาสิตา จ ยา วาจา   การพูดวาจาสุภาษิต 
11) มาตาปิตุอุปฏฺฐานํ   การบำรุงมารดาบิดา  
12) ปุตฺตสงฺคโห    การเลี้ยงดูบุตร 
13) ทารสงฺคโห    การเลี้ยงดูภรรยา   
14) อนากุลา จ กมฺมนฺตา   การทำงานไม่ค่ังค้าง 
15) ทานญฺจ     การบำเพ็ญทาน    
16) ธมฺมจริยา จ    การประพฤติธรรม 
17) ญาตกานญฺจ สงฺคโห   การสงเคราะห์ญาติ  
18) อนวชฺชานิ กมฺมานิ   การทำงานไม่มีโทษ 
19) อารตี วิรตี ปาปา    การงดเว้นการทำบาป  
20) มชฺชปานา จ สญฺญโม   การเว้นดื่มน้ำเมา 
21) อปฺปมาโท จ ธมฺเมสุ   ความไม่ประมาท  
22) คารโว จ     การมีสัมมาคารวะ 
23). นิวาโต จ    การถ่อมตัว    
24) สนฺตุฏฐี จ    ความสันโดษ 
25) กตญฺญุตา    ความกตัญญ ู    



 

 

18 วารสารโพธิศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 1 ฉบบัที่ 1 (2564) 
Bodhisastra Review Journal, Vol.1, No.1 (2021) 

26) กาเลน ธมฺมสฺสวนํ   การฟังธรรมตามกาล 
27) ขนฺตี จ     ความอดทน    
28) โสวจสฺสตา    การเป็นคนว่าง่าย 
29) สมานญฺจ ทสฺสนํ    การได้เห็นสมณะ    
30) กาเลน ธมฺมสากจฺฉา   การสนทนาธรรมตามกาล 
31) ตโป จ     การบำเพ็ญตบะ     
32) พฺรหฺมจริยญฺจ    การประพฤติพรหมจรรย์ 
33) อริยสจฺจาน ทสฺสนํ   การเห็นอริยสัจ   
34) นิพฺพานสจฺฉิกิริยา จ   การบรรลุพระนิพพาน 
35) ผุฏฐสฺส โลกธมฺเมหิ   จิตไม่หวั่นไหวด้วยโลกธรรม  
36) อโสกํ     จิตไม่เศร้าโศก 
37) วิรชํ     จิตไม่กำหนัด     
38) เขมํ     จิตหลุดพ้น (เกษม) 
ธรรมะในมงคลสูตรทั้ง 38 ประการดังกล่าวนี้ เป็นขบวนการช่วยให้บุคคลสามารถเปลี่ยนแปลง

พฤติกรรมจากไม่ดีไปสู่พฤติกรรมที่ดีได้แน่นอน เพราะเป็นหลักคำสอนที่สอนให้บุคคลปรับเปลี่ยนพฤติกรรม ตั้งแต่
ระดับข้ันต่ำ จนถึงขั้นสูงสุด บรรลุถึงโลกุตตรธรรม หมดทุกข์โดยสิ้นเชิง จึงนับได้ว่า เป็นหลักธรรมสำหรับกลับตน
ของบุคคลที่ประพฤติผิดพลาดได้อย่างยอดเยี่ยม และไม่ต้องกลับมารับความทุกข์ความทรมานอีกต่อไปดังที่กลา่ว
มาแล้วว่า มงคล คือ หนทางแห่งความเจริญความก้าวหน้าของชีวิตด้วยเหตุนี้เองพระพุทธเจ้า ผู้ทรงรู้ เห็นสิ่งทั้ง
ปวงตามความเป็นจริงจากการตรัสรู้ของพระองค์ จึงได้ตรัสมงคล 38 ประการ ในพระพุทธศาสนาอันเปรียบเสมือน
บันใดที่ย่างข้ึนไปสู่ความก้าวหน้าของชีวิตตามลำดับถึง 38 ขั้น 

2. วินัย  
จึงเป็นข้อหนึ่งในมงคล 38 ประการ ในพระไตรปิฎกได้กล่าวถึงวินย หรือ วินัยมี 2 อย่าง  คือ อนา

คาริยวินัย วินัยของบรรพชิตหรือวินัยผู้ที่ไม่ได้อยู่ครองเรือนบัญญัติปาริสุทธิศีล 4 เป็นเครื่องกำกับ โดยประการที่
ตนดำรงอยู่ในเพศบรรพชิตศึกษาอยู่บรรลุความเป็นพระอรหัต ชื่อว่าศึกษาดีแล้ว เพราะมงคลเป็นเหตุให้บรรลุโล
กิยสุข และโลกุตตรสุข และ อาคาริยวินัย วินัยของผู้ครองเรือน บัญญัติวินัยข้อนี้ให้มีความสำคัญด้วยการกำหนด
คุณแห่งความประพฤติ เพราะนำมาซึ่งประโยชน์เกื้อกูล และความสุขในโลกท้ังสอง  
 
ความสำคัญของมงคลสูตร 

สังคมมนุษย์ มีสิ่งที่เหมือนกันอยู่อย่างหนึ่งก็คือ ทุกคนต้องการความสุขความเจริญก้าวหน้า ไม่ต้องการ
ความทุกข์ ความเสื่อม ไม่ว่าจะเป็นคนในสังคมใด ชาติใด ภาษาใดหรือวัยใด ก็ล้วนแต่รักสุขเกลียดทุกข์ด้วยกัน
ทั้งสิ้น จึงได้พยายามแสวงหาสิ่งที่ตนต้องการ และหลีกให้พ้นจาก สิ่งที่ตนไม่ประสงค์ โดยได้ดำเนินการทุกวิถีทาง
เพื่อให้บรรลุเป้าหมายของตนๆ ไปจนตลอดชีวิต แต่ว่าบางคนก็ประสบความสำเร็จตามที่ตนต้องการ บางคน
ประสบความสำเร็จเป็นส่วนใหญ่ ล้มเหลวเป็น ส่วนน้อย บางคนก็ประสบความสำเร็จเพียงบางส่วนเท่านั้น ส่วน
ใหญ่ล้มเหลว และบางคนล้มเหลวโดยประการทั้งปวง ไม่ประสบความสำเร็จตามที่ตนมุ่งหวังในชีวิตเลย ทั้งนี้ ก็
เพราะว่าเป้าหมายและการกระทำของแต่ละคนไม่เหมือนกัน 

ด้วยเหตุนี ้เอง มนุษย์ในทุกสังคมตั ้งแต่สมัยโบราณมาจนถึงปัจจุบัน จึงพยายามแสวงหาทางแห่ง
ความก้าวหน้าของชีวิตด้วยวิธีการต่างๆ ตามที่ตนเห็นว่าถูกต้อง บางคนก็แสวงหาได้อย่างถูกต้อง แต่บางคนก็ไม่
อาจจะพบได้ แล้วก็เกิดการถกเถียงนำมาสนทนากันหรืออภิปรายกันขึ้นว่า “อะไรคือมงคล” การถกเถียงกันว่า
อะไรคือ มงคลนั้น มีการถกเถียงกันมาก่อนที่พระพุทธเจ้าจะตรัสเรื่องมงคลในพระพุทธศาสนา กล่าวกันตาม



 

 

19 พระมหาอำพล ธนปญฺโญ (ชัยสารี) 
Phramaha Ampol Dhanapañño (Chaisaree) 

ประวัติศาสตร์ว่า ก่อนที,พระพุทธเจ้าจะทรงแสดงเรื่องมงคลนั้นในประเทศอินเดีย ซึ่งในสมัยพุทธกาลเรียกว่า 
“ชมพูทวีป” มนุษย์ได้สนทนากันถึงเรื ่องมงคล คือ ความเจริญก้าวหน้า ว่าอะไร คือ มงคล หรือ ความ
เจริญก้าวหน้า 

มนุษย์ในสมัยนั้นแบ่งออกเป็น 3 พวก คือ  
พวกท่ี 1 เรียกว่า ทิฏฐิมังคลิกะ คือ พวกท่ีมีความเห็นว่าสิ่งที่เห็นเป็นมงคล 
พวกท่ี 2 เรียกว่า สุตมังคลิกะ คือ พวกที่มีความเห็นว่าสิ่งที่ฟังเป็นมงคล 
พวกท่ี 2 เรียกว่า มุตมังคลิกะคือ พวกท่ีมีความเห็นว่าสิ่งที่รับทราบเป็นมงคล 
มนุษย์ต่างพากันถกเถียงกันเรื่องมงคล จนเกิดโกลาหลอยู่ถึง 12 ปี ครั้งแรกมนุษย์ถกเถียง กันก่อน เทวดา

เมื่อได้ยินมนุษย์ถกเถียงกัน ก็เอาไปถามกันว่าอะไรเป็นมงคล บางองค์ก็บอกว่าสิ่งที่เห็นเป็นมงคลถ้าเห็นสิ่งดีๆ 
บางองค์ก็บอกว่าไม่ใช่สิ่งที่ได้ยินต่างหากเป็นมงคล บางองค์ก็บอกว่าไม่ใช่สิ่งที่รับรู้ต่างหากเป็นมงคล เทวดาก็
ถกเถียงกันอีก เทวดาชั้นต้นๆ ก็เถียงกันไปจนถึงเทวดาชั้นสูง แต่ก็ไม่สามารถตกลงกันได้ จึงเกิดโกลาหลขึ้น ดังนั้น 
ในคืนหนึ่ง มีเทวดาองค์หนึ่งทำพระเชตวันให้สว่างไสว แล้วเข้าไปยืนอยู่เฉพาะพระพักตร์พระพุทธเจ้า เทวดาแล้ว
กราบทูลพระพุทธเจ้าว่า “เทวดาและมนุษย์เป็นอันมาก ปรารถนาความสวัสดี พากันคิดมงคลทั้งหลาย ขอ
พระองค์ทรงโปรดแสดงอุดมมงคลเถิด” 

เพราะฉะนั้น มงคลสูตรนี้พระพุทธเจ้าทรงแสดงแก่เทวดาแต่ว่ามนุษย์ปฏิบัติมากที่สุดเพราะมนุษย์ได้
ถกเถียงกันอยู่ก่อนคิดกันอยู่ก่อนแล้ว พระพุทธเจ้าได้ทรงแสดงมงคลแก่เทวดาองค์นี้ก่อน แล้วได้ทรงแสดงมงคล
สูตรนี้แก่พระอานนท์อีกครั้งหนึ่ง ซึ่งพระอานนท์ก็ได้จดจำไว้แล้วได้มาท่องให้ฟังในที,ประชุมสงฆ์ในการทำ
สังคายนาครั้งที่ 1 เมื่อพระพุทธเจ้าปรินิพพานแล้ว 3 เดือน เมื่อพระพุทธศาสนาล่วงมาได้ประมาณ 452 ปีได้มีการ
บันทึกพระไตรปิฎกในใบลาน ณ อาโลกวิหาร อันเป็นการสังคายนาครั้งที่ 5 ในประเทศศรีลังกา ซึ่งในพระสูตรนี้
เราได้ศึกษากันสืบมาว่า พระพุทธเจ้าตรัสมงคลไว้ถึง 38 ประการ พระพุทธองค์ได้ทรงแสดงมงคลสูตรนี้แก่พระ
อานนท์ ให้พุทธศาสนิกชนได้พึงนำมาประพฤติปฏิบัติจากบทมงคลสูตร ที่พระพุทธองค์ทรงตรัสตอบมงคลปัญหา
ที่ว่า อะไรเป็นมงคล ของชีวิต (พระมหาสมชาย ฐานวุฑฺโฒ , 2557 : 5) ซึ่งขณะประทับอยู่ที่เชตวันมหาวิหาร ซึ่ง
พระพุทธองค์ทรงตอบว่า มี 38 ประการ อันเป็นบันไดแห่งความเจริญ 38 ขั้นพระพุทธองค์ทรงเทศนาเรียงลำดับ
ข้อไว้อย่างมีระเบียบดียิ่ง ประกอบด้วยองค์ธรรมทั้งสิ้น 38 ประการ แบ่งข้ันการปฏิบัติออกเป็น 3 ตอน คือ ตอนที่
หนึ่ง เริ่มสร้างชีวิต โดยเริ่มต้นตั้งแต่มงคลข้อที่ 1 ถึงมงคลข้อที่ 18 ตอนที่สอง ปรับปรุงจิตใจให้สูงขึ้น โดยเริ่มต้น
ตั้งแตม่งคลที่ 19 ถึงมงคลข้อที่ 30 ตอนที่สาม มุ่งปฏิบัติเพื่อความสิ้นทุกข์ โดยเริ่มตั้งแต่มงคลข้อที่ 13 ถึงมงคลข้อ
ที่ 38 (พระธรรมวิสุทธิกวี (พิจิตร ฐิตวณฺโณ), 2548)  

กล่าวได้ว่า มงคลที่พระองค์ทรงแสดงเป็นมงคลสิ่งที่ทุกคนปรารถนา (เทพพร มังธานี, 2555) จะเรียงไป
ตามลำดับคือ การศึกษาตามลำดับ การปฏิบัติตามลำดับ และการสัมผัสผลตามลำดับ โดยเริ่มต้นจากความเป็น
สามัญชนคนธรรมดาผ่านอัตถะ คือ ประโยชน์ที่เขาสัมผัสไปตามลำดับ 3 ขั้น คือ 1) ครองตน ครองคน ครองงาน 
ครองเรือน ครองสุข ในชาติปัจจุบัน ที่เรียกว่า ประโยชน์ในชาติปัจจุบัน 2) พัฒนาการทางจิตที่มีความสงบ สะอาด 
ประณีตไปตามลำดับ จนสามารถสัมผัสความสุขใจและเป็นปัจจัยนำไปสู่การกำเนิดในภพชาติที่ประณีต คือ เสวย
สุขในสวรรค์ 3) ผลสัมผัสสูงสุดทางจิต คือ การรู้อริยสัจ 4 ตามรอยพระบาทของพระพุทธเจ้า เข้าถึงสภาพของ
บุคคลที่สมบูรณ์พร้อม ด้วยไตรสิกขา หรือความสะอาด ความสงบ ความสว่าง อันเป็นทางแห่งความสุขสวัสดิ์ ที่
สมบูรณ์พร้อมจริงๆ (พระเทพดิลก (ระแบบ ฐิตญาโณ), 2549) พระพุทธองค์ตรัสข้อปฏิบัติมงคลจากง่ายไปหายาก 
จากสุขขั้นพ้ืนฐานไปสู่สุขอันสูงสุดเปรียบเสมือนบันได 38 ขั้น เป็นหลักการพัฒนาชีวิตและเสริมสร้างคุณภาพชีวิต
ให้สมบูรณ์ที่สุดมงคลสูตรเป็นหลักคำสอนที่ครอบคลุมทั้งหลักปริยัติ และหลักปฏิบัติทั้งหมดในพระพุทธศาสนา
อย่างครบถ้วนที่พระพุทธองค์ได้ทรงวางแนวปฏิบัติ เพื่อความก้าวหน้าแห่งชีวิตและจิตใจไว้อย่างเหมาะสมทั้ง
ภาคทฤษฎีและภาคปฏิบัติ ทั้งในระดับของฆราวาสและในระดับของบรรพชิต เรียงลำดับจากง่ายไปหายาก 



 

 

20 วารสารโพธิศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 1 ฉบบัที่ 1 (2564) 
Bodhisastra Review Journal, Vol.1, No.1 (2021) 

เปรียบเสมือนการก้าวขึ้นบันไดตั้งแต่ขั้นต้นไปจนถึงขั้นสูงสุด จึงเหมาะแก่คนทุกระดับ  ผู้ต้องการฝึกฝนอบรมตน 
(ประโยชน์ ส่งกลิ่น, 2545) เพื่อให้ผู้ปฏิบัติตามสามารถทำตนให้เป็นที่พึ่งแก่ตนเอง พร้อมทั้งเป็นดัชนีชี้วัดหรือ
มาตรฐานของคุณภาพชีวิตให้สูงขึ้นไป เพื่อเสริมสร้างปัจจัยพื้นฐานในสังคม เป็นเครื่องวัดมาตรฐานของศีลธรรม
และสันติสุขของบุคคลที่รวมอยู่ในสังคม (บุปผา กาหลง, 2552) และเพิ่มพูนคุณสมบัติของความเป็นคนดีมี
คุณธรรม ที่เปี่ยมไปด้วยความสามารถ เป็นคนฉลาดคิด ฉลาดรู้ ฉลาดทำ ฉลาดพูด หรือยังประโยชน์ให้แก่ผู้อ่ืนเริ่ม
จากครอบครัว สังคมใกล้ตัว และกระจายไปสู่สังคมท่ีกว้างขวางออกไป ได้ด้วย (วศิน อินทสระ, 2557) 

กล่าวโดยสรุป “มงคลสูตร” ก็คือหมวดคำสอนที่แสดงกระบวนการของการฝึกฝนอบรมและพัฒนาตนให้
สมบูรณ์แบบที่สุด รวมหมวดคำสอนอันเป็นสาระทั้งหมดของพุทธศาสนามาไว้ในหมวดเดียวกันได้อย่างครบถ้วน
ทั้งภาคทฤษฎีและภาคปฏิบัติ จึงเป็นเหตุสร้างความเจริญทางสติปัญญา ส่งเสริมให้มนุษย์สามารถพัฒนาตนไปตาม
ความสามารถของปัญญามนุษย์ให้มีความเจริญก้าวหน้าที่จะเกิดขึ้นแก่คนที่ศึกษา และปฏิบัติไปตามหลักที่ทรง
แสดงไว้แล้วเสมอ พร้อมทั้งสนับสนุนความเข้มแข็งทางศีลธรรมของมนุษย์ที่อยู่ร่วมกันในสังคม เพื่อให้สังคมมี
มาตรฐานความมั่นคงแห่งศีลธรรมและสันติสุข 
 
ความมีวินัยในมงคลสูตร 

คำว่า “วินัย” ตามพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ .ศ. 2542 หมายถึง ระเบียบแบบแผนและ
ข้อบังคับ ข้อปฏิบัติ เช่น วินัยทหาร, สิกขาบทของพระสงฆ์ (ราชบัณฑิตยสถาน, 2546) 

พระเทพปริยัติโมลี กล่าวว่า วินัย คือ กฎเกณฑ์หรือระเบียบสำหรับฝึกกาย วาจา ใจป้องกันกีดกันมิให้
ล่วงละเมิดศีลหรือล่วงละเมิดกุศลธรรมเป็นแบบแผนหรือข้อบังคับที่บัญญัติไว้หรือกำหนดไว้สำหรับกำกับความ
ประพฤติของสมาชิกในหมู่คณะนั้น (พระเทพปริยัติโมลี, 2535) 

พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวภูมิพลอดุลยเดชฯ ทรงมีพระบรมราโชวาทในพิธีพระราชทานกระบี่ และ
ปริญญาบัตรแก่ผู้สำเร็จการศึกษาจากโรงเรียนนายร้อยพระจุลจอมเกล้าโรงเรียนนายเรือและโรงเรียนนายเรือ
อากาศ เมื่อวันที่ 25 มีนาคม พ.ศ. 2528 ว่าวินัย แท้จริงมีอยู่สองอย่าง อย่างหนึ่งคือวินัยตามที่ทราบกันและถือกัน 
อันได้แก่ข้อปฏิบัติที่บัญญัติไว้เป็นกฎหมายหรือระเบียบข้อบังคับต่างๆ ให้ถือปฏิบัติ อีกอย่างหนึ่งคือวินัยในตนเอง 
ที่แต่ละคนจะต้องบัญญัติขึ้นสำหรับควบคุมบังคับให้มีความจริงใจ และให้ประพฤติปฏิบัติตามความจริงใจนั้นอย่าง
มั่นคงมีลักษณะเป็นสัจจะอธิษฐาน หรือตั้งสัตย์สัญญาให้แก่ตัว วินัยอย่างนี้จัดเป็นตัววินัยแท้ เพราะให้ผลจริงและ
แน่นอนยิ่งกว่าวินัยที่เป็นบทบัญญัติ ทั้งเป็นปัจจัยสำคัญที่เกื้อกูลให้การถือการใช้วินัยที่เป็นบทบัญญัติ นั้นได้ผล
เที่ยงตรง ถูกต้อง สมบูรณ์เต็มเปี่ยมตามเจตนารมณ์สำคัญที่วินัยในตัวเองนี้จะต้องบังเกิดขึ้นจากการที่ได้ ยั้งคิด
แล้ว ได้ใช้สติปัญญาความเฉลียวฉลาด พิจารณาไตร่ตรองอย่างละเอียดรอบคอบแล้วจนเห็นประจักษ์ ในเหตุในผล
ที่แน่แท้ และเมื่อเป็นวินัยที่กลั่นกรองขึ้นจากสติปัญญาความฉลาดรอบคอบ ก็ย่อมจะทำให้รู้จักผิดชอบชั่วดี ทรง
ความศักดิ์สิทธิ์ คุ้มครองป้องกันผู้ปฏิบัติให้พ้นจากภัยอันตรายและเหตุแห่งความเสื่อมเสียทั้งปวง ได้ ทั้งทางกาย
ทางใจ พาให้เจริญรุ่งเรือง พร้อมด้วยศักดิ์ศรี เกียรติ อำนาจทุกประการ (กรมอนามัย, 2539) 

พระเทพเวท ีกล่าวว่า การอยู่ร่วมกับผู้อ่ืนในสังคม คือ ความมีวินัยนั้นเอง ในความมีวินัยนี้จุดสำคัญที่ควร
จะเน้นก็คือ การรู้จักจัดระเบียบชีวิตของตนและรู้จักจัดระเบียบความสัมพันธ์กับผู้อื่น หรือการอยู่ร่วมกับผู้อ่ืน 
วินัยเป็นสิ่งสำคัญ เพราะเป็นตัวเอื้ออำนวยให้เรามีโอกาส มีเวลาที่จะพัฒนาชีวิตของเราได้ สะดวกขึ้น ถ้าชีวิตไม่
เป็นระเบียบสับสน ก็ต้องมัวแต่วุ่นวายติดขัด ไม่ปลอดโปร่ง และไม้รู้จะเอาเวลาที่ไหนมาใช้ประโยชน์ชีวิตที่จัด
ระเบียบได้ดีแล้วเป็นชีวิตซึ่งพร้อมที่จะรับการพัฒนา โอกาสของมนุษย์ในแต่ละวัน เช่น เวลาและความคล่องตัว 
เกิดจากการรู้จักจัดระเบียบ ชีวิตของแต่ละคนนั้น ถ้าจัดระเบียบเป็นแล้วก็มีเวลาให้ไปทําโนjนทํานี่ได้ประโยชน์
เป็นอันมาก (พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต), 2532) 



 

 

21 พระมหาอำพล ธนปญฺโญ (ชัยสารี) 
Phramaha Ampol Dhanapañño (Chaisaree) 

สรุปไดว้่า วินัย คือเครื่องควบคุมกายและวาจาเพ่ือให้บุคคลมี พฤติกรรม หรือแสดงพฤติกรรมต่างๆ อย่าง
เหมาะสม เป็นระเบียบดีงาม วินัย หมายถึง กฎเกณฑ์ระเบียบแบบแผน ที่กําหนดหรือบัญญัติขึ้นไว้เพื่อควบคุม 
พฤติกรรมของสมาชิกในสังคมนั้นๆ แบ่งออกเป็น 2 อย่าง คือ 1) วินัยทางโลก หมายถึง กฎหมาย ระเบียบ 
ข้อบังคับต่างๆ ที่บัญญัติขึ้นไว้เพื่อ ควบคุม มิให้บุคคลล่วงละเมิดสิทธิของกันและกัน เป็นต้น 2) วินัยทางธรรม 
หมายถึง ข้อบัญญัติทางศาสนา ทุกศาสนาย่อมจะมีบทบัญญัติ ส ําหรับศาสนิกชนของตน กล่ าวเฉพาะ
พระพุทธศาสนา พระพุทธองค์ทรงบัญญัติวินัยไว้ 2 ประการ คือ (1) วินัยสําหรับคฤหัสถ์ เรียกว่า “อาคาริยวินัย” 
เป็นวินัยสําหรับผู้ครองเรือน ได้แก่ ศีล 5 ศีล 8 ศีลเหล่านี้ ผู้ประพฤติจะสามารถเลือกได้ตามที่ตนสามารถปฏิบัติ
ได้สะดวก (2) วินัยสําหรับบรรพชิตหรือนักบวช เรียกว่า “อนาคาริยวินัย” ได้แก่ ศีล 10 สามเณร ศีล 227 ของ
พระภิกษุ เป็นต้น ( 
 
วิเคราะห์ประโยชน์ของความมีวินัยในมงคลสูตร 

ประโยชน์ของวินัย หมายถึง ข้อดีของการปฏิบัติตามหลักธรรมตามที่ปรากฏในมงคลสูตร ในงานวิจัยนี้ 
เพื่อความเข้าใจอย่างง่ายจะใช้คำศัพท์ที่เรียก อนาคาริยวินัย ได้แก่ บรรพชิตหรือนักบวชในพระพุทธศาสนาเถร
วาท วินัยของนักบวชหรือบรรพชิต ได้แก่ ศีล 10 ของสามเณร และศีล 227 ของพระภิกษุ ซึ่งเป็นวินัยข องผู้ไม่
ครองเรือน เรียกว่า ฝ่ายนักบวช และอาคารยวินัย เรียกว่า ฝ่ายคฤหัสถ์ วินัยประกอบด้วย ศีล 5  ศีล 8 หรือ ศีล
อุโบสถ และกุศลกรรมบถ 10 ประการ  

ผลจากการศึกษาวิเคราะห์ประโยชน์ของความมีวินัยในมงคลสูตร มี 3 ด้าน ดังต่อไปนี้  
1. ทางด้านจิตใจ  

การพัฒนาด้านการฝึกอบรมจิตตนเอง พัฒนาตนเองให้เจริญขึ้นมีคุณธรรมเพื่อให้มีคุณภาพจิตที่ดี มี
จิตใจที่มั่นคงไม่ปล่อยให้จิตคิดฟุ้งซ่านไปตามอารมณ์ต่างๆ เมื่อสุขภาพจิตดีจะก่อให้เกิดมีสุขภาพดีไปด้วย วินัย
สำหรับคฤหัสถ์ผู้ครองเรือน ข้อปฏิบัติสำหรับคฤหัสถ์ทุกเพศทุกวัย สิ่งที่ต้องรักษาไว้เป็นแบบอย่าง คือ การรักษา
ศีล 5 ศีล 8 และประพฤติกุศลกรรมบถ 10 ถ้าหากขาดวินัยในการปฏิบัติเรื่องศีลแล้ว ย่อมนำมาซึ่งการสังหาร
ผลาญชีวิต การทำร้ายกัน ลักขโมย แย่งชิง มีคดีฆาตกรรม การทำผิดทางเพศ โจรกรรม การข่มขืน หลอกลวง สิ่ง
เสพติดระบาดแพร่หลายทั่วไป ไม่มีความปลอดภัยในชีวิตและทรัพย์สิน ผู้คนพบเห็นกันแทนที่จะอุ่นใจ กลับวิตก
กังวล จิตใจหวาดผวาอยู่กันไม่เป็นปกติสุข เมื่อสุขภาพจิตของคฤหัสถ์เสื่อมโทรม เป็นการยากที่จะพัฒนาคุณภาพ
และสมรรถภาพของจิตใจ เพราะสังคมคฤหัสถ์เช่นนั้นไม่เป็นสภาพแวดล้อมที่เกื้อกูลสำหรับการสร้างสรรค์สิ่งที่ดี
งามให้สูงยิ่งขึ้นไป มีแต่ความเดือดร้อนระส่ำระส่าย และมีแต่กิจกรรมที่จะบ่อนทำลายให้สังคมเสื่อมโทรมลง 

การรักษาศีล การปฏิบัติธรรมของคฤหัสถ์ จะทำให้จิตใจเกิดความร่มเย็นเป็นสุขมีนิสัยโอบอ้อมอารี 
เอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ มีเมตตาและกรุณาช่วยเหลือผู้ที่ได้รับความเดือดร้อน รู้จักให้อภัยแก่ผู้อื่น ซึ่งจะเป็นประโยชน์ต่อ
ตนเองและส่วนรวม ธรรมเหล่านี้ย่อมเป็นหลักในการดำเนินชีวิตที่ดี เกิดความร่มเย็นเป็นสุขให้เกิดแก่จิตใจ ให้มี
พลังและความมั่นใจที่จะปฏิบัติภารกิจของตนต่อไปด้วยความไม่ประมาท และจะทำจิตใจให้ผ่องใส  อีกทั้งก็จะไม่
กระทำผิดกฎหมายเมือง เพราะการยับยั้งชั่งใจ มีความละอายต่อบาปหรือการกระทำความชั่ว 

2. ด้านร่างกาย 
วินัยสำหรับผู ้ครองเรือน ในที ่นี ้หมายถึงสิ ่งที ่บุคคลทั่วไปศึกษาดีแล้วและละเว้นการปฏิบัติใน

อกุศลกรรมบถ 10 อันได้แก่ เว้นจากกายทุจริต 3 คือ งดเว้นจากการฆ่าสัตว์ตัดชีวิต งดเว้นจากการลักทรัพย์ หรือ
ทรัพย์สินของบุคคลอื่น งดเว้นจากการประพฤติผิดในกาม คือ ประพฤติผิดทางกามกับผู้ที่มีเจ้าของแล้ว และงด
เว้นจากวจีทุจริต 4 คือ งดเว้นจากการพูดโกหกกล่าวสิ่งที่แตกต่างไปจากความจริง งดเว้นจากการพูดส่อเสียด คือ 
เว้นการพูดคำพูดที่ทำให้เขาแตกแยกกัน งดเว้นจากการพูดคำหยาบ คำกระด้าง คำก้าวร้าว คำประทุษร้ายต่างๆ 
เว้นคำพูดเพ้อเจ้อ คือกล่าวคำท่ีไร้สาระ จะมีผู้ฟังหรือไม่ก็ตาม และต้องเว้นจากมโนทุจริต 3 อันได้แก่ เว้นจากการ



 

 

22 วารสารโพธิศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 1 ฉบบัที่ 1 (2564) 
Bodhisastra Review Journal, Vol.1, No.1 (2021) 

เพ่งอยากได้ของผู้อ่ืน ด้วยจิตคิดอยากได้ของผู้อ่ืนเอามาเป็นของตนเอง เว้นจากการพยาบาท คือความรู้สึกคิดที่จะ
ทำให้ความสุขและประโยชน์ของผู้อ่ืนให้พินาศ เว้นจากมิจฉาทิฐิ อันได้แก่ความเห็นผิดจากความรู้อันเป็นจริง เช่น 
เห็นว่าทำชั่วแล้ว จะได้รับผลที่ดีตอบแทน เป็นต้น การทำความดีโดยงดเว้นจากอกุศลกรรมบถ 10 ประการย่อม
ได้รับอานิสงส์ อันได้แก่ แม้ตนเองก็ติเตียนตนไม่ได้ ผู้รู้พิจารณาแล้วย่อมสรรเสริญ มีชื่อเสียงอันงามฟุ้งขจรไปไกล 
ไม่หลงสติก่อนตาย (มีจิตสงบดีคิดถึงแต่บุญกุศล) หลังจากกายแตกดับไปย่อมถึงสุคติ มงคลของการมีข้อปฏิบัตใิน
วินัย ย่อมเป็นเหตุให้ถึงความสุขความเจริญทั้งในโลกิยะ และโลกุตตระ อันมีมรรคผลเป็นเบื้องหน้า 

3. ทางด้านสังคม 
วินัย ได้แก่ อุบายเครื่องรักษาตนและหมู่คณะให้อยู่เป็นปรกติสุขทั่วถึงกัน ไม่มีใครประพฤติอะไรให้

เป็นที่เดือดร้อนเสียหายแก่ใคร วินัยจึงเป็นข้อระเบียบและกฎเกณฑ์ข้อบังคับสำหรับควบคุมความประพฤติทาง
กายของคนในสังคมให้เรียบร้อยดีงาม เป็นแบบแผนอันหนึ่งอันเดียวกัน  จะได้อยู่ร่วมกันด้วยความสุขสบาย ไม่
กระทบกระท่ังกันและให้ห่างไกลจากความชั่วทั้งหลาย  

ดังนั้น ผู้มีวินัยอันตนศึกษาดีแล้ว จึงเป็นผู้รักษาปฏิบัติตามวินัยทั้งทางโลกและทางธรรมอย่างถูกต้อง 
ไม่บกพร่องตกหล่นและปฏิบัติตามอย่างเคร่งครัด การที่จะทำให้สังคมและประเทศชาติ มีความสงบสุข จำเป็นต้อง
มีการ จัดระเบียบสังคมขึ้น โดยการเอาตัวระเบียบวินัยหรือกฎหมายเป็นเครื่องควบคุมสังคม ประโยชน์ที่มีต่อ
สังคมส่วนรวมนั้นมีอยู่ 3 ประการ ดังนี้  

(1) อัตตัตถประโยชน์ ประโยชน์ส่วนตน ได้แก่ ผลประโยชน์ส่วนตัวที่ตนเองจะได้รับทั้งปัจจุบันและ
อนาคตของตนเอง เช่น มีทรัพย์สินสมบัติมาก สามารถแบ่งปันแก่คนอ่ืนได้ 

(2) ปรัตถประโยชน์ ประโยชน์ของผู้อื่น ได้แก่ ผลประโยชน์ที่เป็นไปเพื่อคนอื่นในสังคม เช่น การสั่ง
สอนผู้อื่น (ธรรมทาน) ให้ปฏิบัติธรรมจนเขาเกิดผลที่เป็นประโยชน์สำหรับตนเองได้ แต่ทั้งนี้ทั้งนั้น ทุกคนต้อง
สามารถทำประโยชน์ของตนให้ได้เสียก่อนจึงจะสามารถช่วยเหลือแนะนำคนอ่ืนในสังคมได้ 

(3) อุภยัตถประโยชน์ ประโยชน์ร่วมกันทั้งสองฝ่าย ได้แก่ ผลประโยชน์ที่เกื้อกูลทั้งสองฝ่าย กล่าวคือ 
ทั ้งตัวบุคคลเอง คนอื ่นและสังคมที่อยู ่ร ่วมกันจะได้รับประโยชน์ร่วมกันในการประพฤติตามหลักธรรมใน
พระพุทธศาสนาเถรวาทจารีตประเพณี และกฎหมายบ้านเมืองเป็นต้น เช่นข้าราชการปฏิ บัติหน้าที่ของตนได้
สมบูรณ์และประชาชนก็เต็มใจปฏิบัติตามกฎเกณฑ์ทางบ้านเมืองมีความสามัคคีปรองดองกัน เป็นเหตุในสังคมเกิด
ความสงบร่มเย็นเป็นต้น (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 :30/673/262) 

บุคคลผู้เป็นนักปราชญ์ฉลาดรอบรู้ทุกท่าน มีความเห็นสอดคล้องต้องกันว่า เมื่อเกิดมาเป็นคนแล้ว
จำเป็นต้องมีวินัยควบคุมไว้ จึงจะอยู่เป็นสุขสมกับที่เกิดเป็นคน บ้านเมืองของผู้คนที่มีวินัยจึงจะมีลักษณะเป็นบ้าน
คน เมื่อเป็นดังนี้คนแต่ละชาติแต่ละประเทศ จึงได้บัญญัติวินัยขึ้นไว้ในทุกด้านไม่ว่าจะเป็นการค้าขาย การแต่งงาน 
การหย่าร้าง จะไปทางน้ำทางบกทางอากาศก็มีวินัยควบคุมไว้ทั้งหมด ชั้นที่สุดแม้จะชกจะต่อยกันก็มีวินัย คือ 
กติกา หรือจะรบราฆ่าฟันกัน ก็ทำด้วยมีวินัยที่เรียกว่า ยุทธวินัย อันนี้เป็นสิ่งที่แสดงให้เห็นเด่นชัดว่า วินัยเป็นสิ่งที่
คนทั้งโลกรับรองต้องกันจริงๆ  

ดังนั้น การสร้างความมีวินัยของสังคม จะทำให้เกิดผล พอสรุป ได้ดังนี้ 1 ) ทำให้เกิดการอำนวยความ
สะดวกต่อกัน 2) ทำให้เกิดการเกื้อกูลกันที่ยั่งยืน 3) สร้างความสุขให้ตนเองและผู้อื่นทั้งทางตรงและทางอ้อม 4 ) 
ทำให้เกิดความเข้าใจกันในการอยู่ร่วมกันและระลึกถึงกัน 5 ) ทำให้เกิดความสามัคคีกัน 6) ทำให้เกิดสันติภาพ
ร่วมกัน การสร้างความมีวินัยขึ้นในสังคม ได้ส่งผลให้เกิดสันติสุขในการอยู่ร่วมกันกล่าวคือ เป็นความสัมพันธ์กัน
ของบุคคลด้วยคุณธรรม ที่ทำให้เกิดการปฏิบัติต่อกัน ส่งผลไปยังความเป็นอยู่ให้ดียิ่งขึ้น ทำให้บุคคลไม่เห็นแกต่ัว 
เกิดความยุติธรรมต่อกัน ทำให้เป็นผู้มีใจสูง ทำให้ไว้ใจ และ เชื่อใจกันได้ ทำให้เกิดสันติและเอ้ือเฟ้ือกัน ครอบครัว
อบอุ่น เคารพเกื้อกูลกัน การครองเรือนเป็นสุขมีความยินดีต่อกัน สร้างความไพบูลย์แก่สังคม อำนวยความสะดวก
แก่กัน ทำให้เกิดเกิด ความสามัคคีและสันติภาพร่วมกัน 



 

 

23 พระมหาอำพล ธนปญฺโญ (ชัยสารี) 
Phramaha Ampol Dhanapañño (Chaisaree) 

ดังนั้น ประโยชน์และคุณค่าต่อสังคม การปฏิบัติตนตามหลักวินัยหรือกฎระเบียบของสังคม กฎหมาย
บ้านเมือง ย่อมมีความราบเรียบสงบสุข โดยประพฤติปฏิบัติตามหลักธรรมในพระพุทธศาสนา การรักษาศีล การ
ปฏิบัติธรรม ล้วนเป็นสิ่งที่สร้างให้สังคมเกิดความร่มเย็นเป็นสุข มีระเบียบ มีนิสัยโอบอ้อมอารี เอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ มี
เมตตาและกรุณาช่วยเหลือผู้ที่ได้รับความเดือดร้อน แม้แต่ศัตรูก็ยังให้ความอุปถัมภ์เลี้ยงดู ใครเดือดร้อนมาก็ให้
ความช่วยเหลือมิได้นิ่งดูดาย รู้จักให้อภัยแก่ผู้อ่ืน 
 
บทสรุป 

ความเป็นมาของมงคลสูตรในพระพุทธศาสนา มีปัญหาเรื่องมงคลได้ถูกนำถกเถียงกัน ทั่วทั้งมนุษยโลก เท
วโลก พรหมโลก แต่ก็ไม่มีใครชี้ขาดได้ว่าอะไรเป็นมงคลของชีวิต ครั้นแล้วได้มีผู้นำปัญหาเรื่องนี้เข้าไปทูลถาม
พระพุทธเจ้า ซึ่งขณะนั้นกำลังประทับอยู่ที ่เชตวันมหาวิหาร พระพุทธองค์ทรงตรัสมงคลคือ เหตุแห่งความ
เจริญก้าวหน้าของชีวิตที่เป็นข้อปฏิบัติต้องทำต้องปฏิบัติให้ได้จริงเป็นลำดับไปจึงจะเป็นมงคล มี 38 ประการ เช่น 
การไม่คบคนพาล คบแต่บัณฑิต การให้ทาน การประพฤติธรรม เป็นต้น มงคลสูตรแสดงกระบวนการของการ
ฝึกฝนอบรมและพัฒนาตนให้สมบูรณ์ครบถ้วนทั้งภาคทฤษฎีและภาคปฏิบัติส่งเสริมให้มนุษย์สามารถพัฒนาตนเอง 
จึงเป็นเหตุสร้างความเจริญก้าวหน้าทางสติปัญญาของชีวิตทั้งในระดับโลกียะ และในระดับโลกุตตระ จนถึงขั้น
สูงสุดในทางพระพุทธศาสนาที่เรียกว่าพระนิพพาน 

ประโยชน์ของความมีวินัยในมงคลสูตร พบว่า มงคลสูตรในคัมภีร์พระพุทธศาสนา ปรากฏในพระไตรปิฎก
ฉบับภาษาไทยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เล่มที่ 25 พระสุตตันตปิฎกเล่มที่ 17 ขุททกนิกาย ขุททกปาฐะ ซึ่งใน
งานวิจัยนี้ศึกษาเฉพาะเรื่องวินัยในมงคลสูตร ข้อ (9) วินัยที่ศึกษามาดี การมีวินัย (วินโย จ สุสิกฺขิโต) ถือว่าเป็น
อุดมมงคลข้อหนึ่งในบรรดามงคล 38 ประการ วินัย ได้แก่ อุบายเครื่องรักษาตน และหมู่คณะให้อยู่เป็นปกติสุข
ทั่วถึงกัน วินัยจึงเป็นข้อระเบียบและกฎเกณฑ์ข้อบังคับ สำหรับควบคุมความประพฤติทางกายของคนในสังคมให้
เรียบร้อยดีงาม เป็นแบบแผนอันหนึ่งอันเดียวกัน วินัยมี 2 อย่าง คือ อนาคาริยวินัย คือ วินัยของผู้ไม่ครองเรือน
หรือนักบวช และอาคารริยวินัย คือ วินัยของผู้ครองเรือน และผลการศึกษาวิเคราะห์ประโยชน์ของความมีวินัยใน
มงคลสูตร แบ่งออกเป็น 3 ด้าน คือ 1. ทางด้านจิตใจ 2. ทางด้านร่างกาย และ 3. ทางด้านสังคม 

 
เอกสารอ้างอิง 
กรมอนามัย. (2539). พระบรมราโชวาทและพระราชดำรัส. กรุงเทพฯ: ต้นไทย. 
เทพพร มังธานี. (2555). มงคลชีวิต 38 ประการ. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์เลี่ยงเชียง. 
ธรรมนูญ เพ็งทอง. (2563). วิวัฒนาการและโครงสร้างเกี่ยวกับสังคม. สืบค้นจาก http://e-

learning.tapee.ac.th. 
บุปผา กาหลง. (2552). มงคลสูตรกับการสร้างสิ่งแวดล้อมทางสังคม. (ศิลปศาสตรมหา, มหาวิทยาลัยราชภัฎ

ธนบุรี). 
ประโยชน์ ส่งกลิ่น. (2545). การศึกษาวิเคราะห์กระบวนการของการพัฒนาตนตามแนวคำสอนในมงคลสูตร. 

(ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต, มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์).  
ปิ่น มุทุกันต์. (2535). มงคลชีวิต. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฎราชวิทยาลัย.  
พระเทพดิลก (ระแบบ ฐิตญาโณ). (2549). หลักมงคล 38 ประการ ธรรมเพื่อความสวัสดีในที่ทั้งปวง, 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ธรรมสภาและสถาบันบันลือธรรม.  
พระเทพปริยัติโมลี. (2535). หลักการพัฒนาคน. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์เลี่ยงเชี่ยง. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2532). ศาสนาและเยาวชน. (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพฯ: มาสเตอร์เพรส. 



 

 

24 วารสารโพธิศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 1 ฉบบัที่ 1 (2564) 
Bodhisastra Review Journal, Vol.1, No.1 (2021) 

           . (2538). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพฯ: บริษัท สหธรรมิก 
จำกัด. 

           . (2538). วินัยเรื่องใหญ่กว่าที่คิด. (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพฯ: สหธรรมิก. 
           . (2542). พุทธธรรม. (พิมพ์ครั้งที่ 8). กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราช วิทยาลัย. 
           . (2551). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. (พิมพ์ครั้งที่ 11).กรุงเทพฯ: บริษัท เอส.อาร์. พริ้น

ติ้ง แมส โปรดักส์ จำกัด. 
พระธรรมวิสุทธิกวี (พิจิตร ฐิตวณฺโณ). (2548). อุดมมงคลในพระพุทธศาสนา. กรุงเทพฯ: ธรรมสภา. 
พระภาวนาวิริยคุณ (เผด็จ ทตฺตชีโว). (2544). ขุมทรัพย์จากพระไตรปิฎกคัมภีร์กูว้ิกฤตชาติ. ปทุมธานี: หา้ง

หุ้นส่วนจํากัดอุดมศึกษา  
พระมหาสมชาย ฐานวุฑฺโฒ. (2557).มงคลชีวิต ฉบับ “ทางก้าวหน้า”. กรุงเทพฯ: บริษัท รุ่งศิลป์การพิมพ์ (1977). 
พระรังสรรค์ คุณสาโร (ตุ้มม่วง). (2549). ศึกษาเปรียบเทียบอาคาริยวินัยกับอนาคาริยวินัยในพระพุทธศาสนาเถร

วาท. (ศาสนศาสตรมหาบัณฑิต, มหาวิทยาลัยมหามหามกุฎราชวิทยาลัย).  
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรราชวิทยาลัย.  
           . (2554). มังคลัตถทีปนี ภาษาไทย ภาค 1. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
ราชบัณฑิตยสถาน. (2546). พจนานุกรมไทย ฉบับ พ. ศ. 2542. กรุงเทพฯ: นานมีบุ๊คส์ พับลิเคชั่น. 
วศิน อินทสระ. (2557). มงคล 38 ฉบับสังเขป. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์เม็ดทรายพริ้นติ้ง. 
สำนักงานราชบัณฑิตยสภา. (2554). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554. กรุงเทพฯ: สำนักงานราช

บัณฑิตยสภา. 
แสวง อุดมศรี. (2559). การปกครองคณะสงฆ์ไทย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 
 


